
ThPQ 155 2007) 3053058 3()5

Stephan Leher / Michae| Rosenberger /
Walter Schaupp Güuünter Irt VWerner Wolbert

terben zulassen

In Jüngster e1it en mehrere Ereignisse lungsmodifikationen oder Therapieabbrü-
einem alschen oder mindestens e1INsSEel- che missverstanden werden.*‘
tigen INAruc VO  b der katholischen Lehre Auch WEnnn solche Reaktionen
ber die Erlau|  el des Therapieverzichts gesichts des faktischen gesellschaftlichen
und der Einstellung der künstlichen Er- Drucks ZUFK Legalisierung der aktiven
nährung DZw. Flüssigkeitszufuhr OFrSCHuU| Sterbehilfe In vielen Ländern verständlich
geleistet. sind, stimmt eINIgES bedenklich Vor em

In Italien erweckte die Verwelgerung fallen deutliche Differenzen bisherigen
eiInes kirchlichen Begräbnisses für (710rg10 kirchlichen Stellungnahmen, Was die
Welby mıt dem Hinwels, CN handle sich hier genannte „DPassıve Euthanasie“” er

UZ den alschen Eindruck, als Se1 auf. Zunächst ist darauf hinzuweisen, dass
der Abbruch einer ecatmung schon PCI SC das kirchliche Lehramt sich selbst nicht
ein Verstofß die kirchliche Lehre.‘ In auf den ıIn der allgemeinen Diskussion oft
Spanien wurde Presseberichten zufolge ein gebrauchten Begriff einer „P ASSIvVven Eutha-
ÜAhnlicher Fall VO  b Therapieabbruc irch- nasie”“ eingelassen hat, ohl der da-
licherseits verurteilt, weil mensch- mıt möglichen Assozlation einer direkten
liches Leben niemals zerstoren urle und Tötungsabsicht, Se1 CS Uurc aktives äatlg-
IHNan des eıteren mıt einem olchen VOTr- werden oder Uurc gezieltes Unterlassen.
gehen der Legalisierung aktiver Sterbehilfe Der Sinn der lehramtlichen Aussagen ZUFK

OrSchu leiste.* In Großbritannien hat die „passıven Sterbehilfe“ lässt sich urchgän-
katholische Frauenbewegung tausende Kar- g1g besser mıt dem Begriff eiInes „Zulassens
ten vertrieben, mittels derer die nhaber 1mM des Sterbens“ wiedergeben.
Fall einer Krankenhauseinweisung jegliche 1ne der ersten, bis heute wichtigen
Form der passıven Sterbehilfe ablehnen. lehramtlichen Stellungnahmen STtammt
DIe In den Öösterreichischen Leitlinien für VO  b Pıus AIl AaUuSs dem Jahr 1957 „Aber S1€
katholische (esundheitseinrichtungenVO |die Gerechtigkeit, verpflichtet gewöhnlich
November 2005 getroffene Unterscheidung 1Ur ZU. eDrauc der (entsprechend den
zwischen einer erlaubten „passıven indı- Umständen, dem ÖOrt, der Zeıit, der Kultur)
rekten Sterbehilfe“ und einer unerlaubten uDblichen Mittel, der Mittel, die keine
„Passıven direkten Sterbehilfe” als „gezielte außergewöhnliche Belastung für einen
Unterlassung Von lebensrettenden Mafßnah- selbst oder andere mıt sich bringen iıne
men könnte 1mM Siınn einer Zurückweisung Sstrengere Verpflichtung ware für die ehr-
er bewusst ternommenen Behand- zahl der Menschen hart und wurde die

Vgl KNA-Meldung VOoO 2007
Vgl KNA-Meldung VOoO 2007z R Vgl KNA-Meldung VOoO 2006
ID österreichischen Bischöfe, Leben ın Fülle Leitlinien für Kkatholische Einrichtungen 1m [ Menst
der Gesundheitsfürsorge, Wiıen 2006,

305ThPQ 155 (2007) 305–308

Stephan Leher / Michael Rosenberger /
Walter Schaupp / Günter Virt / Werner Wolbert

Sterben zulassen

1 Vgl. KNA-Meldung vom 14. 1. 2007.
2 Vgl. KNA-Meldung vom 6. 3. 2007.
3 Vgl. KNA-Meldung vom 24. 6. 2006.
4 Die österreichischen Bischöfe, Leben in Fülle. Leitlinien für katholische Einrichtungen im Dienst 

der Gesundheitsfürsorge, Wien 2006, 24.

In jüngster Zeit haben mehrere Ereignisse 

einem falschen oder mindestens einsei-

tigen Eindruck von der katholischen Lehre 

über die Erlaubtheit des Therapieverzichts 

und der Einstellung der künstlichen Er-

nährung bzw. Flüssigkeitszufuhr Vorschub 

geleistet.

In Italien erweckte die Verweigerung 

eines kirchlichen Begräbnisses für Giorgio 

Welby mit dem Hinweis, es handle sich hier 

um Suizid, den falschen Eindruck, als sei 

der Abbruch einer Beatmung schon per se 

ein Verstoß gegen die kirchliche Lehre.1 In 

Spanien wurde Presseberichten zufolge ein 

ähnlicher Fall von Therapieabbruch kirch-

licherseits verurteilt, weil man mensch-

liches Leben niemals zerstören dürfe und 

man des Weiteren mit einem solchen Vor-

gehen der Legalisierung aktiver Sterbehilfe 

Vorschub leiste.2 In Großbritannien hat die 

katholische Frauenbewegung tausende Kar-

ten vertrieben, mittels derer die Inhaber im 

Fall einer Krankenhauseinweisung jegliche 

Form der passiven Sterbehilfe ablehnen.3 

Die in den österreichischen Leitlinien für 

katholische Gesundheitseinrichtungen vom 

November 2005 getroffene Unterscheidung 

zwischen einer erlaubten „passiven indi-

rekten Sterbehilfe“ und einer unerlaubten 

„passiven direkten Sterbehilfe“ als „gezielte 

Unterlassung von lebensrettenden Maßnah-

men“ könnte im Sinn einer Zurückweisung 

aller bewusst unternommenen Behand-

lungsmodifikationen oder Therapieabbrü-

che missverstanden werden.4

Auch wenn solche Reaktionen an-

gesichts des faktischen gesellschaftlichen 

Drucks zur Legalisierung der aktiven 

Sterbehilfe in vielen Ländern verständlich 

sind, stimmt einiges bedenklich. Vor allem 

fallen deutliche Differenzen zu bisherigen 

kirchlichen Stellungnahmen, was die so 

genannte „passive Euthanasie“ betrifft, 

auf. Zunächst ist darauf hinzuweisen, dass 

das kirchliche Lehramt sich selbst nicht 

auf den in der allgemeinen Diskussion oft 

gebrauchten Begriff einer „passiven Eutha-

nasie“ eingelassen hat, wohl wegen der da-

mit möglichen Assoziation einer direkten 

Tötungsabsicht, sei es durch aktives Tätig-

werden oder durch gezieltes Unterlassen. 

Der Sinn der lehramtlichen Aussagen zur 

„passiven Sterbehilfe“ lässt sich durchgän-

gig besser mit dem Begriff eines „Zulassens 

des Sterbens“ wiedergeben.

Eine der ersten, bis heute wichtigen 

lehramtlichen Stellungnahmen stammt 

von Pius XII. aus dem Jahr 1957: „Aber sie 

[die Gerechtigkeit] verpflichtet gewöhnlich 

nur zum Gebrauch der (entsprechend den 

Umständen, dem Ort, der Zeit, der Kultur) 

üblichen Mittel, d.h. der Mittel, die keine 

außergewöhnliche Belastung für einen 

selbst oder andere mit sich bringen. Eine 

strengere Verpflichtung wäre für die Mehr-

zahl der Menschen zu hart und würde die 



306 Leher u.a./Sterben zulassen

Erlangung wichtiger höherer (juter sehr natürliches Mittel der Lebenserhaltung und
erschweren.“ keine medizinische andlung 1st. hre AÄn-

Nun könnte TEUNLC. die künstliche wendung ist deshalb prinzipie. als normal
ecatmung heutigen Bedingungen als und AFLSECETHESSECTL und damıt als moralisch
„UDliıches Mittel“ ansehen. In der sich die verpflichtend betrachten, In dem Ma(iSß,
Außerungen VO  b Pıus AIl anschließenden In dem und bis dem S1€ ihre eigene Ziel-
moraltheologischen Diskussion hat IHNan setzung erreicht, die 1mM vorliegenden Fall
allerdings die außergewöhnlichen darin besteht, dem Patiıenten Ernährung,
Mittel nicht infach solche gefasst, die HNEeUu Flüssigkeitszufuhr und Linderung der LeIl-
oder aufwändig sind, sondern solche, de- den verschaffen.“” Das Problem ijeg hier
Ten Anwendung keinen Sınn mehr macht, allerdings darin, dass künstliche Ernäh-
die dem Kranken nicht helfen, sondern 1Ur LUNS und Flüssigkeitszufuhr keineswegs
das Leben Dbzw. terben erschweren. In jedem Fall ZUFK inderung VO  b Leiden

In diesem Sinn formuliert dann auch beitragen, sondern bestimmten Um-
das Dokument der römischen auDens- ständen eine Belastung für den Sterbenden
kongregation VO  b 1980 „DBel drohendem SEe1IN können. S1e en In der ege 1Ur 1mM
Tod, der der Anwendung VO  b eil- Rahmen eiInes Therapieplans SIinn.
mitteln auf keine e1se verhindert werden In einer spateren Ansprache,
kann, ist CS erlaubt, AaUS Gewissensgründen November desselben Jahres, hat der aps
den Entschluss fassen, auf (weitere) eil- diese Möglichkeit offensichtlich berück-
versuche verzichten, die 1Ur eine uNSC- sichtigt und rklärt „Das wahre Mitleid
WI1ISSe und schmerzvolle Verlängerung des ingegen Öördert jede vernünftige Än-
Lebens bewirken könnten, ohne dass IHNan Strengung, die Genesung des Patienten
jedoch die normalen Bemühungen er- herbeizuführen. ugleic ist CS eine
lässt, die In ÜAhnlichen Fällen dem Kranken aufzuhören, Wenn keine Behandlung mehr
geschuldet werden.“  6 Hıer bleibt die Frage, diesem Ziel DIe Verweilgerung
Was die „nNormalen Bemühungen‘ der lebensverlängernden Maßnahmen ist

rechnen ist; künstliche catmung und keine Zurückweisung des Patiıenten und
künstliche Ernährung ohl kaum. SE1INES Lebens. Denn Gegenstand der Ent-

Was künstliche Ernährung und Flüs- scheidung ber die Angemessenheit, eine
sigkeitszufuhr angeht, überraschte 2004 erapie beginnen oder fortzusetzen,
eine Äußerung einer Ansprache Jo- ist nicht der Wert des Lebens des Patienten,
hannes Pauls LL VO MATFrZ, In der die- sondern der Wert des medizinischen FE1IN-
SCI erklärte: „Insbesondere möchte ich griffs beim Patıienten DIe eventuelle Ent-
terstreichen, dass die Verabreichung VO  b scheidung, eine erapie nicht einzuleiten
Wasser und Nahrung, auch Wenn S1€ auf oder unterbrechen, wird für thisch
künstlichen Wegen geschieht, immer ein richtig erachtet, Wenn diese sich als

Arthur-Fridolin Utz/Joseph-Fulko (Groner (Ho.) Aufbau un: Entfaltung des gesellschaftlichen
Lebens. Ozlale Summe Pius XI Freiburg/CH 5544
Kongregation für die Glaubensitehre, Erklärung ZuUu!r Euthanasie, Kom 1980, Kap.
Ansprache VO  3 Johannes Paul IL Cdie Teilnehmer des internationalen Fach-
kongresses zu Ihema „Lebenserhaltende Behandlungen Uun: vegetativer 7ustand: WIssen-
cchaftliche Fortschritte un: ethische Dilemmata: 17.-20 Marz 2004, Augustinianum) http://
www .vatıcan. net/holy_father/j ohn_paul 1i/>eeches/2004/march/documents/hf_jp -11_Spe_
20040320_congress-hamc_ge.html (Download: Maı 2007

306

5 Arthur-Fridolin Utz/Joseph-Fulko Groner (Hg.), Aufb au und Entfaltung des gesellschaft lichen 
Lebens. Soziale Summe Pius’ XII. Freiburg/CH 1954–1962, 5544.

6 Kongregation für die Glaubenslehre, Erklärung zur Euthanasie, Rom 1980, Kap. IV.
7 Ansprache von Johannes Paul II. am 20. 3. 2004 an die Teilnehmer des internationalen Fach-

kongresses zum Th ema „Lebenserhaltende Behandlungen und vegetativer Zustand: Wissen-
schaft liche Fortschritte und ethische Dilemmata“ (17.–20. März 2004, Augustinianum) = http://
www.vatican.net/holy_father/john_paul_ii/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_
20040320_congress-fi amc_ge.html (Download: Mai 2007).

Leher u.a./Sterben zulassen

Erlangung wichtiger höherer Güter zu sehr 

erschweren.“5

Nun könnte man freilich die künstliche 

Beatmung unter heutigen Bedingungen als 

„übliches Mittel“ ansehen. In der sich an die 

Äußerungen von Pius XII. anschließenden 

moraltheologischen Diskussion hat man 

allerdings unter die außergewöhnlichen 

Mittel nicht einfach solche gefasst, die neu 

oder aufwändig sind, sondern solche, de-

ren Anwendung keinen Sinn mehr macht, 

die dem Kranken nicht helfen, sondern nur 

das Leben bzw. Sterben erschweren.

In diesem Sinn formuliert dann auch 

das Dokument der römischen Glaubens-

kongregation von 1980: „Bei drohendem 

Tod, der trotz der Anwendung von Heil-

mitteln auf keine Weise verhindert werden 

kann, ist es erlaubt, aus Gewissensgründen 

den Entschluss zu fassen, auf (weitere) Heil-

versuche zu verzichten, die nur eine unge-

wisse und schmerzvolle Verlängerung des 

Lebens bewirken könnten, ohne dass man 

jedoch die normalen Bemühungen unter-

lässt, die in ähnlichen Fällen dem Kranken 

geschuldet werden.“6 Hier bleibt die Frage, 

was unter die „normalen Bemühungen“ 

zu rechnen ist; künstliche Beatmung und 

künstliche Ernährung wohl kaum.

Was künstliche Ernährung und Flüs-

sigkeitszufuhr angeht, überraschte 2004 

eine Äußerung in einer Ansprache Jo-

hannes Pauls II. vom 20. März, in der die-

ser erklärte: „Insbesondere möchte ich un-

terstreichen, dass die Verabreichung von 

Wasser und Nahrung, auch wenn sie auf 

künstlichen Wegen geschieht, immer ein 

natürliches Mittel der Lebenserhaltung und 

keine medizinische Handlung ist. Ihre An-

wendung ist deshalb prinzipiell als normal 

und angemessen und damit als moralisch 

verpflichtend zu betrachten, in dem Maß, 

in dem und bis zu dem sie ihre eigene Ziel-

setzung erreicht, die im vorliegenden Fall 

darin besteht, dem Patienten Ernährung, 

Flüssigkeitszufuhr und Linderung der Lei-

den zu verschaffen.“7 Das Problem liegt hier 

allerdings darin, dass künstliche Ernäh-

rung und Flüssigkeitszufuhr keineswegs 

in jedem Fall zur Linderung von Leiden 

beitragen, sondern unter bestimmten Um-

ständen eine Belastung für den Sterbenden 

sein können. Sie haben in der Regel nur im 

Rahmen eines Therapieplans Sinn.

In einer späteren Ansprache, am 12. 

November desselben Jahres, hat der Papst 

diese Möglichkeit offensichtlich berück-

sichtigt und erklärt: „Das wahre Mitleid 

hingegen fördert jede vernünftige An-

strengung, um die Genesung des Patienten 

herbeizuführen. Zugleich ist es eine Hilfe 

aufzuhören, wenn keine Behandlung mehr 

zu diesem Ziel führt. Die Verweigerung 

der lebensverlängernden Maßnahmen ist 

keine Zurückweisung des Patienten und 

seines Lebens. Denn Gegenstand der Ent-

scheidung über die Angemessenheit, eine 

Therapie zu beginnen oder fortzusetzen, 

ist nicht der Wert des Lebens des Patienten, 

sondern der Wert des medizinischen Ein-

griffs beim Patienten. Die eventuelle Ent-

scheidung, eine Therapie nicht einzuleiten 

oder zu unterbrechen, wird für ethisch 

richtig erachtet, wenn diese sich als un-



Leher u.a./Sterben zulassen 3()}7/

wirksam oder eindeutig UNANSCHICSSCH außerdem, dass Nahrung manchmal wI1Ie
erwelst, das Leben erhalten oder eine Medizin wirke, und olchen
die Gesundheit wiederherzustellen. DIe Umständen habe S1€ den moralischen Cha-
Verweigerung der lebensverlängernden rakter einer Medizin. hre Anwendung Se1
Ma{fhnahmen ist deshalb USdruc. der dann nicht In jedem Fall verbindlich.?
Achtung, die IHNan dem Patienten In jedem Tatsächlic. äng CN VO  b der Einzelsi-
Augenblick SC  “ uatıon ab, OD eine künstliche Ernährung

Berücksichtigt IHNan, dass künstliche 1mM Sinn verpflichtender ege eboten
Ernährung, Flüssigkeitszufuhr und künst- oder aber 1mM Sınn einer nicht mehr ZU.

1C. ecatmung bestimmten Bedin- Ziel führenden erapie auch unterlassen
SUNSCH eindeutig „lebensverlängernde werden kann. 1981 hat der Päpstliche Rat
Mafßnahmen darstellen, dann waren die COr Unum künstliche Ernährung, Blut-
hier formulierten Krıterien auch auf diese transf{usionen und Injektionen gleicher-
arztlichen Mafßnahmen anzuwenden. DIe maßen als „therapeutische Mafßnahmen
zweıte Stellungnahme erscheint damıt als eingeordnet.“” Im Jahr 2004 formulierten
eine vorsichtige, indirekte Korrektur der die Australischen 1SCHOIe „In besonde-
sehr CNS gefassten ersten Stellungnahme. Ten Fällen mOögen jedoch Nahrung und
Das Le1itprinzıp lautet HU, dass der VOTr- Flüssigkeitszufuhr nicht mehr verpflich-
nthalt DZw. die Zurücknahme lebensver- tend se1nN, Wenn z B sich der Patıent das
längernder Mafßnahmen als solche weder Material nicht mehr anelgnen kann oder
einen Angriff auf das Leben des Patiıenten Wenn die Art und e1se der Aneignung
och auf dessen Würde darstellen selbst unnötiges Leiden verursacht oder

1ese Os1ılL1iOon wird auch Urc. Aus- unnötige ast für andere einschliefßt.  «11 In
mittelalterlicher Autoren gestutzt. einem gemeinsamen Hirtenschreiben der

Wenn jemand Nahrung 1Ur mıt gröfßter oberrheinischen 1SCHOofe VO Junı 2006
ühe aufnehmen könne, schreibt z.B el CS „Der andel des Behandlungs-
Franc1ısco de Yıtorla 1mM beginnenden 16 zieles VO  b der kurativen m  I! heilenden) ZUFK

Jahrhundert, Se1 entschuldigt, besonders palliativen lindernden) orge den
Wenn CN keine Überlebenshoffnung gebe. kranken Menschen ist fast immer mıt e1-
„CGott wollte nicht, dass WITr Zzu sehr Ner Entscheidung ZU. Verzicht auf WEeI1-

Leben besorgt sind.“ VYıtorla betont tere lebensverlängernde Maßnahmen oder

Ansprache VOoO  3 Johannes Paul I{ Cdie Teilnehmer der XI Internationalen Konferenz des
Päpstlichen ats für Clie Krankenpastoral. Freitag, November 2004 http://www.vatican.net/
holy_father/john_paul_ii/speeches/2004/november/documents/hf_jp-1i_spe_20041 12_pc-hl-
thwork_ge.html (Download: Maı 2007
De temperantla „Carllecs habent tanquam medicinae hoc nNnım 110  3 sl interficere, sed
110  3 protelare vıtam quantum potest, Sıcut U dictum de al11s medicinis”. 1La nach einem
noch unveröffentlichten Papıler VOoO  3 Julia Fleming, When ‚Meat 18 Like Medicines’: Early Modern
C'atholic Moral Thought the Ole of Food ın the Duty Preserve Life, vorgetragen bei der
Jahrestagung der Soclety of C'hristian Ethics, Janner O07 ın Dallas. Vgl 1m UÜbrigen Cdie [IIS-
sertatıon VOoO  3 Daniel (Lronin, Conserving Human Life, wieder abgedruckt 1n The FPope John
CG‚enter (Ed.) Conserving Human Life, Braintree (Massachusetts) 1989
Gemäfß James Walter/Thomas Shannon, Contemporary ISsSsUes ın Bioethics. Cl'atholic Per-
SspectIive, Lanham 2005, 276

11 „ In particular n however, the provısıon of nutrıtion an hydration ILLAYV be obli-
SatlOrYy, C if the patient 18 unable assımıilate the material provided if the 1LLATLTIET of the
provisıon itself CAUSES undue suflering the patient, involves undue burden others.“

307

8 Ansprache von Johannes Paul II. an die Teilnehmer der XIX. Internationalen Konferenz des 
Päpstlichen Rats für die Krankenpastoral. Freitag, 12. November 2004 = http://www.vatican.net/
holy_father/john_paul_ii/speeches/2004/november/documents/hf_jp-ii_spe_20041112_pc-hl-
thwork_ge.html (Download: Mai 2007).

9 De temperantia 10: „carnes se habent tanquam medicinae … hoc enim non est se interfi cere, sed 
non protelare vitam quantum potest, sicut supra dictum de aliis medicinis“. Zitat nach einem 
noch unveröff entlichten Papier von Julia Fleming, When ‚Meat is Like Medicines‘: Early Modern 
Catholic Moral Th ought on the Role of Food in the Duty to Preserve Life, vorgetragen bei der 
Jahrestagung der Society of Christian Ethics, Jänner 2007 in Dallas. Vgl. im Übrigen die Dis-
sertation von Daniel A. Cronin, Conserving Human Life, wieder abgedruckt in: Th e Pope John 
Center (Ed.), Conserving Human Life, Braintree (Massachusetts) 1989.

10 Gemäß James J. Walter/Th omas A. Shannon, Contemporary Issues in Bioethics. A Catholic Per-
spective, Lanham MD 2005, 276.

11 „In particular cases, however, the provision of nutrition and hydration may cease to be obli-
gatory, e.g., if the patient is unable to assimilate the material provided or if the manner of the 
provision itself causes undue suff ering to the patient, or involves an undue burden on others.“

Leher u.a./Sterben zulassen

wirksam oder eindeutig unangemessen 

erweist, um das Leben zu erhalten oder 

die Gesundheit wiederherzustellen. Die 

Verweigerung der lebensverlängernden 

Maßnahmen ist deshalb Ausdruck der 

Achtung, die man dem Patienten in jedem 

Augenblick schuldet.“8

Berücksichtigt man, dass künstliche 

Ernährung, Flüssigkeitszufuhr und künst-

liche Beatmung unter bestimmten Bedin-

gungen eindeutig „lebensverlängernde 

Maßnahmen“ darstellen, dann wären die 

hier formulierten Kriterien auch auf diese 

ärztlichen Maßnahmen anzuwenden. Die 

zweite Stellungnahme erscheint damit als 

eine vorsichtige, indirekte Korrektur der 

sehr eng gefassten ersten Stellungnahme. 

Das Leitprinzip lautet nun, dass der Vor-

enthalt bzw. die Zurücknahme lebensver-

längernder Maßnahmen als solche weder 

einen Angriff auf das Leben des Patienten 

noch auf dessen Würde darstellen.

Diese Position wird auch durch Aus-

sagen mittelalterlicher Autoren gestützt. 

Wenn jemand Nahrung nur mit größter 

Mühe aufnehmen könne, so schreibt z.B. 

Francisco de Vitoria im beginnenden 16. 

Jahrhundert, sei er entschuldigt, besonders 

wenn es keine Überlebenshoffnung gebe. 

„Gott wollte nicht, dass wir allzu sehr um 

unser Leben besorgt sind.“ Vitoria betont 

außerdem, dass Nahrung manchmal wie 

eine Medizin wirke, und unter solchen 

Umständen habe sie den moralischen Cha-

rakter einer Medizin. Ihre Anwendung sei 

dann nicht in jedem Fall verbindlich.9

Tatsächlich hängt es von der Einzelsi-

tuation ab, ob eine künstliche Ernährung 

im Sinn verpflichtender Pflege geboten 

oder aber im Sinn einer nicht mehr zum 

Ziel führenden Therapie auch unterlassen 

werden kann. 1981 hat der Päpstliche Rat 

Cor Unum künstliche Ernährung, Blut-

transfusionen und Injektionen gleicher-

maßen als „therapeutische Maßnahmen“ 

eingeordnet.10 Im Jahr 2004 formulierten 

die Australischen Bischöfe: „In besonde-

ren Fällen mögen jedoch Nahrung und 

Flüssigkeitszufuhr nicht mehr verpflich-

tend sein, wenn z.B. sich der Patient das 

Material nicht mehr aneignen kann oder 

wenn die Art und Weise der Aneignung 

selbst unnötiges Leiden verursacht oder 

unnötige Last für andere einschließt.“11 In 

einem gemeinsamen Hirtenschreiben der 

oberrheinischen Bischöfe vom Juni 2006 

heißt es: „Der Wandel des Behandlungs-

zieles von der kurativen (= heilenden) zur 

palliativen (= lindernden) Sorge um den 

kranken Menschen ist fast immer mit ei-

ner Entscheidung zum Verzicht auf wei-

tere lebensverlängernde Maßnahmen oder 



305 Leher u.a./Sterben zulassen

ZU. Abbruch einer bestehenden erapie SCIl des Sterbens, der die gesamte bisherige
verbunden Lehrtradition bestimmte, nicht Uurc eineEINn olcher Therapiever-
zicht kann nicht 1Ur erlaubt, sondern Sprache verwischt werden, die
ter Umständen eboten SC1IN. DIes ist bestimmte Formen VO  u Therapieabbruc.
insbesondere dann der Fall, Wenn die undifferenziert mıt „Tötung” gleichsetzt;
erwartende Lebensverlängerung In keinem oder Urc. eine Politik, welche reaktiv
ANSEINCSSCHEN Verhältnis den körper- den aum zulässigen Sterbenlassens UNsSC-
lichen und seelischen Belastungen mehr UNriıc einengt, eine Tendenz, wI1Ie S1€ z7.B.
steht, die eine Weiterführung der ehand- VO  b ames Walter Thomas hannon In
lung mıt sich bringen wuürde308  Leher u.a./Sterben zulassen  zum Abbruch einer bestehenden Therapie  sen des Sterbens, der die gesamte bisherige  verbunden  Lehrtradition bestimmte, nicht durch eine  Ein solcher Therapiever-  zicht kann nicht nur erlaubt, sondern un-  ungenaue Sprache verwischt werden, die  ter Umständen sogar geboten sein. Dies ist  bestimmte Formen von Therapieabbruch  insbesondere dann der Fall, wenn die zu  undifferenziert mit „Tötung“ gleichsetzt;  erwartende Lebensverlängerung in keinem  oder durch eine Politik, welche reaktiv  angemessenen Verhältnis zu den körper-  den Raum zulässigen Sterbenlassens unge-  lichen und seelischen Belastungen mehr  bührlich einengt, eine Tendenz, wie sie z.B.  steht, die eine Weiterführung der Behand-  von James Walter u. Thomas A. Shannon in  lung mit sich bringen würde ... Zur End-  einem neueren Beitrag analysiert wird (u.a.  lichkeit des Lebens gehört auch, dass man  Uminterpretation der klassischen Termini  das Herannahen des Todes zulässt, wenn  „ordentlich“ und „außerordentlich‘© Einen-  seine Zeit gekommen ist.“  gung der erlaubten passiven Sterbehilfe auf  Angesichts dieser weitgehend kla-  die unmittelbare Sterbephase, verschärfte  ren und beständigen Tendenz des kirch-  Präsumtion für eine Behandlungspflicht  lichen Lehramts, aktive Sterbehilfe zwar  in allen Fällen).'* Auch wenn, wie erwähnt,  eindeutig zu verurteilen, im Bereich der  die gegenwärtige Entwicklung auf dem  „passiven Sterbehilfe“ aber im Sinn eines  Gebiet der Sterbehilfe mit großer Wach-  Sterbenlassens einen Spielraum für indi-  samkeit verfolgt werden muss und alle  viduelle Gewissensentscheidungen offen  offenen oder sublimen Tendenzen einer  zu halten (bzw. eine unbedingte Pflicht zur  Legitimierung der aktiven Euthanasie aus  christlicher Sicht abzulehnen sind, muss  Lebensverlängerung zurückzuweisen), ge-  ben die eingangs genannten Beispiele und  doch auch gesehen werden, dass eine un-  die damit in Zusammenhang stehenden  differenzierte Verdächtigung bestimmter  Stellungnahmen zu denken. Dies vor allem  Formen von Therapieabbruch als illegi-  deshalb, weil sie eine unbedingte Verurtei-  time „Tötung“ den entsprechenden Forde-  lung eines solchen Handelns andeuten und  rungen erst recht Nahrung geben wird.  nicht aus einer Analyse des konkreten Falls  heraus argumentieren. Zwar ist tatsächlich  Die Autoren: Die Autoren Stephan Leher  unübersehbar, dass die Entscheidungssitu-  (Innsbruck), Michael Rosenberger (Linz),  ationen im Hinblick auf einen möglichen  Walter Schaupp (Graz), Günter Virt (Wien)  Therapieabbruch immer komplexer wer-  und Werner Wolbert (Salzburg) sind Ordi-  den; auch dass die Gefahr bestehen kann,  narii für Moraltheologie an österreichischen  gültige Kriterien zu weit oder undifferen-  Katholisch-Theologischen Fakultäten. Mit  ziert auszulegen. Ein großes Problem liegt  ihrer gemeinsamen Stellungnahme, die im  des Weiteren in dem gesellschaftlichen  April 2007 in mehreren Printmedien publi-  Druck, der verschiedentlich in Richtung  ziert wurde, wollen sie die Diskussion zum  einer Legalisierung der aktiven Euthana-  Problem der passiven Sterbehilfe anregen.  sie ausgeübt wird. Trotz allem aber darf  Die Veröffentlichung in der ThPQ dient da-  der alles entscheidende Unterschied zwi-  rüber hinaus auch der wissenschaftlichen Do-  schen aktivem Töten und passivem Zulas-  kumentation im deutschsprachigen Raum.  12  „Die Herausforderung des Sterbens annehmen“. Gemeinsames Hirtenschreiben der Bischöfe  von Freiburg, Strasbourg und Basel, Juni 2006, 6.  3 Vgl. Anm. 9, 271-277.Zur End- einem NEeUECEIECN Beltrag analysiert wird (U.a.
1C.  (1 des Lebens gehört auch, dass IHNan Uminterpretation der klassischen Terminı
das Herannahen des es zulässt, Wenn „ordentlich” und „aufßßerordentlich”, ınen-
SEe1INe e1it gekommen ist  .<112 SUuNg der erlaubten passıven Sterbehilfe auf

Angesichts dieser weitgehend kla- die unmittelbare Sterbephase, verschärfte
Ten und beständigen Tendenz des rch- Präsumtion für eine Behandlungspflicht
lichen Lehramts, aktive Sterbehilfe ZW ar In en Fällen).* Auch WENN, wI1Ie erwähnt,
eindeutig verurteilen, 1mM Bereich der die gegenwärtige Entwicklung auf dem
„Passıven Sterbehilfe“ aber 1mM Sinn eiInNnes Gebiet der Sterbehilfe mıt großer Wach-
Sterbenlassens einen Spielraum für ind1- samkeit verfolgt werden 1111US55 und alle
viduelle (jewissensentscheidungen en ffenen oder sublimen Tendenzen einer

halten Dzw. eine unbedingte Pflicht ZUTFK Legitimlerung der aktiven Euthanasie AaUS

christlicher 1C abzulehnen sind, I11US5Lebensverlängerung zurückzuweisen), SC
ben die eiNngangs genannten Beispiele und doch auch esehen werden, dass eine
die damıt In Zusammenhang stehenden diffterenzierte Verdächtigung bestimmter
Stellungnahmen denken DIes VOLF em Formen VO  b Therapieabbruc als illegi-
deshalb, weil S1€ eine unbedingte erurtel- time „Tötung” den entsprechenden Forde-
lung eiInes olchen andelns andeuten und IUNSCH erst recht Nahrung geben wIrd.
nicht AaUS einer Analyse des konkreten
heraus argumentieren. war ist tatsächlic DIe Autoren: Die Autoren Stephan Leher
unübersehbar, dass die Entscheidungssitu- (Innsbruck), Michael Rosenberger (Linz)
at1ıonen 1mM 1INDI1IC auf einen möglichen Walter Schaupp (Graz) (Günter Virt (Wien)
Therapieabbruc. immer komplexer WEeI- und Werner Wolbert (Salzburg) sind Ordi-
den; auch dass die Gefahr bestehen kann, narii für Moraltheologie Österreichischen
ültige 1terıen weIlt oder undififeren- Katholisch- Theologischen Fakultäten. Miıt
zZier auszulegen. EINn grofßes Problem ijeg ihrer gemeinsamen Stellungnahme, die 11M
des elıteren In dem gesellschaftlichen p1’l 2007 In mehreren Printmedien publi-
Druck, der verschiedentlich In Richtung ZzIier wurde, wollen S$ie die Diskussion ZU  S

einer Legalisierung der aktiven Euthana- Problem der assıven Sterbehilfe AFLTESEFL.
S1€ ausgeübt wIird. TIrotz em aber darf Die Veröffentlichung In der ThPQ dient da-
der es entscheidende Unterschie ZW1- rüber hinaus auch der wissenschaftlichen Do-
schen aktivem Töten und passıvem ulas- kumentation 11M deutschsprachigen aum

„DIE Herausforderung des Sterbens annehmen (emelInsames Hirtenschreiben der Bischöfe
VOoO  3 Freiburg, Strasbourg un: Basel, Jun] 2006,
Vgl Anm . E1 —-DTT

308

12 „Die Herausforderung des Sterbens annehmen“. Gemeinsames Hirtenschreiben der Bischöfe 
von Freiburg, Strasbourg und Basel, Juni 2006, 6.

13 Vgl. Anm. 9, 271–277.

Leher u.a./Sterben zulassen

zum Abbruch einer bestehenden Therapie 

verbunden … Ein solcher Therapiever-

zicht kann nicht nur erlaubt, sondern un-

ter Umständen sogar geboten sein. Dies ist 

insbesondere dann der Fall, wenn die zu 

erwartende Lebensverlängerung in keinem 

angemessenen Verhältnis zu den körper-

lichen und seelischen Belastungen mehr 

steht, die eine Weiterführung der Behand-

lung mit sich bringen würde … Zur End-

lichkeit des Lebens gehört auch, dass man 

das Herannahen des Todes zulässt, wenn 

seine Zeit gekommen ist.“12

Angesichts dieser weitgehend kla-

ren und beständigen Tendenz des kirch-

lichen Lehramts, aktive Sterbehilfe zwar 

eindeutig zu verurteilen, im Bereich der 

„passiven Sterbehilfe“ aber im Sinn eines 

Sterbenlassens einen Spielraum für indi-

viduelle Gewissensentscheidungen offen 

zu halten (bzw. eine unbedingte Pflicht zur 

Lebensverlängerung zurückzuweisen), ge-

ben die eingangs genannten Beispiele und 

die damit in Zusammenhang stehenden 

Stellungnahmen zu denken. Dies vor allem 

deshalb, weil sie eine unbedingte Verurtei-

lung eines solchen Handelns andeuten und 

nicht aus einer Analyse des konkreten Falls 

heraus argumentieren. Zwar ist tatsächlich 

unübersehbar, dass die Entscheidungssitu-

ationen im Hinblick auf einen möglichen 

Therapieabbruch immer komplexer wer-

den; auch dass die Gefahr bestehen kann, 

gültige Kriterien zu weit oder undifferen-

ziert auszulegen. Ein großes Problem liegt 

des Weiteren in dem gesellschaftlichen 

Druck, der verschiedentlich in Richtung 

einer Legalisierung der aktiven Euthana-

sie ausgeübt wird. Trotz allem aber darf 

der alles entscheidende Unterschied zwi-

schen aktivem Töten und passivem Zulas-

sen des Sterbens, der die gesamte bisherige 

Lehrtradition bestimmte, nicht durch eine 

ungenaue Sprache verwischt werden, die 

bestimmte Formen von Therapieabbruch 

undifferenziert mit „Tötung“ gleichsetzt; 

oder durch eine Politik, welche reaktiv 

den Raum zulässigen Sterbenlassens unge-

bührlich einengt, eine Tendenz, wie sie z.B. 

von James Walter u. Thomas A. Shannon in 

einem neueren Beitrag analysiert wird (u.a. 

Uminterpretation der klassischen Termini 

„ordentlich“ und „außerordentlich“, Einen-

gung der erlaubten passiven Sterbehilfe auf 

die unmittelbare Sterbephase, verschärfte 

Präsumtion für eine Behandlungspflicht 

in allen Fällen).13 Auch wenn, wie erwähnt, 

die gegenwärtige Entwicklung auf dem 

Gebiet der Sterbehilfe mit großer Wach-

samkeit verfolgt werden muss und alle 

offenen oder sublimen Tendenzen einer 

Legitimierung der aktiven Euthanasie aus 

christlicher Sicht abzulehnen sind, muss 

doch auch gesehen werden, dass eine un-

differenzierte Verdächtigung bestimmter 

Formen von Therapieabbruch als illegi-

time „Tötung“ den entsprechenden Forde-

rungen erst recht Nahrung geben wird.

Die Autoren: Die Autoren Stephan Leher 

(Innsbruck), Michael Rosenberger (Linz), 

Walter Schaupp (Graz), Günter Virt (Wien) 

und Werner Wolbert (Salzburg) sind Ordi-

narii für Moraltheologie an österreichischen 

Katholisch-Theologischen Fakultäten. Mit 

ihrer gemeinsamen Stellungnahme, die im 

April 2007 in mehreren Printmedien publi-

ziert wurde, wollen sie die Diskussion zum 

Problem der passiven Sterbehilfe anregen. 

Die Veröffentlichung in der ThPQ dient da-

rüber hinaus auch der wissenschaftlichen Do-

kumentation im deutschsprachigen Raum.


