
314 Dialog

1IieT theologischen Anthropologie Sünder Uun: uch heißen, „dass das Ungleichzeitige einer
Ebenbild Gottes, Leib Uun: Seele, Autonomie anderen Kultur un: Religion UuNsSseTeT nachauf-
un: vıta passıva, e1t Uun: Ewigkeit), Cdie ın den Kklärerischen ‚Zeit vielen tellen we1ılt OTAaUS

Kontext der Soteriologie Uun: Christologie eIN- 1st, eventuell gerade deswegen, weil sich die-
geordnet werden. Gerade 1m Kontext der Recht- CT e1t Uun: seiInem €15 da versperrt hat,
fertigungslehre schiebt der erf. ber den Begrift dies richtig, notwendig un: deshalb uch 1m
der menschlichen altur cehr schnell beiseite theologischen Sinne wahr ist  66 (71) [ese dialo-
un: gibt uch den theologischen Verwerfungen gische Haltung 1st ber 11UT AUS einer religiösen
auf diesem Gebiet wen1g Kaum. Überhaupt „Identität” heraus tragfähig; „J1UTL, WelT sich die-
wird den Lesern ın Kapitel vIer un: fünf eın all- CT Ernsthaftigkeit selner eigenen Religion g-

schneller Parforceritt durch unterschiedliche genüber verpflichtet weilß un: gleichzeitig Cdie
Ansätze Uun: fundamentale Flemente der theo- Ernsthaftigkeit der anderen Religionen gemäfs
logischen Anthropologie prasentiert, Cdie sicher- deren eigenen Selbstverständnis vorbehaltlos
ich der Kurze einer Einleitung geschuldet sind: würdigt, dürfte berechtigterweise ‚Dialog
trotzdem hätte der erf. hier durchaus mehr der Religionen teilnehmen‘“ (33) Gegenüber
Orjentierendes BasıswIissen darbieten können. der Position der „Pluralistischen Theologie der
DE dem erf. cehr der Verständlichkeit Uun: Religionen‘ macht der ert. deutlich, dass der
Kompatibilität liegt, hätte Clie Einführung uch spezifische Wahrheitsanspruch einer Religion
durch kurze einführende Zusammenfassungen den interreligiösen Dialog nicht verhindert,

Anfang der Kapitel Uun: durch Fragen Uun: sondern befördert:; der Agnostizismus hinge-
UÜbungen Ende noch didaktisch AHNSPIE- CN verlässt Cdie Diskursebene der Religion:
chender gegliedert werden können. Inhaltlich „An Cdie Stelle des Dialogs der Religionen tra-
ber lässt sich der theologischen Quintessenz dann ber der Diskurs über Cdie supponierte
des 'erf. nichts hinzufügen. Demnach 1st „nich Unzulänglichkeit der menschlichen Frkennt-
das Ideal des Menschen Gegenstand der theolo- nisfähigkeit un: Cdie Sallz un: SaI ‚un gött-
gischen Anthropologie, sondern Cdie Wirklich- liche Ohnmacht‘ des ‚ Absoluten, sich ın selner
keit der Menschen Uun: Cdie Zukunft, Cdie sich Wahrheit kundzutun (59) Immer wieder zeigt
ihnen VOoO  3 ott her eröfftfnet“ (149) der erf. ın selnen Überlegungen auf, inwiefern
Berlin xel Bohmeyer der christliche Bekenntnisanspruch Begegnung

un: Dialog zulässt: 7Zum einen versteht sich
das christliche Gottesbild als „kenotischerDIALOG Monotheismus“ (43) der ott Jesu C'hristi
erdrückt nicht Anders- un: Nichtglaubende+  S Sonnemans, Hearmo Dialog der Ra- durch se1INe ‚Macht”, sondern wirbt 61€ alsIIgionen. VWege un Ziele Dıifferenz un Menschgewordener ın selner „Schwachheit”.Einheıt (Begegnung 14) Verlag Norbert /Zum anderen begreift sich Cdie Kirche als Weg-Borengässer, onn 2005 In uro

28,80 (D) ISEN 3-04230946-/1-6 gemeinschaft: „ S geht nicht einen kirch-
lichen Anspruch, einen Religionsanspruch

Kaum jemals WT :;ohl der Dialog der Religi- 1m Bewusstsein VOoO  3 Überlegenheit, geht
TNI1ETN gefragt WI1IE heute, Uun: mıt ihm SeE1INE vielmehr das Zeugnis für 1nN€ geschenkte

Wahrheit (234) In personalen Uun: dia-theologische Klärung. Heimo Sonnemans,
emerıtlerter Professor für Fundamentaltheo- logischen Kategorien entwickelt der ert. auf
logie, Religionsphilosophie Uun: Theologie der der Basıs des / weiten Vatikanums Nallıl- WEI111

Religionen der Unıiversita: Bonn, legt ın die- 111all { „inklusivistische” Posıtlion, für
s Band elf eıtrage VOII, ın denen kennt- Cdie gute Gründe anführt. Nicht Cdie Indife-
nisreich Uun: difierenziert Grundsatzfragen Uun: TEINLZ, Beliebigkeit der Verwechselbarkeit ın
konkrete Probleme des Dialogs der Religionen ezug auf Cie Religion, sondern die profilier-
behandelt te, Cdie menschliche Wahrheits- un: Heilssuche

Der ert. entwickelt selnen Ansatz ZuUu!r erns! nehmende Uun: echten Beziehungen
Theologie der Religionen ın der doppelten Per- interessierte Glaubensüberzeugung wird den
spektive V  3 Dialog Uun: Identitat. „Dialog” 1st „Zeichen der Zeit“ gerecht, WI1IE sich das z
gefragt, Ja notwendig, weil das (nach WI1IE VOT miıt Blick auf das Bekenntnis ZuUu!r Menschwer-
ropäisch geprägte) C'hristentum VOoO  3 anderen dung (‚ottes zeligt: ,5  1s solcher teilt oft sich
Religionen lernen kann un: 111US5 Das kann selhst mit ın ESUS C'hristus. Das bedeutet, dass

314

ner theologischen Anthropologie (Sünder und 
Ebenbild Gottes, Leib und Seele, Autonomie 
und vita passiva, Zeit und Ewigkeit), die in den 
Kontext der Soteriologie und Christologie ein-
geordnet werden. Gerade im Kontext der Recht-
fertigungslehre schiebt der Verf. aber den Begriff  
der menschlichen Natur sehr schnell beiseite 
und gibt auch den theologischen Verwerfungen 
auf diesem Gebiet zu wenig Raum. Überhaupt 
wird den Lesern in Kapitel vier und fünf ein all-
zu schneller Parforceritt durch unterschiedliche 
Ansätze und fundamentale Elemente der theo-
logischen Anthropologie präsentiert, die sicher-
lich der Kürze einer Einleitung geschuldet sind; 
trotzdem hätte der Verf. hier durchaus mehr 
orientierendes Basiswissen darbieten können. 
Da dem Verf. sehr an der Verständlichkeit und 
Kompatibilität liegt, hätte die Einführung auch 
durch kurze einführende Zusammenfassungen 
am Anfang der Kapitel und durch Fragen und 
Übungen am Ende noch didaktisch anspre-
chender gegliedert werden können. Inhaltlich 
aber lässt sich der theologischen Quintessenz 
des Verf. nichts hinzufügen. Demnach ist „nicht 
das Ideal des Menschen Gegenstand der theolo-
gischen Anthropologie, sondern die Wirklich-
keit der Menschen und die Zukunft , die sich 
ihnen von Gott her eröff net“ (149).
Berlin Axel Bohmeyer

DIALOG

◆ Sonnemans, Heimo M.: Dialog der Re-
ligionen. Wege und Ziele – Differenz und 
Einheit (Begegnung 14). Verlag Norbert 
M. Borengässer, Bonn 2005. (273) Ln. Euro 
28,80 (D). ISBN 3-923946-71-6.

Kaum jemals war wohl der Dialog der Religi-
onen so gefragt wie heute, und mit ihm seine 
theologische Klärung. Heimo M. Sonnemans, 
emeritierter Professor für Fundamentaltheo-
logie, Religionsphilosophie und Th eologie der 
Religionen an der Universität Bonn, legt in die-
sem Band elf Beiträge vor, in denen er kennt-
nisreich und diff erenziert Grundsatzfragen und 
konkrete Probleme des Dialogs der Religionen 
behandelt.

Der Verf. entwickelt seinen Ansatz zur 
Th eologie der Religionen in der doppelten Per-
spektive von Dialog und Identität. „Dialog“ ist 
gefragt, ja notwendig, weil das (nach wie vor eu-
ropäisch geprägte) Christentum von anderen 
Religionen lernen kann und muss. Das kann 

auch heißen, „dass das Ungleichzeitige einer 
anderen Kultur und Religion unserer nachauf-
klärerischen ‚Zeit‘ an vielen Stellen weit voraus 
ist, eventuell gerade deswegen, weil es sich die-
ser Zeit und seinem Geist da versperrt hat, wo 
dies richtig, notwendig und deshalb auch im 
theologischen Sinne wahr ist“ (71). Diese dialo-
gische Haltung ist aber nur aus einer religiösen 
„Identität“ heraus tragfähig; „nur, wer sich die-
ser Ernsthaft igkeit seiner eigenen Religion ge-
genüber verpfl ichtet weiß und gleichzeitig die 
Ernsthaft igkeit der anderen Religionen gemäß 
deren eigenen Selbstverständnis vorbehaltlos 
würdigt, dürft e berechtigterweise am ‚Dialog 
der Religionen‘ teilnehmen“ (33). Gegenüber 
der Position der „Pluralistischen Th eologie der 
Religionen“ macht der Verf. deutlich, dass der 
spezifi sche Wahrheitsanspruch einer Religion 
den interreligiösen Dialog nicht verhindert, 
sondern befördert; der Agnostizismus hinge-
gen verlässt die Diskursebene der Religion: 
„An die Stelle des Dialogs der Religionen trä-
te dann aber der Diskurs über die supponierte 
Unzulänglichkeit der menschlichen Erkennt-
nisfähigkeit und die ganz und gar ‚ungött-
liche Ohnmacht‘ des ‚Absoluten‘, sich in seiner 
Wahrheit kundzutun“ (59). Immer wieder zeigt 
der Verf. in seinen Überlegungen auf, inwiefern 
der christliche Bekenntnisanspruch Begegnung 
und Dialog zulässt: Zum einen versteht sich 
das christliche Gottesbild als „kenotischer 
Monotheismus“ (43); der Gott Jesu Christi 
erdrückt nicht Anders- und Nichtglaubende 
durch seine „Macht“, sondern wirbt um sie als 
Menschgewordener in seiner „Schwachheit“. 
Zum anderen begreift  sich die Kirche als Weg-
gemeinschaft : „Es geht nicht um einen kirch-
lichen Anspruch, einen Religionsanspruch 
im Bewusstsein von Überlegenheit, es geht 
vielmehr um das Zeugnis für eine geschenkte 
Wahrheit […]“ (234). In personalen und dia-
logischen Kategorien entwickelt der Verf. auf 
der Basis des Zweiten Vatikanums seine – wenn 
man so will – „inklusivistische“ Position, für 
die er gute Gründe anführt. Nicht die Indiff e-
renz, Beliebigkeit oder Verwechselbarkeit in 
Bezug auf die Religion, sondern die profi lier-
te, die menschliche Wahrheits- und Heilssuche 
ernst nehmende und an echten Beziehungen 
interessierte Glaubensüberzeugung wird den 
„Zeichen der Zeit“ gerecht, wie sich das etwa 
mit Blick auf das Bekenntnis zur Menschwer-
dung Gottes zeigt: „Als solcher teilt Gott sich 
selbst mit in Jesus Christus. Das bedeutet, dass 

Dialog



315Fundamentaltheologie

sich nicht auf Cdie gleiche Welse inkarnato- dass Chateaubriand „Se1In Verhältnis ZuUu!r üÜüber-
risch nochmals mitteilen kann Denn Vo lieferten christlichen Dichtung Uun: uns als
Menschsein her 1st jede Person unwiederholbar, 1nN€ Art Eros-Beziehung” begreift (XXIV) LEr
Iso eINZIS; un: Vorn oltt her bleibt nach einer argumentiert, indem SeE1INE Erfahrungen AUS-

wirklichen Selbstmitteilung 1ne weltere, gle1- breitet. Oftensichtliche Widersprüche selner
che ausgeschlossen‘ (271) Argumentation kümmern ih nicht Was soll

Welche religionstheologische Position JEe- Cdie Kleinliche Beckmessere] eINes logischen
mand uch vertrefen 1139, er/sie wird AUS den Syllogismus, WE den Ausdruck eINes
vorliegenden fundamentaltheologischen Über- Lebensgefühls geht. An de Fontanes cschreibt
legungen vieles Bedenkenswerte mitnehmen. CI, Cdie christliche Religion, gemacht „für das
Salzburg FYTranz Gmainer-Pranzl! Elend un: für Cdie Bedürfnisse UNSCTES Herzens”,

S£1 „ihrem Wesen nach zärtlich Uun: melancho-
lisch“ (XXIV) DIie Revolutionäre hätten Cdie

NDAMENTALTHEOÖL  IE Tempel der christlichen Religion Kultstätten

+  S Chateaubriand, Francoıs-Rene: e1I5
der Wahrheit umfunktioniert, „die kein Mensch
kennt, Uun: der Vernunft, Cdie noch N1€ 1nN€ Iräa-des Christentums. der Schönheıten der

chrıistlichen Rellgion. Bearbeitet, ng un getrocknet hat“ (XXVD) Frömmigkeit esteht
für ih 1m Interesse der Schönheit (vgl. 182)mit aıner Eıini versehen Vo  — Jörg Schenutt,

Bearlın 2004 Geb uro 2930 (D) ISBN
Seine Anthropologie entwickelt AUS leiden-
cschaftlichen Gefühlsausbrüchen: „JDer Mensch

3-87554-401-3 celhbst 1st nichts als eın zerfallenes Gebäude,
ESs 1st 1nN€ eigenartige, hochambivalente Erfah- Irummer der Sünde un: des Todes: SeE1INE Liebe
Fungs, den Neudruck eINes Buches ın Cdie and lau, se1in Glaube wankend, se1INe Hingebung be-

nehmen, dessen Erstausgabe VOorT zweihun- schränkt, se1INe Gefühle unklar, se1INe Gedanken
dert Jahren 1802) eın Bestseller WAäl, nicht unzulänglich, alles ihm 1st Ruine.“ (489) IDER
letzt deswegen, weil der Utor den Lebensnerv letzte Stichwort bildet Cdie passende Überleitung
selner e1t getroflen Uun: dabei uch keineswegs z u nächsten Kapitel: „Malerische Wirkung der
auf Cdie modische Attitüde einer geschickten Ruinen“ (ebd.) „DIE christliche Religion VT -

Selbstinszenierung verzichtet hat FrancO1S- esteht als ‚eine Art Leidenschaft‘ “ (285) SO darf
Rene Chateaubriand bekannte nicht überraschen, dass 61€ vornehmlich
sich als Katholik, „weil 111all als Franzose nichts ın einem (JesStus sieht, WI1IE eın Liebhaber se1INe
anderes se1in kan:  ‚6C XVII). Was sich- Geliebte: „Religion des Friedens! u hast nicht,
(HILLILLETN hatte, WT nicht weni1ger als 1nN€ (1Ee- WI1IE andere Religionen, (Jesetze des Hasses un:
samtdarstellung der christlichen Religion. C'ha- der Zwietracht den Sterblichen gegeben, du hast
teaubriand 1st TIraditionalist. Er macht kein ehl 61€ blo{fß$ Cdie Liebe un: Cdie Harmonie gelehrt.”
daraus, se1INe Maf(ßstäbe AUS dem AÄAncilen regime (385) Oftensichtlichen historischen Problemen

nehmen: „Anstatt der Zzarten Religion, de- mıt widersprüchlichen Phänomenen entzieht
1E sich Cdie Schriftsteller AUS der eIt Ludwigs sich durch 1nN€ platonische Unterscheidung:

„Las C'hristentum 1st vollkommen, Cdie Men-XIV. WI1IE eiINes wohlgestimmten Instrumentes
bedienten, den Tlon ihrer Beredsamkeit schen sSind unvollkommen.“ (739) NSeine Schil-
finden, brauchen Cdie 1IEeCUECTETN Schriftsteller 1ne derung der Kreuzzuge (260) un: se1in Bild der
CI1SE Philosophie, Cdie alles teilt Uun: ufs 1IECUE TYau (vgl. 182f. mMutLen horrend SO 1st
unterteilt, Cdie Gefühle miıt dem Kompals mi(t, keineswegs überraschend, dass eın zeltgenOS-
Cdie Seele der Rechenkunst unterwirft Uun: Cdie sischer Kritiker den n  €1s des Christentums“
Welt, mıt Einschlufßs Gottes, einem vorüber- als eın „absurdes Werk“ bezeichnete. (742; vgl
gehenden Abzug des Nichts herabsetzt.“ (482) Cdie informative zeitgeschichtliche Verortung 1m
Dennoch wirkt ın manchem ungewöhnlich Nachwort). Wirkt für den Leser Cdie Leserın

heute vieles abstoßend, 1st dennoch Cdie EI1IN-modern. NSeine kultur- Uun: religionsgeschicht-
lichen Betrachtungen, sind, WIE der Untertitel sicht überraschend, WI1IE vieles Chateaubri-
deutlich macht, dem asthetischen Gesichts- nds Argumentationsstil hochmodern, nahe7zu
punkt verpflichtet. Als gebildeter Verfasser esteht postmodern wirkt Uun: der atente Narzıssmus

der Selbstinszenierung nicht YST das ProduktSallZ auf der Öhe selner eIt
Miıt Recht bemerkt der Herausgeber ın des J1l Jahrhunderts 1st Gelegentlich finden

selner gelungenen Einleitung XVIIL-XXX), sich ın aphoristischer Orm überraschende EI1IN-

315

er sich nicht auf die gleiche Weise inkarnato-
risch nochmals mitteilen kann […]. Denn vom 
Menschsein her ist jede Person unwiederholbar, 
also einzig; und von Gott her bleibt nach einer 
wirklichen Selbstmitteilung eine weitere, glei-
che ausgeschlossen“ (271).

Welche religionstheologische Position je-
mand auch vertreten mag, er/sie wird aus den 
vorliegenden fundamentaltheologischen Über-
legungen vieles Bedenkenswerte mitnehmen.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

◆ Chateaubriand, Francois-René: Geist 
des Christentums. Oder Schönheiten der 
christlichen Religion. Bearbeitet, hg. und 
mit einer Einl. versehen von Jörg Schenuit, 
Berlin 2004. (781) Geb. Euro 29,80 (D). ISBN 
3-87554-401-3.

Es ist eine eigenartige, hochambivalente Erfah-
rung, den Neudruck eines Buches in die Hand 
zu nehmen, dessen Erstausgabe vor zweihun-
dert Jahren (1802) ein Bestseller war, nicht zu-
letzt deswegen, weil der Autor den Lebensnerv 
seiner Zeit getroff en und dabei auch keineswegs 
auf die modische Attitüde einer geschickten 
Selbstinszenierung verzichtet hat. François-
René Chateaubriand (1768–1848) bekannte 
sich als Katholik, „weil man als Franzose nichts 
anderes sein kann“ (XVII). Was er sich vorge-
nommen hatte, war nicht weniger als eine Ge-
samtdarstellung der christlichen Religion. Cha-
teaubriand ist Traditionalist. Er macht kein Hehl 
daraus, seine Maßstäbe aus dem Ancien régime 
zu nehmen: „Anstatt der zarten Religion, de-
ren sich die Schrift steller aus der Zeit Ludwigs 
XIV. wie eines wohlgestimmten Instrumentes 
bedienten, um den Ton ihrer Beredsamkeit zu 
fi nden, brauchen die neueren Schrift steller eine 
enge Philosophie, die alles teilt und aufs neue 
unterteilt, die Gefühle mit dem Kompaß mißt, 
die Seele der Rechenkunst unterwirft  und die 
Welt, mit Einschluß Gottes, zu einem vorüber-
gehenden Abzug des Nichts herabsetzt.“ (482) 
Dennoch wirkt er in manchem ungewöhnlich 
modern. Seine kultur- und religionsgeschicht-
lichen Betrachtungen, sind, wie der Untertitel 
deutlich macht, dem ästhetischen Gesichts-
punkt verpfl ichtet. Als gebildeter Verfasser steht 
er ganz auf der Höhe seiner Zeit.

Mit Recht bemerkt der Herausgeber in 
seiner gelungenen Einleitung (XVII–XXX), 

dass Chateaubriand „sein Verhältnis zur über-
lieferten christlichen Dichtung und Kunst als 
eine Art Eros-Beziehung“ begreift  (XXIV). Er 
argumentiert, indem er seine Erfahrungen aus-
breitet. Off ensichtliche Widersprüche seiner 
Argumentation kümmern ihn nicht. Was soll 
die kleinliche Beckmesserei eines logischen 
Syllogismus, wenn es um den Ausdruck eines 
Lebensgefühls geht. An M. de Fontanes schreibt 
er, die christliche Religion, gemacht „für das 
Elend und für die Bedürfnisse unseres Herzens“, 
sei „ihrem Wesen nach zärtlich und melancho-
lisch“ (XXIV). Die Revolutionäre hätten die 
Tempel der christlichen Religion zu Kultstätten 
der Wahrheit umfunktioniert, „die kein Mensch 
kennt, und der Vernunft , die noch nie eine Trä-
ne getrocknet hat“ (XXVI). Frömmigkeit steht 
für ihn im Interesse der Schönheit (vgl. 182). 
Seine Anthropologie entwickelt er aus leiden-
schaft lichen Gefühlsausbrüchen: „Der Mensch 
selbst ist nichts als ein zerfallenes Gebäude, […] 
Trümmer der Sünde und des Todes; seine Liebe 
lau, sein Glaube wankend, seine Hingebung be-
schränkt, seine Gefühle unklar, seine Gedanken 
unzulänglich, alles an ihm ist Ruine.“ (489) Das 
letzte Stichwort bildet die passende Überleitung 
zum nächsten Kapitel: „Malerische Wirkung der 
Ruinen“ (ebd.). „Die christliche Religion ver-
steht er als ‚eine Art Leidenschaft ‘.“ (285) So darf 
es nicht überraschen, dass er sie vornehmlich 
in einem Gestus sieht, wie ein Liebhaber seine 
Geliebte: „Religion des Friedens! Du hast nicht, 
wie andere Religionen, Gesetze des Hasses und 
der Zwietracht den Sterblichen gegeben, du hast 
sie bloß die Liebe und die Harmonie gelehrt.“ 
(385) Off ensichtlichen historischen Problemen 
mit widersprüchlichen Phänomenen entzieht 
er sich durch eine platonische Unterscheidung: 
„Das Christentum ist vollkommen, die Men-
schen sind unvollkommen.“ (739) Seine Schil-
derung der Kreuzzüge (260) und sein Bild der 
Frau (vgl. 182f.) muten horrend an. So ist es 
keineswegs überraschend, dass ein zeitgenös-
sischer Kritiker den „Geist des Christentums“ 
als ein „absurdes Werk“ bezeichnete. (742; vgl. 
die informative zeitgeschichtliche Verortung im 
Nachwort). Wirkt für den Leser / die Leserin 
heute vieles abstoßend, so ist dennoch die Ein-
sicht überraschend, wie vieles an Chateaubri-
ands Argumentationsstil hochmodern, nahezu 
postmodern wirkt und der latente Narzissmus 
der Selbstinszenierung nicht erst das Produkt 
des 21. Jahrhunderts ist. Gelegentlich fi nden 
sich in aphoristischer Form überraschende Ein-

Fundamentaltheologie


