
ThPQ 155 2007) 393404 303

Franz GruberThPQ 155 (2007) 393-404  393  Franz Gruber  „... rette uns vor dem Bösen” (Mt 6,13)  Grundlinien der christlichen Rede von Erlösung  + Die Weltreligionen sind Erlösungsreligionen. Seit Anfang steht in ihrem  Zentrum die Frage nach Erlösung angesichts des entfremdeten und unheil-  vollen Lebens, was mit dem komplexen Begriff des Bösen artikuliert wird.  Der Linzer Theologe Franz Gruber zeigt in seinem Beitrag nicht nur die  Krise der aktuellen christlichen Rede von Erlösung, sondern auch ihr spe-  zifisches Profil: ihr Bekenntnis zur erlösenden Kraft der Liebe, deren Real-  symbol Jesus Christus ist. (Redaktion)  Auflösungen des christlichen  Zerstörung der Persönlichkeit des Indivi-  Erlösungsglaubens  duums in den Industriegesellschaften mit  dem Phänomen der Pest versinnbildlicht.  Im 20. Jahrhundert haben sich die über-  Der Roman erzählt, wie über die algerische  lieferten Koordinaten für das christliche  Hafenstadt Oran völlig unerwartet die töd-  Verständnis von Erlösung grundlegend  liche Seuche hereinbricht und einen Groß-  geändert. Schon an wenigen literarischen  teil der Bevölkerung hinwegrafft. In einer  und biografischen Beispielen können diese  der Schlüsselszenen erleben der Arzt Ber-  Transformationen aufgezeigt werden. Zur  nard Rieux und der Jesuit Pater Paneloux  Verdeutlichung möchte ich vier paradig-  das grausame Sterben eines Kindes, das  matische Muster der Erschütterungen des  die „empörende Schmach“ menschlichen  christlichen Erlösungsglaubens nennen:  Lebens aufzeigt. Als beide diesen uner-  die Erfahrung unschuldigen Leidens als  träglichen Todeskampf zu verstehen ver-  Widerspruch zu einer guten Schöpfung;  suchen, prallen in ihren Argumenten die  die postmoderne Kultur der Diesseitigkeit;  existenziellen Alternativen aufeinander.  die wissenschaftsgläubige Utopie der me-  Gegen die religiöse Option von Pater Pane-  dizinischen Überwindbarkeit des Leides  loux, die Pest sei ein gerechtes Strafgericht  und Todes; die Zuwendung zu fernöstli-  Gottes, das nur die Sünder trifft, reagiert  chen Erlösungshoffnungen.  der Arzt mit einem schon von Dostojewski  (1) Der existenzialistische Einwand  vorgebrachten Einwand, den er gegen die  gegen eine gute Schöpfung: Albert Camus  Liebe zu einer Schöpfung, „in der Kinder  hat in seinem Roman „Die Pest“! eine  gemartert werden“, geltend macht. Nur  existenzialistische Weltsicht entfaltet, die  auf der ethischen Ebene finden Rieux und  er angesichts der Weltkriege und Völker-  Paneloux eine Einstellung, die ihre welt-  anschaulichen Differenzen überbrücken  morde, der totalitären Ideologien und der  2  Albert Camus, Die Pest, Frankfurt a. M. 1980 [Paris 1947].  Ebd., 140.  3  Ebd., 142f.uns VOr dem osen  44 (Mt 6,13)
Grundlinien der cnhristlıchen Rede Vo rlösung

v Die Weltreligionen sind Erlösungsreligionen. Seıt Anfang steht In ihrem
Zentrum die rage ach Erlösung angesichts des entfremdeten und unheil-
vollen Lebens, WasSs mıt dem komplexen Begriff des Bosen artikuliert wird.
Der Linzer Theologe Franz Gruber zeigt In seinem Beıitrag nıcht 1Ur die
Krise der aktuellen christlichen ede vVvVo  A Erlösung, sondern auch iıhr SDEC-
ziıllsches Tro iıhr Bekenntnis ZUr erlösenden raft der Liebe, deren eal-
symbol Jesus Christus ıst (Redaktion)

Auflösungen des christlichen Zerstörung der Persönlichkeit des Indivi-
Erlösungsglaubens duums In den Industriegesellschaften mıt

dem Phänomen der Pest versinnbildlicht.
Im Jahrhundert en sich die über- Der oman erzählt, wI1Ie ber die algerische
lieferten Koordinaten für das CAFrs  1che Hafenstadt ()ran völlig unerwartet die töd-
Verständnis VO  b rlösung grundlegend 1C. Seuche hereinbricht und einen Grofs-
geändert. on wenigen literarischen teil der Bevölkerung hinwegrafft. In einer
und biografischen Beispielen können diese der Schlüsselszenen rleben der Ärzt Ber-
Transformationen aufgezeigt werden. Zur ard 1eUX und der Jesuılt ater Paneloux
Verdeutlichung möchte ich vier aradig- das terben eiInes Kindes, das
matische Muster der Erschütterungen des die „empörende chmach“* menschlichen
christlichen Erlösungsglaubens HNEeENNEIN Lebens aufzeigt. Als €1 diesen NC -

die Erfahrung unschuldigen Leidens als träglichen Todeskampf verstehen VCI-

Widerspruch einer Schöpfung; suchen, prallen In ihren Argumenten die
die postmoderne Kultur der Diesseitigkeit; existenziellen Alternativen aufeinander.
die wissenschaftsgläubige Utople der egen die religiöse Uption VO  b ater Pane-
dizinischen Überwindbarkeit des Leides JOUxX, die Pest Se1 ein gerechtes Strafgericht
und Odes; die Zuwendung fernöstli- Gottes, das 1Ur die Suüunder rifft, reaglert
chen Erlösungshoffnungen. der ÄArzt mıt eiInem schon VO  b Dostojewski

(1) Der existenzialistische Einwand vorgebrachten Einwand, den CI die
e1ne QuLe Schöpfung: Albert ( amus Liebe einer Schöpfung, „IM der Kinder

hat In seInem oman „DIe Pest““! eine gemartert werden”, eltend macht Nur
existenzialistische Weltsicht entfaltet, die auf der ethischen Ebene finden 1eUX und

angesichts der Weltkriege und Völker- Paneloux eine Einstellung, die ihre welt-
anschaulichen Differenzen überbrückenmorde, der totalitären Ideologien und der

Alhbert (Lamus, DIie Pest, Frankfurt 1980 | Paris 1947
Ebd., 140
Ebd., 1491

393ThPQ 155 (2007) 393–404

Franz Gruber

„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)
Grundlinien der christlichen Rede von Erlösung

◆ Die Weltreligionen sind Erlösungsreligionen. Seit Anfang steht in ihrem 

Zentrum die Frage nach Erlösung angesichts des entfremdeten und unheil-

vollen Lebens, was mit dem komplexen Begriff  des Bösen artikuliert wird. 

Der Linzer Th eologe Franz Gruber zeigt in seinem Beitrag nicht nur die 

Krise der aktuellen christlichen Rede von Erlösung, sondern auch ihr spe-

zifi sches Profi l: ihr Bekenntnis zur erlösenden Kraft  der Liebe, deren Real-

symbol Jesus Christus ist. (Redaktion)

1. Aufl ösungen des christlichen 
Erlösungsglaubens

Im 20. Jahrhundert haben sich die über-

lieferten Koordinaten für das christliche 

Verständnis von Erlösung grundlegend 

geändert. Schon an wenigen literarischen 

und biografischen Beispielen können diese 

Transformationen aufgezeigt werden. Zur 

Verdeutlichung möchte ich vier paradig-

matische Muster der Erschütterungen des 

christlichen Erlösungsglaubens nennen: 

die Erfahrung unschuldigen Leidens als 

Widerspruch zu einer guten Schöpfung; 

die postmoderne Kultur der Diesseitigkeit; 

die wissenschaftsgläubige Utopie der me-

dizinischen Überwindbarkeit des Leides 

und Todes; die Zuwendung zu fernöstli-

chen Erlösungshoffnungen.

(1) Der existenzialistische Einwand 

gegen eine gute Schöpfung: Albert Camus 

hat in seinem Roman „Die Pest“1 eine 

existenzialistische Weltsicht entfaltet, die 

er angesichts der Weltkriege und Völker-

morde, der totalitären Ideologien und der 

Zerstörung der Persönlichkeit des Indivi-

duums in den Industriegesellschaften mit 

dem Phänomen der Pest versinnbildlicht. 

Der Roman erzählt, wie über die algerische 

Hafenstadt Oran völlig unerwartet die töd-

liche Seuche hereinbricht und einen Groß-

teil der Bevölkerung hinwegrafft. In einer 

der Schlüsselszenen erleben der Arzt Ber-

nard Rieux und der Jesuit Pater Paneloux 

das grausame Sterben eines Kindes, das 

die „empörende Schmach“2 menschlichen 

Lebens aufzeigt. Als beide diesen uner-

träglichen Todeskampf zu verstehen ver-

suchen, prallen in ihren Argumenten die 

existenziellen Alternativen aufeinander. 

Gegen die religiöse Option von Pater Pane-

loux, die Pest sei ein gerechtes Strafgericht 

Gottes, das nur die Sünder trifft, reagiert 

der Arzt mit einem schon von Dostojewski 

vorgebrachten Einwand, den er gegen die 

Liebe zu einer Schöpfung, „in der Kinder 

gemartert werden“3, geltend macht. Nur 

auf der ethischen Ebene finden Rieux und 

Paneloux eine Einstellung, die ihre welt-

anschaulichen Differenzen überbrücken 

1 Albert Camus, Die Pest, Frankfurt a. M. 1980 [Paris 1947].
2 Ebd., 140.
3 Ebd., 142f.



304 Gruber/,, N VOT dem BOsen 6,13)

kann: „ Wir arbeiten miteinander für ben ach (J,ott ein Leben irdischer Erlö-
das LirS jenseits Von Lästerung und

c‚
Sung Rande des Himmels. Vielleicht

vereint. Das allein ist wichtig. ist dies das Herrlichste, ach dem WITr
Im Existenzialismus amus ist die streben können, ein Leben voller Frieden,

der verschwommene Bereich zwischen CI -soteriologische uflösung der pannung
VO  b Leid und Liebe unredlich, wenngleich Taumtem und wahrem Leben doch ich
radıkale solidarische und humane PraxIıs MuUu: feststellen, da{fß ich diese Oorlte vol-
der Absurdität des Daselins einen Sinn aD- ler Zweifel SaBCc. Ich glaube, irgendwo auf
ringen kann. Fur (amus ist das 55 - der trecke sind WITFr übers Ohr ehauen
1C. Leiden nicht 1Ur ein Widerspruch ZUFK worden. Ich enKe, der TEIS, den WITr für
christlichen Erlösungshoffnung, sondern dieses oldene Leben zahlen hatten, War

auch eine Bürde, die selbst dem Menschen, die Unfähigkeit, voll und gahız die Liebe
der sich dagegen heroisch mıt Liebe und lauben; dessen hatten WITFr uns eine
Solidaritäi Wehr schwer iıst. Ironıie zugelegt, die alles, Was S1€ berührte,

RAnders als der spate Max Horkheimer, der versengte.
ber Leid und Tod hinaus die Sehnsucht Couplands INdAdruc. klingt auf be-
anerkennt, „dieses irdische ase1in mOöge lemmende e1se WIE die Erfüllung einer
nicht absolut, nicht das Letzte sein , kann dunklen rognose des Soziologen Max
( amus 1Ur dem Menschen In der Revol- Weber, dass Ende der westlichen atı-

DZw. In der radikalen Solidarität, selbst onalisierung der „Fachmensch ohne Geist“
WEnnn diese AaUS dem christlichen Glauben und der „Genussmensch ohne Herz  “o

erscheinen werde. Pointiert beschreibtkommt, Respekt ollen.
(2) Die postmoderne Indifferenz: on ouplan die uflösung tragender Wert-

wenIige Jahrzehnte ach Camus’ Tod hat haltungen In einer dem Lustprinzıp VCI-

sich diese existenzialistische (Gsrundstim- schriebenen Massenkultur. Aber selbst 1mM
IHUNgS aufgelöst. In der aktuellen erlebnis- Überschwang der Spafsgesellschaft meldet
und konsumorientierten Gesellschaft CI - sich och ein nagender Zweifel, dass Ollen-
scheint die Frage ach rlösung und eil kundig Wesentliches e  e) gerade
weitgehend stillgestellt. In seInem Buch Wenn sich der Mensch wI1Ie irdischen
„Life after G d<z7 schreibt David ouplan Rand des Himmels 1e8es „Bewusst-
ber das postmoderne Lebensgefüh Se1iINer SeiIn VO  b dem, Was fehlt”“®, hat Jürgen Ha-
(Jeneration: „Das Leben War voller Zauber, bermas Jüngst als unverzichtbare DimensI1i-
aber ohne Politik und eligion. Es War das einer modernen Vernuntfit eingemahnt,
Leben VO  b Kindern der 10N1ere ein Le- 11 diese nicht In einem nachmetaphy-

Ebd
Horkheimer, DIie Sehnsucht nach dem SallZ Anderen. Eın Interview miıt Kommentar VOoO  3

GUmnI10YT, Hamburg 1970,
Vgl dazu Cdie cchr gelungene Interpretation VO  3 Greipel, e evistenzielle Problematik des
Leidens 1m Werk VOoO  3 Albert C amus AUS theologischer Sicht (Freiburger theologische Studien
167), Freiburg-Basel-Wien 2006

Coupland, Life fter God e Geschichten der (Jeneration Ä, Berlin 269f.
Ebd., 269f.

Weber, e protestantische Ethik, Hamburg 1, 189
So Cdie Überschrift eINes Artikels VOoO  3 Jurgen Habermas ın der NZZ VOoO 2007, 71

394 Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

4 Ebd.
5 M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen. Ein Interview mit Kommentar von H. 

Gumnior, Hamburg 1970, 67.
6 Vgl. dazu die sehr gelungene Interpretation von J. R. Greipel, Die existenzielle Problematik des 

Leidens im Werk von Albert Camus aus theologischer Sicht (Freiburger theologische Studien 
167), Freiburg–Basel–Wien 2006.

7 D. Coupland, Life aft er God. Die Geschichten der Generation X, Berlin 21995, 269f.
8 Ebd., 269f.
9 M. Weber, Die protestantische Ethik, Hamburg 31973, Bd. I, 189.
10 So die Überschrift  eines Artikels von Jürgen Habermas in der NZZ vom 10. 2. 2007, 71.

kann: „Wir arbeiten miteinander für etwas, 

das uns jenseits von Lästerung und Gebet 

vereint. Das allein ist wichtig.“4

Im Existenzialismus Camus’ ist die 

soteriologische Auflösung der Spannung 

von Leid und Liebe unredlich, wenngleich 

radikale solidarische und humane Praxis 

der Absurdität des Daseins einen Sinn ab-

ringen kann. Für Camus ist das unermess-

liche Leiden nicht nur ein Widerspruch zur 

christlichen Erlösungshoffnung, sondern 

auch eine Bürde, die selbst dem Menschen, 

der sich dagegen heroisch mit Liebe und 

Solidarität zu Wehr setzt, zu schwer ist. 

Anders als der späte Max Horkheimer, der 

über Leid und Tod hinaus die Sehnsucht 

anerkennt, „dieses irdische Dasein möge 

nicht absolut, nicht das Letzte sein“5, kann 

Camus nur dem Menschen in der Revol-

te bzw. in der radikalen Solidarität, selbst 

wenn diese aus dem christlichen Glauben 

kommt, Respekt zollen.6

(2) Die postmoderne Indifferenz: Schon 

wenige Jahrzehnte nach Camus’ Tod hat 

sich diese existenzialistische Grundstim-

mung aufgelöst. In der aktuellen erlebnis- 

und konsumorientierten Gesellschaft er-

scheint die Frage nach Erlösung und Heil 

weitgehend stillgestellt. In seinem Buch 

„Life after God“7 schreibt David Coupland 

über das postmoderne Lebensgefühl seiner 

Generation: „Das Leben war voller Zauber, 

aber ohne Politik und Religion. Es war das 

Leben von Kindern der Pioniere – ein Le-

ben nach Gott – ein Leben irdischer Erlö-

sung am Rande des Himmels. Vielleicht 

ist dies das Herrlichste, nach dem wir 

streben können, ein Leben voller Frieden, 

der verschwommene Bereich zwischen er-

träumtem und wahrem Leben – doch ich 

muß feststellen, daß ich diese Worte vol-

ler Zweifel sage. Ich glaube, irgendwo auf 

der Strecke sind wir übers Ohr gehauen 

worden. Ich denke, der Preis, den wir für 

dieses goldene Leben zu zahlen hatten, war 

die Unfähigkeit, voll und ganz an die Liebe 

zu glauben; statt dessen hatten wir uns eine 

Ironie zugelegt, die alles, was sie berührte, 

versengte.“8

Couplands Eindruck klingt auf be-

klemmende Weise wie die Erfüllung einer 

dunklen Prognose des Soziologen Max 

Weber, dass am Ende der westlichen Rati-

onalisierung der „Fachmensch ohne Geist“ 

und der „Genussmensch ohne Herz“9 

erscheinen werde. Pointiert beschreibt 

Coupland die Auflösung tragender Wert-

haltungen in einer dem Lustprinzip ver-

schriebenen Massenkultur. Aber selbst im 

Überschwang der Spaßgesellschaft meldet 

sich noch ein nagender Zweifel, dass offen-

kundig etwas Wesentliches fehle, gerade 

wenn sich der Mensch wie am irdischen 

Rand des Himmels fühlt. Dieses „Bewusst-

sein von dem, was fehlt“10, hat Jürgen Ha-

bermas jüngst als unverzichtbare Dimensi-

on einer modernen Vernunft eingemahnt, 

will diese nicht in einem nachmetaphy-



Gruber/,, uUulls VOT dem BOsen 6,13) 305

sischen Defaitismus versinken, weil S1€ hin jetz sechsundsechzig, und Mein Leben,
gesichts der unauihe|  aren Kontingenzen diese große €e1SeE, geht dem Ende Ja,
grundsätzlich trostlos bleiben MUSSE ich hin der Endstation angelangt. Aber

(3) Dite szientistische Hoffnung: Michel ohne Trauer, 1M Gegenteil, fast mMit einem
Houellebecqs „soteriologische Vision” da- Schmunzeln (...) Ich hin 11M imalaja SE-

nährt sich Sahz VO  b der Utopie, dass und habe mich darauf vorbereitet, auf
sich der Mensch AaUS SeINer Vergänglichkeit den großen (Q)zean des Friedens hinauszuse-
Urc. den Fortschritt der Medizin erlösen geln (...) Und ich habe keine nNgS dank
könne. Mıt wissenschaftsgläubiger Namvıtat jener Zwel, drei 1NDE, die ich für wesentlich
ordert der Schriftsteller die Überwindung und die alle Großen und Weisen der
des menschlichen es „ Her Tod ist nicht Vergangenheit egriffen haben.“‘* Terzanı,
ZUut. Der Tod ist nicht angenehm. Der Tod der den sozlalistischen dealen der ach-
ist Iimmer gegenwärtig. Die Menschen sind kriegsgeneration anhing und als Aslen-

DBegınn ihres Lebens gesund und In hester Korrespondent für den „Sp  1<z schrieb,
FOorm, aber mMit der eit verfallen $IE. Das ist zieht wenige Monate VOLF seInem Tod eine
ScCHIeEC. Deshalb ist C$ ZUul, das metaphy- zugleic. gelassene WIE resignierte Bilanz
sische Loch, das entstanden Wr HUYC: ber die Möglichkeit, die Menschheit auf
terialistische Weltsicht, heute mMit der Idee politisch-ökonomischem Weg bessern.
füllen, dass die Unsterblichkeit des Körpers In 1na habe begriffen, „dass Politik
biologisch machbar 1St.Gruber/„... rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)  395  sischen Defaitismus versinken, weil sie an-  bin jetzt sechsundsechzig, und mein Leben,  gesichts der unaufhebbaren Kontingenzen  diese große Reise, geht dem Ende zu. Ja,  grundsätzlich trostlos bleiben müsse.  ich bin an der Endstation angelangt. Aber  (3) Die szientistische Hoffnung: Michel  ohne Trauer, im Gegenteil, fast mit einem  Houellebecqs „soteriologische Vision“ da-  Schmunzeln. (...) Ich bin im Himalaja ge-  gegen nährt sich ganz von der Utopie, dass  wesen und habe mich darauf vorbereitet, auf  sich der Mensch aus seiner Vergänglichkeit  den großen Ozean des Friedens hinauszuse-  durch den Fortschritt der Medizin erlösen  geln (...) Und ich habe keine Angst - dank  könne. Mit wissenschaftsgläubiger Naivität  jener zwei, drei Dinge, die ich für wesentlich  fordert der Schriftsteller die Überwindung  halte und die alle Großen und Weisen der  des menschlichen Todes: „Der Tod ist nicht  Vergangenheit begriffen haben.“* Terzani,  gut. Der Tod ist nicht angenehm. Der Tod  der den sozialistischen Idealen der Nach-  ist immer gegenwärtig. Die Menschen sind  kriegsgeneration anhing und als Asien-  zu Beginn ihres Lebens gesund und in bester  Korrespondent für den „Spiegel“ schrieb,  Form, aber mit der Zeit verfallen sie. Das ist  zieht wenige Monate vor seinem Tod eine  schlecht. Deshalb ist es gut, das metaphy-  zugleich gelassene wie resignierte Bilanz  sische Loch, das entstanden war durch ma-  über die Möglichkeit, die Menschheit auf  terialistische Weltsicht, heute mit der Idee zu  politisch-ökonomischem Weg zu bessern.  füllen, dass die Unsterblichkeit des Körpers  In China habe er begriffen, „dass Politik  biologisch machbar ist. ... Man muss den  keine Lösung sein kann  «13  „Ich glaube, die  Tod abschaffen“  Lösung ist, an sich selbst zu arbeiten. Wirst  du selbst besser, machst du etwas aus dir,  Houellebecq vertritt die Stimme einer  in Wahrheit bereits desillusionierten, aber  wirst du dir bewusst, wie sinnlos alles an-  durch den naturwissenschaftlichen Fort-  dere ist, dann kannst du womöglich den  schritt je neu entflammten Utopie. Diese  Grundstein für etwas Großes legen, etwas,  will auf naturalistische Weise die soterio-  was ich für wesentlich halte: die Evolution  logische Hoffnung der Überwindung des  des Menschen auf eine höhere Stufe.“*  Todes beerben, sind ihr doch die Gehalte  Auch Terzanos spirituelle Lösung ist  des religiösen Glaubens nichts anderes  signifikant, weil sie beispielhaft den mas-  mehr als evolutionäre Überlebens- und  siven Plausibilitätsverlust der säkularen  Emanzipations- und Gesellschaftsutopien  Trosttechniken, die längst ausgedient ha-  ben  anzeigt und die Hoffnung nun im anderen  (4) Die fernöstliche Versöhnung: Schließ-  Extrem sucht, dass sich das Individuum  lich gewinnt für immer mehr Menschen  durch eine spirituell angeleitete Loslösung  im Westen die Verinnerlichung der fern-  aus illusionären Identifikationen radikal  verändern müsse.  östlichen, besonders der buddhistischen  Erlösungslehre an Attraktivität. In einem  In diesen nur skizzenhaft aufgeru-  eindrucksvollen Lebensbericht erzählt der  fenen Beispielen zeigt sich die Auflösung  italienische Journalist Tiziano Terzani: „Ich  der christlichen Erlösungshoffnung in sehr  11  12  Die Zeit, Nr. 39, v. 21. 9. 2000, 63.  T. Terzani, Das Ende ist mein Anfang‚ hg. von E Terzani, München 2007, 8—10.  13  Ebd., 209.  14  Ebd., 356.Man rmmmusSs5 den keine LOÖSUNG sSern kannC133 „Ich glaube, die
Tod abschaffen”“ LOÖSUNGg ist, sich selbst arbeiten. 1IrsS

du selbst besser, machst du A dir,QuelleDeCq vertritt die Stimme einer
In ahrheı bereits desillusionierten, aber WIrS du dir bewusst, WIE sinnlos es
Urc. den naturwissenschaftlichen Fort- dere iSt, dann kannst du womöglich den
schritt Je NEeUu entilammten Utopie. 1ese Grundstein für Grofßes egen,
11 auf naturalistische e1se die oter10- Wdß ich für wesentlich die Evolution
logische olInung der Überwindung des des Menschen auf eine höhere Stufe. *“
es beerben, sind ihr doch die Gehalte Auch Terzanos spirituelle Lösung ist
des religiösen auDens nichts anderes signifikant, weil S1€ beispielhaft den I114as-

mehr als evolutionäre Überlebens- und SIVen Plausibilitätsverlust der säkularen
Emanz1ıpations- und GesellschaftsutopienTrosttechniken, die längst ausgedient ha-

ben anzeigt und die ollnung 1U  b 1mM anderen
(4) Die fernöstliche Versöhnung: chlief$s- Extrem sucht, dass sich das Individuum

ich gewinnt für immer mehr Menschen Uurc eine spirituell angeleitete Loslösung
1mM Westen die Verinnerlichung der fern- AaUuSs illusionären Identifikationen acikal

verändern MUSSEeÖöstlichen, besonders der buddhistischen
Erlösungslehre Attraktivität. In einem In diesen 1Ur skizzenhaft aufgeru-
eindrucksvollen Lebensbericht rzählt der fenen Beispielen zeigt sich die uflösung
italienische Journalist Tizlano Terzanı: „Ich der christlichen Erlösungshoffnung In sehr

11 DIie Zeıt, Nr 39, J1l 2000,
Terzant, Das Ende 1st meln Anfang, hg, VOoO  3 Terzant, München 2007, X—|

Ebd., 209
Ebd., 356

395

11 Die Zeit, Nr. 39, v. 21. 9. 2000, 63.
12 T. Terzani, Das Ende ist mein Anfang, hg. von F. Terzani, München 2007, 8–10.
13 Ebd., 209.
14 Ebd., 356.

Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

sischen Defaitismus versinken, weil sie an-

gesichts der unaufhebbaren Kontingenzen 

grundsätzlich trostlos bleiben müsse.

(3) Die szientistische Hoffnung: Michel 

Houellebecqs „soteriologische Vision“ da-

gegen nährt sich ganz von der Utopie, dass 

sich der Mensch aus seiner Vergänglichkeit 

durch den Fortschritt der Medizin erlösen 

könne. Mit wissenschaftsgläubiger Naivität 

fordert der Schriftsteller die Überwindung 

des menschlichen Todes: „Der Tod ist nicht 

gut. Der Tod ist nicht angenehm. Der Tod 

ist immer gegenwärtig. Die Menschen sind 

zu Beginn ihres Lebens gesund und in bester 

Form, aber mit der Zeit verfallen sie. Das ist 

schlecht. Deshalb ist es gut, das metaphy-

sische Loch, das entstanden war durch ma-

terialistische Weltsicht, heute mit der Idee zu 

füllen, dass die Unsterblichkeit des Körpers 

biologisch machbar ist. … Man muss den 

Tod abschaffen“11.

Houellebecq vertritt die Stimme einer 

in Wahrheit bereits desillusionierten, aber 

durch den naturwissenschaftlichen Fort-

schritt je neu entflammten Utopie. Diese 

will auf naturalistische Weise die soterio-

logische Hoffnung der Überwindung des 

Todes beerben, sind ihr doch die Gehalte 

des religiösen Glaubens nichts anderes 

mehr als evolutionäre Überlebens- und 

Trosttechniken, die längst ausgedient ha-

ben.

(4) Die fernöstliche Versöhnung: Schließ-

lich gewinnt für immer mehr Menschen 

im Westen die Verinnerlichung der fern-

östlichen, besonders der buddhistischen 

Erlösungslehre an Attraktivität. In einem 

eindrucksvollen Lebensbericht erzählt der 

italienische Journalist Tiziano Terzani: „Ich 

bin jetzt sechsundsechzig, und mein Leben, 

diese große Reise, geht dem Ende zu. Ja, 

ich bin an der Endstation angelangt. Aber 

ohne Trauer, im Gegenteil, fast mit einem 

Schmunzeln. (…) Ich bin im Himalaja ge-

wesen und habe mich da rauf vorbereitet, auf 

den großen Ozean des Friedens hinauszuse-

geln (…) Und ich habe keine Angst – dank 

jener zwei, drei Dinge, die ich für wesentlich 

halte und die alle Großen und Weisen der 

Vergangenheit begriffen haben.“12 Terzani, 

der den sozialistischen Idealen der Nach-

kriegsgeneration anhing und als Asien-

Korrespondent für den „Spiegel“ schrieb, 

zieht wenige Monate vor seinem Tod eine 

zugleich gelassene wie resignierte Bilanz 

über die Möglichkeit, die Menschheit auf 

politisch-ökonomischem Weg zu bessern. 

In China habe er begriffen, „dass Politik 

keine Lösung sein kann“13. „Ich glaube, die 

Lösung ist, an sich selbst zu arbeiten. Wirst 

du selbst besser, machst du etwas aus dir, 

wirst du dir bewusst, wie sinnlos alles an-

dere ist, dann kannst du womöglich den 

Grundstein für etwas Großes legen, etwas, 

was ich für wesentlich halte: die Evolution 

des Menschen auf eine höhere Stufe.“14

Auch Terzanos spirituelle Lösung ist 

signifikant, weil sie beispielhaft den mas-

siven Plausibilitätsverlust der säkularen 

Emanzipations- und Gesellschaftsutopien 

anzeigt und die Hoffnung nun im anderen 

Extrem sucht, dass sich das Individuum 

durch eine spirituell angeleitete Loslösung 

aus illusionären Identifikationen radikal 

verändern müsse.

In diesen nur skizzenhaft aufgeru-

fenen Beispielen zeigt sich die Auflösung 

der christlichen Erlösungshoffnung in sehr 



306 Gruber/,,. N VOT dem BOsen 6,13)

anschaulicher e1se. ıne Antwort darauf „Das B OSe denken“” S Neiman)
kann sicher nicht mıt der sterilen Wieder- Zumuder ErlÖsungs-

hoffnungenholung der tradierten Glaubensformeln
gelingen. 1elmehr 111U55 sich die Theo-
ogie der Eigenart der soteriologischen mpulse der Dıblischen und
Semantik überhaupt stellen, In der sich christlichen Tradıtionen
existenzielle Sachverhalte WIE Leiden, Tod,
Schuld, ucC. unde, Erkenntnis, Befrei- DIe religiösen Onzepte und Bilder VO  b

ung, unne, ollnung us  s verdichten. rlösung beruhen allesamt auf mensch-
Obwohl immer och weitgehend VOCI- lichen Erfahrungen des leidvollen und
standen, darft „Erlösung” nicht als „Objekt- unheilen Lebens. Mıt der Etablierung der
begriff , sondern 1111US55 als kontextueller. großen Erlösungsreligionen en sich VOL

responsorischer und performativer Begriff em Zzwel Brennpunkte heraus  istalli-
verstanden werden.”? Sein theologisch Ob- siıert, denen die menschlichen Daselins-
jektivierter Gehalt verschleiert nämlich, bedingungen In ihrer leidvollen pannung
dass sich In ıhm mMenschliche Daseimmnsinter- VO  b Unheil und eil aufbrechen: der
pretationen und -hoffnungen als kreative natürlichen, biologischen Erfahrung der
Fiktionen und Zuschreibungen verdichten, Vergänglichkeit und der geschichtlich-
die sich erst 1mM geschichtlichen und CX1S5- personalen Erfahrung der Schuld. In
tenziellen Kommunikationsprozess VOCI- der monistischen Form des kosmischen
wirklichen oder widerlegen. Deshalb Osz1il- (Jesetzes der Wiedergeburt oder In der
liert das religiöse Erlösungswissen auch monotheistischen Form der freien Schuld-
eigentümlich zwischen apodiktischen FOr- verfallenheit des Menschen die ollnung
meln WwIe „(allein In CSUuSs Christus sind auf erlöstes Menschsein bei der Je
WITFr erlöst“ und dem Gefühl, dass „1n der NEeU aufgegebenen Artikulation der Ursa-
ege niemand richtig weifß) Was denn chen und der Überwindung VO  b Tod und
Erlösung, Schuld oder Freiheit bedeuten 16 un: S1ie werden als die grundlegendsten

Faktoren benannt, die mMenschliche ExXIS-Aus diesem Tun ist für arıng der
soteriologische Diskurs heute schwierig tenz als eine grundsätzlich entfremdete
und vielleicht unlösbar geworden. och erfahrbar macht
darın ijeg auch eine Chance, uns auf CU«eC Das soteriologische Profil der bib-
und viel grundsätzlichere e1se den Fra- ischen Erzähltradition zeichnet sich VOL

SgCcH der Soteriologie tellen „Erst Jetz em darıin aUs, dass S1€ anders als die du-
wird Theologie wleder interessant, weil S1€ alistische paltung der Wirklichkeit In (ut
WU. 1St, ihre institutionellen und und 0OSe (wie z7.B. 1mM Zoroastrismus oder
lehrhaften Schutzpanzer abzulegen. 17 In der (nOSI1s) und anders als die mon1Ist1-

Vgl arıng, ESUS C'hristus der Frlöser. Der christliche Erlösungsglaube 1m Spannungsfeld
VOoO  3 Fvolution un: Schuldgeschichte, 1n Gruber/R. Kögerler (He.) Erlösung heute? eıtrage
eINes interdisziplinären 5Symposiums, Wiıen 2007, 17-76, hier M)—-24
Ebd., 19{.
Ebd.,

396 Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

anschaulicher Weise. Eine Antwort darauf 

kann sicher nicht mit der sterilen Wieder-

holung der tradierten Glaubensformeln 

gelingen. Vielmehr muss sich die Theo-

logie der Eigenart der soteriologischen 

Semantik überhaupt stellen, in der sich 

existenzielle Sachverhalte wie Leiden, Tod, 

Schuld, Glück, Sünde, Erkenntnis, Befrei-

ung, Sühne, Hoffnung usw. verdichten. 

Obwohl immer noch weitgehend so ver-

standen, darf „Erlösung“ nicht als „Objekt-

begriff “, sondern muss als kontextueller, 

responsorischer und performativer Begriff 

verstanden werden.15 Sein theologisch ob-

jektivierter Gehalt verschleiert nämlich, 

dass sich in ihm menschliche Daseinsinter-

pretationen und -hoffnungen als kreative 

Fiktionen und Zuschreibungen verdichten, 

die sich erst im geschichtlichen und exis-

tenziellen Kommunikationsprozess ver-

wirklichen oder widerlegen. Deshalb oszil-

liert das religiöse Erlösungswissen auch so 

eigentümlich zwischen apodiktischen For-

meln wie „(allein) in Jesus Christus sind 

wir erlöst“ und dem Gefühl, dass „in der 

Regel niemand so richtig (weiß), was denn 

Erlösung, Schuld oder Freiheit bedeuten“16. 

Aus diesem Grund ist für H. Häring der 

soteriologische Diskurs heute so schwierig 

und vielleicht unlösbar geworden. Doch 

darin liegt auch eine Chance, uns auf neue 

und viel grundsätzlichere Weise den Fra-

gen der Soteriologie zu stellen: „Erst jetzt 

wird Theologie wieder interessant, weil sie 

gezwungen ist, ihre institutionellen und 

lehrhaften Schutzpanzer abzulegen.“17

15 Vgl. H. Häring, Jesus Christus der Erlöser. Der christliche Erlösungsglaube im Spannungsfeld 
von Evolution und Schuldgeschichte, in: F. Gruber/R. Kögerler (Hg.), Erlösung heute? Beiträge 
eines interdisziplinären Symposiums, Wien 2007, 17–76, hier 20–24.

16 Ebd., 19f.
17 Ebd., 24.

2. „Das Böse denken“ (S. Neiman) 
– Zum Ursprung der Erlösungs-
hoffnungen

Impulse der biblischen und 
christlichen Traditionen

Die religiösen Konzepte und Bilder von 

Erlösung beruhen allesamt auf mensch-

lichen Erfahrungen des leidvollen und 

unheilen Lebens. Mit der Etablierung der 

großen Erlösungsreligionen haben sich vor 

allem zwei Brennpunkte herauskristalli-

siert, an denen die menschlichen Daseins-

bedingungen in ihrer leidvollen Spannung 

von Unheil und Heil aufbrechen: an der 

natürlichen, biologischen Erfahrung der 

Vergänglichkeit und an der geschichtlich-

personalen Erfahrung der Schuld. Ob in 

der monistischen Form des kosmischen 

Gesetzes der Wiedergeburt oder in der 

monotheistischen Form der freien Schuld-

verfallenheit des Menschen – die Hoffnung 

auf erlöstes Menschsein setzt an bei der je 

neu aufgegebenen Artikulation der Ursa-

chen und der Überwindung von Tod und 

Sünde. Sie werden als die grundlegendsten 

Faktoren benannt, die menschliche Exis-

tenz als eine grundsätzlich entfremdete 

erfahrbar macht.

Das soteriologische Profil der bib-

lischen Erzähltradition zeichnet sich vor 

allem darin aus, dass sie anders als die du-

alistische Spaltung der Wirklichkeit in Gut 

und Böse (wie z.B. im Zoroastrismus oder 

in der Gnosis) und anders als die monisti-



Gruber/,, N VOT dem BOsen 6,13) 307

sche Deutung einer ursprünglichen Ten- Menschen einen „sehr guten‘ Lebensraum
NUuNg des Selenden AaUS dem U-Einen (wie SeiINer Entfaltung, nicht entmuüundi-
z B bei Plotin oder In der hinduistischen gender Begrenzung egeben hat; vgl (Gjen
Tradition) die Ursachen des unheilvollen 1-2), insofern den Nächsten verkennt
menschlichen Lebens In der Freisetzung (als ebenbürtigen Partner, als Bruder und
des „Bösen” Urc. mMenschliche Willens- nicht als Konkurrenten und Feind:; vgl (Gjen
entscheidung er Dl1ic. DIe biblische Ur- 4—6,5) Freilich, S1e umgekehrt dem
geschichte schreibt dem Osen weder eine Menschen dass mıt Se1iINer Freiheit
Wesenskonstitution och fixiert S1€ CN umgehen und Verantwortung überneh-
allein 1mM Menschen. Auf ubtile e1se TIen kann. So aber decken S1€ eine Parado-
SCH die Urgeschichten VO  u (Jenesis —]  — x1e auf, die unauflösbar ıst die Möglichkeit
gerade nicht, woher das 0OSsSe kommt, 0125: der freien Entscheidung schon das
dern wI1Ie CS sich In der menschlichen ‚X18S- Wilissen (ut und 0OSsSe VOTIaUsS, während
tenz aum chafft und ber den Menschen doch dieses Wilissen erst Urc eine freie
Macht gewinnt. Gerade dadurch entziehen Entscheidung erworben werden kann.'$®
sich diese Texte einer UNANSCHICSSCHEN DIe biblische Verknüpfung des Pro-
Reduktion des TODIeEeMS des Osen auf e1- ems des Osen mıt der menschlichen
1E simple Ursache-Wirkungs-Logik. jel- Freiheit hat eine komplexe, vielschichtige
mehr erzählen S1€ die Tragik des mensch- und dynamische Struktur der Rede VO

lichen ‚Falls” als Vollzug einer freien, Menschen und Se1lINer rlösung entfaltet,
wenngleich verführten und getäuschten die hier nicht einmal annähernd skizziert

werden kann. euUuic ist, dass die bib-Tat. S1e schildern In ätiologischer Absicht,
Was der faktische Freiheitsvollzug In (Je- ischen Autoren die mMenschliche un:
schichte und Person des Menschen Je NEeU und ihre um{fassenden Folgen nüchtern
und immer wleder erkennen lässt CI VOCI- und ungeschminkt darstellen, aber auch

Sein eigenes ase1n, insofern sich grofßartige, ne und ungeheure Deu-
selbst verkennt (als eschöpf, das auf die Lungen ZU. Verhältnis (,ottes ZU. BO-

SCIl entwickeln.!” Aber erst die CAFrs  1cheStimme (,ottes hören soll, sich jedoch der
chlange anvertraut; vgl (Gjen insofern Interpretation des Osen hat die alttesta-

(J,ott verkennt (als chöpfer, der dem mentlichen Texte auc. auf eine durchaus

Safranksi hat diese Freiheitsparadoxie 1m Anschluss ant 1ın einer bedenkenswerten
Interpretation nachgezeichnet: „Wenn das Bewulßistsein der Freiheit 1Ns Spiel kommt, 1st mıt
der paradiesischen Unschuld vorbei. Von 11U  3 exvxıstiert der Urschmerz des Bewulßlistseins: Be-
wufßtsein geht nicht mehr 1m eın auf, sondern geht darüber hinaus un: enthält Möglichkeiten,
einen SaNZCH verführerischen Horıizont VO  3 MöglichkeitenGruber/„... rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)  397  sche Deutung einer ursprünglichen Tren-  Menschen einen „sehr guten“ Lebensraum  nung des Seienden aus dem All-Einen (wie  zu seiner Entfaltung, nicht zu entmündi-  z.B. bei Plotin oder in der hinduistischen  gender Begrenzung gegeben hat; vgl. Gen  Tradition) die Ursachen des unheilvollen  1-2), insofern er den Nächsten verkennt  menschlichen Lebens in der Freisetzung  (als ebenbürtigen Partner, als Bruder und  des „Bösen“ durch menschliche Willens-  nicht als Konkurrenten und Feind; vgl. Gen  entscheidung erblickt. Die biblische Ur-  4-6,5). Freilich, sie muten umgekehrt dem  geschichte schreibt dem Bösen weder eine  Menschen zu, dass er mit seiner Freiheit  Wesenskonstitution zu, noch fixiert sie es  umgehen und Verantwortung überneh-  allein im Menschen. Auf subtile Weise sa-  men kann. So aber decken sie eine Parado-  gen die Urgeschichten von Genesis 2-11  xie auf, die unauflösbar ist: die Möglichkeit  gerade nicht, woher das Böse kommt, son-  der freien Entscheidung setzt schon das  dern wie es sich in der menschlichen Exis-  Wissen um Gut und Böse voraus, während  tenz Raum schafft und über den Menschen  doch dieses Wissen erst durch eine freie  Macht gewinnt. Gerade dadurch entziehen  Entscheidung erworben werden kann.'®  sich diese Texte einer unangemessenen  Die biblische Verknüpfung des Pro-  Reduktion des Problems des Bösen auf ei-  blems des Bösen mit der menschlichen  ne simple Ursache-Wirkungs-Logik. Viel-  Freiheit hat eine komplexe, vielschichtige  mehr erzählen sie die Tragik des mensch-  und dynamische Struktur der Rede vom  lichen „Falls“ als Vollzug einer freien,  Menschen und seiner Erlösung entfaltet,  wenngleich verführten und getäuschten  die hier nicht einmal annähernd skizziert  werden kann. Deutlich ist, dass die bib-  Tat. Sie schildern in ätiologischer Absicht,  was der faktische Freiheitsvollzug in Ge-  lischen Autoren die menschliche Sünde  schichte und Person des Menschen je neu  und ihre umfassenden Folgen nüchtern  und immer wieder erkennen lässt: er ver-  und ungeschminkt darstellen, aber auch  fehlt sein eigenes Dasein, insofern er sich  großartige, kühne und ungeheure Deu-  selbst verkennt (als Geschöpf, das auf die  tungen zum Verhältnis Gottes zum Bö-  sen entwickeln.!* Aber erst die christliche  Stimme Gottes hören soll, sich jedoch der  Schlange anvertraut; vgl. Gen 3), insofern  Interpretation des Bösen hat die alttesta-  er Gott verkennt (als Schöpfer, der dem  mentlichen Texte (auch auf eine durchaus  18 R. Safranksi hat diese Freiheitsparadoxie im Anschluss an I. Kant in einer bedenkenswerten  Interpretation nachgezeichnet: „Wenn das Bewußtsein der Freiheit ins Spiel kommt, ist es mit  der paradiesischen Unschuld vorbei. Von nun an existiert der Urschmerz des Bewußtseins: Be-  wußtsein geht nicht mehr im Sein auf, sondern geht darüber hinaus und enthält Möglichkeiten,  einen ganzen verführerischen Horizont von Möglichkeiten ... Das Bewußtsein wird zum Be-  gehren, zur Sehnsucht. Es wird verführbar auch durch das, was ihm nicht zukommt“ (Das Böse  oder Das Drama der Freiheit, München 1997, 24).  19  Offenkundig wirkte die Exils- und Nachexilserfahrung für die Frage nach dem Ursprung des  Bösen und einer Erlösung Israels und der Schöpfung aus dem Unheilszusammenhang pro-  blemverschärfend. Während früh schon die „Verstockungstheorie“ (Ex 4,21; 7,3; 10,7 u.a.) Gott  selbst auf eine spezielle Weise zum Urheber des Bösen und des Geschichtslaufes macht, was  die „Deuterojesajaschule“ regelrecht kosmologisch ausweitet (vgl. Jes 45,7), widersetzt sich die  Weisheitstradition dieser Sicht (vgl. Sir 15,11-13), weist aber auch jeden Versuch zurück, das  Böse theologisch rationalisieren und mit Gottes Gerechtigkeit rechten zu können (vgl. Hjob).IDER Bewußtsein wird zu Be-
gehren, ZUr! Sehnsucht. ES wird verführbar uch durch das, WA1S ihm nicht zukommt“ Das BOose
der Das I)rama der Freiheit, München 1997, 24)
OÖffenkundig wirkte Cdie Fxils- un: Nachexilserfahrung für Cdie rage nach dem rsprung des
BOsen Uun: einer Erlösung Israels Uun: der Schöpfung AUS dem Unheilszusammenhang PIO-
blemverschärfend. Während früh schon Cdie „Verstockungstheorie” (Ex 4,21; 7/,3; 10,7 u.a.) ott
celbst auf 1ne spezielle VWelse zu Urheber des BOosen un: des Geschichtslaufes macht, WA1S

Cdie „Deuterojesajaschule” regelrecht kosmologisch ausweIltet vgl Jes 45,7), widersetzt sich Cdie
Weisheitstradition Cieser Sicht (vgl SIr 5,11-13), WEe1Sst ber uch jeden Versuch zurück, das
BOse theologisch rationalisieren Uun: miıt (,ottes Gerechtigkeit rechten können (vgl. Hjob).

397Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

sche Deutung einer ursprünglichen Tren-

nung des Seienden aus dem All-Einen (wie 

z.B. bei Plotin oder in der hinduistischen 

Tradition) die Ursachen des unheilvollen 

menschlichen Lebens in der Freisetzung 

des „Bösen“ durch menschliche Willens-

entscheidung erblickt. Die biblische Ur-

geschichte schreibt dem Bösen weder eine 

Wesenskonstitution zu, noch fixiert sie es 

allein im Menschen. Auf subtile Weise sa-

gen die Urgeschichten von Genesis 2–11 

gerade nicht, woher das Böse kommt, son-

dern wie es sich in der menschlichen Exis-

tenz Raum schafft und über den Menschen 

Macht gewinnt. Gerade dadurch entziehen 

sich diese Texte einer unangemessenen 

Reduktion des Problems des Bösen auf ei-

ne simple Ursache-Wirkungs-Logik. Viel-

mehr erzählen sie die Tragik des mensch-

lichen „Falls“ als Vollzug einer freien, 

wenngleich verführten und getäuschten 

Tat. Sie schildern in ätiologischer Absicht, 

was der faktische Freiheitsvollzug in Ge-

schichte und Person des Menschen je neu 

und immer wieder erkennen lässt: er ver-

fehlt sein eigenes Dasein, insofern er sich 

selbst verkennt (als Geschöpf, das auf die 

Stimme Gottes hören soll, sich jedoch der 

Schlange anvertraut; vgl. Gen 3), insofern 

er Gott verkennt (als Schöpfer, der dem 

18 R. Safranksi hat diese Freiheitsparadoxie im Anschluss an I. Kant in einer bedenkenswerten 
Interpretation nachgezeichnet: „Wenn das Bewußtsein der Freiheit ins Spiel kommt, ist es mit 
der paradiesischen Unschuld vorbei. Von nun an existiert der Urschmerz des Bewußtseins: Be-
wußtsein geht nicht mehr im Sein auf, sondern geht darüber hinaus und enthält Möglichkeiten, 
einen ganzen verführerischen Horizont von Möglichkeiten … Das Bewußtsein wird zum Be-
gehren, zur Sehnsucht. Es wird verführbar auch durch das, was ihm nicht zukommt“ (Das Böse 
oder Das Drama der Freiheit, München 1997, 24).

19 Off enkundig wirkte die Exils- und Nachexilserfahrung für die Frage nach dem Ursprung des 
Bösen und einer Erlösung Israels und der Schöpfung aus dem Unheilszusammenhang pro-
blemverschärfend. Während früh schon die „Verstockungstheorie“ (Ex 4,21; 7,3; 10,7 u.a.) Gott 
selbst auf eine spezielle Weise zum Urheber des Bösen und des Geschichtslaufes macht, was 
die „Deuterojesajaschule“ regelrecht kosmologisch ausweitet (vgl. Jes 45,7), widersetzt sich die 
Weisheitstradition dieser Sicht (vgl. Sir 15,11-13), weist aber auch jeden Versuch zurück, das 
Böse theologisch rationalisieren und mit Gottes Gerechtigkeit rechten zu können (vgl. Ijob). 

Menschen einen „sehr guten“ Lebensraum 

zu seiner Entfaltung, nicht zu entmündi-

gender Begrenzung gegeben hat; vgl. Gen 

1–2), insofern er den Nächsten verkennt 

(als ebenbürtigen Partner, als Bruder und 

nicht als Konkurrenten und Feind; vgl. Gen 

4–6,5). Freilich, sie muten umgekehrt dem 

Menschen zu, dass er mit seiner Freiheit 

umgehen und Verantwortung überneh-

men kann. So aber decken sie eine Parado-

xie auf, die unauflösbar ist: die Möglichkeit 

der freien Entscheidung setzt schon das 

Wissen um Gut und Böse voraus, während 

doch dieses Wissen erst durch eine freie 

Entscheidung erworben werden kann.18

Die biblische Verknüpfung des Pro-

blems des Bösen mit der menschlichen 

Freiheit hat eine komplexe, vielschichtige 

und dynamische Struktur der Rede vom 

Menschen und seiner Erlösung entfaltet, 

die hier nicht einmal annähernd skizziert 

werden kann. Deutlich ist, dass die bib-

lischen Autoren die menschliche Sünde 

und ihre umfassenden Folgen nüchtern 

und ungeschminkt darstellen, aber auch 

großartige, kühne und ungeheure Deu-

tungen zum Verhältnis Gottes zum Bö-

sen entwickeln.19 Aber erst die christliche 

Interpretation des Bösen hat die alttesta-

mentlichen Texte (auch auf eine durchaus 



305 Gruber/,,. N VOT dem BOsen 6,13)

problematische Weise) zugespitzt und da- Empirle, die den Sundentfall und dessen
mıt eine eigene Antwort geschaffen, wel- ufhebung In einen „Sekundärmy-
che die abendländische Geschichte MAasSsSIV thos“ (FE Schupp) zusammen(fasst. Indem
pragen sollte. Wle eobald“% betont, Adam 1U  b als historisches und ersties In-
knüpfte Paulus mıt Se1lINer Adam-Chris- divicduum der Menschheit edacht wird;
tus-Typologie die frühjüdische Fokus- indem dessen Schuld SE1INE empirische Na-
lerung des Osen als transsubjektive und tur korrumpiert und diese auf alle welteren
alle Geschichte beherrschend Macht menschlichen Individuen Uurc ortpflan-
arum ist „Ada  C6 für ihn der Inbegriff ZUNS übergeht“'; indem dadurch jeder

Mensch den verdammenden Orn (,ottesfür eine grundlegend verfehlte ExIistenz,
dessen freier weitgehend korrum- auf sich eladen hat, ist jeder Mensch VO  b

plert ist, dass VO  b sich AaUS nichts (jutes Geburt VO  b einer Schuld belastet,
die ein freier nichts ausrichten kann.mehr verImnaIS (vgl. ROom 7,1811) In ROom

_ interpretiert Paulus die un: 1eser Individualisierung und Personali-
ams als geschichtsbestimmende Macht lerung der Ursünde bel er nalogie,
und als menschlich verantwortende Tat, die auch Augustin bewusst ist der
die 1Ur Uurc Christi TEeUZ und Auferste- antike Kirchenvater jedoch die In Christus
hung esühnt und In ihren Unheilsfolgen individualisierte und personalisierte (na-
grundsätzlich (wenn auch nicht empirisch) de (‚ottes gegenüber, die sich der Mensch
aufgehoben 1st. Mıt Paulus wird der Adam- In der kirchlichen aule ane1gnen I11USS,

OS SOM für abgeschlossen erachtet 11 CI nicht auf ew1g des Heils verlus-
und VO  u Sseinem heilvollen (eschatologisch t1g gehen. Denn In Christus erbarmt sich
In och ausstehendem) Ende her CI - (J,ott einzelner Mitglieder der Menschheit
Za „Denn wI1Ie In Adam alle sterben, und Jene ZU. Heil, die In seInem
werden ıIn Christus alle lebendig emacht ewlgen Ratschluss 1mM Oraus schon dazu
werden‘ Kor amı beginnt eine rwählt hat. Mıt dieser doppelten Vorher-
Entwicklung In der christlichen Erlösungs- bestimmung verdüsterte Augustinus aller-
ehre, die Augustins Erbsündenlehre ings darüber hinaus auch die (zottesidee
führen wiIird. selbst, weil (J,ott ZU. gerechten Ahnder

Fur das CAFrs  1che Verständnis VO  u der Schuld jedes Menschen macht, die ıhm
Unheil und Heil, un: und rlösung kann In der Form der TDSUunde jedoch schon
die Bedeutung der augustinischen Ntier- vorausliegt.
pretation nicht hoch veranschlagt Neb Augustins wirkmächtiger Theo-
werden. Denn Augustin entwickelt eine ogie steht die zweıte folgenreichste atl-
umfangreiche Synthese VO  u Theorie und onalisierung des christlichen Erlösungs-

DIie apokalyptische Literatur schliefßlich VELLLAS innergeschichtliche Heilserfahrungen über-
haupt nicht mehr wahrzunehmen, sondern auf 1nN€ völlige Neuschöpfung Ende der
Geschichte.

21
Vgl Art Erbsünde, Erbsündenlehre. Der Befund der Schrift, 1n LIhK® 1995 3, 7431
Grundlage für diese Deutung 1st Augustins alsche Deutung VOoO  3 KOom 5,12 auf der Grundlage
der Vulgata-Übersetzung, Cdie das griechische eph ho \ weil alle gesündigt haben| lateinisch mıt
In GUO üÜübersetzte Uun: dam als FErstverursacher der Sünde identifizierte. Vgl dazu Baumann,
Erbsünde? Ihr tracditionelles Verständnis ın der Krise heutiger Theologie, Freiburg-Basel-Wien
1970

398 Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

 Die apokalyptische Literatur schließlich vermag innergeschichtliche Heilserfahrungen über-
haupt nicht mehr wahrzunehmen, sondern setzt auf eine völlige Neuschöpfung am Ende der 
Geschichte.

20 Vgl. Art. Erbsünde, Erbsündenlehre. I. Der Befund der Schrift , in: LTh K3 (1995), Bd. 3, 743f.
21 Grundlage für diese Deutung ist Augustins falsche Deutung von Röm 5,12 auf der Grundlage 

der Vulgata-Übersetzung, die das griechische eph ho [weil alle gesündigt haben] lateinisch mit 
in quo übersetzte und Adam als Erstverursacher der Sünde identifi zierte. Vgl. dazu U. Baumann, 
Erbsünde? Ihr traditionelles Verständnis in der Krise heutiger Th eologie, Freiburg–Basel–Wien 
1970.

problematische Weise) zugespitzt und da-

mit eine eigene Antwort geschaffen, wel-

che die abendländische Geschichte massiv 

prägen sollte. Wie M. Theobald20 betont, 

knüpfte Paulus mit seiner Adam-Chris-

tus-Typologie an die frühjüdische Fokus-

sierung des Bösen als transsubjektive und 

alle Geschichte beherrschende Macht an. 

Darum ist „Adam“ für ihn der Inbegriff 

für eine grundlegend verfehlte Existenz, 

dessen freier Wille so weitgehend korrum-

piert ist, dass er von sich aus nichts Gutes 

mehr vermag (vgl. Röm 7,18ff). In Röm 

5,12–21 interpretiert Paulus die Sünde 

Adams als geschichtsbestimmende Macht 

und als menschlich zu verantwortende Tat, 

die nur durch Christi Kreuz und Auferste-

hung gesühnt und in ihren Unheilsfolgen 

grundsätzlich (wenn auch nicht empirisch) 

aufgehoben ist. Mit Paulus wird der Adam-

Mythos somit für abgeschlossen erachtet 

und von seinem heilvollen (eschatologisch 

in Fülle noch ausstehendem) Ende her er-

zählt: „Denn wie in Adam alle sterben, so 

werden in Christus alle lebendig gemacht 

werden“ (1 Kor 15,22). Damit beginnt eine 

Entwicklung in der christlichen Erlösungs-

lehre, die zu Augustins Erbsündenlehre 

führen wird.

Für das christliche Verständnis von 

Unheil und Heil, Sünde und Erlösung kann 

die Bedeutung der augustinischen Inter-

pretation nicht hoch genug veranschlagt 

werden. Denn Augustin entwickelt eine 

umfangreiche Synthese von Theorie und 

Empirie, die den Sündenfall und dessen 

Aufhebung in einen neuen „Sekundärmy-

thos“ (F. Schupp) zusammenfasst. Indem 

Adam nun als historisches und erstes In-

dividuum der Menschheit gedacht wird; 

indem dessen Schuld seine empirische Na-

tur korrumpiert und diese auf alle weiteren 

menschlichen Individuen durch Fortpflan-

zung übergeht21; indem dadurch jeder 

Mensch den verdammenden Zorn Gottes 

auf sich geladen hat, ist jeder Mensch von 

Geburt an von einer Schuld belastet, gegen 

die ein freier Wille nichts ausrichten kann. 

Dieser Individualisierung und Personali-

sierung der Ursünde – bei aller Analogie, 

die auch Augustin bewusst ist – setzt der 

antike Kirchenvater jedoch die in Christus 

individualisierte und personalisierte Gna-

de Gottes gegenüber, die sich der Mensch 

in der kirchlichen Taufe aneignen muss, 

will er nicht auf ewig des Heils verlus-

tig gehen. Denn in Christus erbarmt sich 

Gott einzelner Mitglieder der Menschheit 

und führt jene zum Heil, die er in seinem 

ewigen Ratschluss im Voraus schon dazu 

erwählt hat. Mit dieser doppelten Vorher-

bestimmung verdüsterte Augustinus aller-

dings darüber hinaus auch die Gottesidee 

selbst, weil er Gott zum gerechten Ahnder 

der Schuld jedes Menschen macht, die ihm 

in der Form der Erbsünde jedoch schon 

vorausliegt.

Neben Augustins wirkmächtiger Theo-

logie steht die zweite folgenreichste Rati-

onalisierung des christlichen Erlösungs-



Gruber/,, N VOT dem BOsen 6,13) 300

geschehens: die Satisfaktionstheorie des In verzerrier Form In der katholischen
Anselm VO  b Canterbury. Der grofße und protestantischen Theologie bis In die
Scholastiker des Mittelalters hat sich nicht ungste Gegenwart.“”

sehr Problem des Osen als vielmehr
der Frage des (Gsrundes der Menschwer- mpulse AUS der Philosophie der Neuzeırt

dung Christi abgearbeitet. Auch Anselm
gri sowohl auf vorgepragte biblische als egen Augustins Erbsündenlehre und Än-
auch auf traditionsgeschichtliche und ehr- selms Konzeption der rlösung Uurc Sa-
amtliche Deutungsmuster zurück. Seine In tisfaktion hat das Denken der Aufklärung
„ Cr Deus homo  ß entwickelte Satisfakti- seiInen Massıven Widerstand angemeldet.
onstheorie versuchte mıt einer schlüssigen amı beginnt ach der biblischen und
Argumentation die absolute Notwendigkeit christlichen Deutungslinie eine weıtere,

sich schrittweise immer mehr äkular aUS-VO  b Christi unNnnelto: begründen. Inso-
fern ach Anselm Adam mıt der uUun: die altende Denkform, die nicht 1Ur eine e1-
Ehre des Schöpfers unendlich verletzte, VOL SCHC Erklärung für das BÖöse, sondern VOTr

em aber den göttlichen und menschen- em auch Versuche der ufhebung der
gerechten Ordo AaUuSs freiem ollen zerstOr- vielfältigen Erscheinungsweisen des Osen
t 3 ein göttliches Verzeihen aber geradezu entwickeln wiIird. Immanuel ant stÖfst auf
eine Missachtung der Verantwortlichkeit das Problem des Osen auf dem Weg SseiINner
und Freiheit des Menschen SCWESCH ware, transzendentalphilosophischen Begruün-
usste ein Gott-Mensch diese rettende dung der Freiheit des Menschen. Nicht
ne vollbringen.“ Denn der Mensch Uurc Vererbung gerlet der Mensch In den
hatte mıt Se1lINer Schuld es verloren, Was Bannkreis des Osen, sondern Urc. einen

dem chöpfer als Wiedergutmachung Je wleder NEeU sich ereignenden fehlgeleite-
hätte anbieten können. Nur der sunden- ten Vernunftgebrauch, Anstatt dem Sitten-
freie und darum VO Tod nicht betroffene SESETZ, das 1mM Vernunftgebrauch ufleuch-
Gott-Mensch konnte freiwillig SEe1IN Leben tel, folgen, O1lg der Mensch anderen
opfern, den dadurch erwirkten Ver- Triebfedern, die seiInen illen be-
dienst den verlorenen Menschen widmen einträchtigen. ehr och Fur ant C X15 -

können. Wenngleich Anselms Erlö- 1er ein untilgbarer, angeborener „Hang
ZU. Bösen”, der Mensch ist VO  u atur AaUuSssungslehre lehramtlic. nicht dogmatisiert

worden ist, reicht ihr Einfluss häufig böse.“

Vgl dazu Clie Analyse VOoO  3 Greshake, Erlösung Uun: Freiheit. Eıne Neuinterpretation der FErlö-
sungslehre Anselms VOoO  3 Canterbury, 1n Ders., (,ottes eil Glück des Menschen. Theologische
Perspektiven, Freiburg 1.Br. 1983,
fur Reformulierung einer Soteriologie der etellvertretenden Sühne VO  3 Barth Uun: H.U.  <
Balthasar siehe Cdie knappe Zusammenfassung VOoO  3 K Menke, Stellvertretung Befreiung

C ommunlo. DIie zentralen Denkformen der Soteriologie ın der deutschsprachigen Theologie
des Jahrhunderts, 1: IhPh X ] 2006), 21-59; ausführlicher ders., Stellvertretung. Schlüssel-
begriff christlichen Lebens un: theologische Grundkategorie, Freiburg 1991
Vgl Kant, DIie Religion innerhalb der tTenzen der Vernunft (Ed Weischedel), 1 V, Darm-
stadt 1966, GS() (B 27) Der Mensch „1St sich des moralischen (Jesetzes bewulßst, Uun: hat doch Clie
(gelegentliche) Abweichung VOoO  3 demselben ın se1INe Maxıme aufgenommen. LEr 1st VOoO  3 altur
böse, heifßt soviel, als; Cdieses gilt VO  3 ihm ın selner Gattung betrachtet:; nicht als ob solche Quali-

399Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

22 Vgl. dazu die Analyse von G. Greshake, Erlösung und Freiheit. Eine Neuinterpretation der Erlö-
sungslehre Anselms von Canterbury, in: Ders., Gottes Heil – Glück des Menschen. Th eologische 
Perspektiven, Freiburg i.Br. 1983, 80–104.

23 Zur Reformulierung einer Soteriologie der stellvertretenden Sühne von K. Barth und H.U.v. 
Balthasar siehe die knappe Zusammenfassung von K.-H. Menke, Stellvertretung – Befreiung 
– Communio. Die zentralen Denkformen der Soteriologie in der deutschsprachigen Th eologie 
des 20. Jahrhunderts, in: Th Ph 81 (2006), 21–59; ausführlicher ders., Stellvertretung. Schlüssel-
begriff  christlichen Lebens und theologische Grundkategorie, Freiburg 1991.

24 Vgl. I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der Vernunft  (Ed. Weischedel), Bd. IV, Darm-
stadt 1966, 680 (B 27): Der Mensch „ist sich des moralischen Gesetzes bewußt, und hat doch die 
(gelegentliche) Abweichung von demselben in seine Maxime aufgenommen. Er ist von Natur 
böse, heißt soviel, als: dieses gilt von ihm in seiner Gattung betrachtet; nicht als ob solche Quali-

geschehens: die Satisfaktionstheorie des 

Anselm von Canterbury. Der erste große 

Scholastiker des Mittelalters hat sich nicht 

so sehr am Problem des Bösen als vielmehr 

an der Frage des Grundes der Menschwer-

dung Christi abgearbeitet. Auch Anselm 

griff sowohl auf vorgeprägte biblische als 

auch auf traditionsgeschichtliche und lehr-

amtliche Deutungsmuster zurück. Seine in 

„Cur Deus homo“ entwickelte Satisfakti-

onstheorie versuchte mit einer schlüssigen 

Argumentation die absolute Notwendigkeit 

von Christi Sühnetod zu begründen. Inso-

fern nach Anselm Adam mit der Sünde die 

Ehre des Schöpfers unendlich verletzte, vor 

allem aber den göttlichen und menschen-

gerechten Ordo aus freiem Wollen zerstör-

te, ein göttliches Verzeihen aber geradezu 

eine Missachtung der Verantwortlichkeit 

und Freiheit des Menschen gewesen wäre, 

musste ein Gott-Mensch diese rettende 

Sühne vollbringen.22 Denn der Mensch 

hatte mit seiner Schuld alles verloren, was 

er dem Schöpfer als Wiedergutmachung 

hätte anbieten können. Nur der sünden-

freie und darum vom Tod nicht betroffene 

Gott-Mensch konnte freiwillig sein Leben 

opfern, um den dadurch erwirkten Ver-

dienst den verlorenen Menschen widmen 

zu können. Wenngleich Anselms Erlö-

sungslehre lehramtlich nicht dogmatisiert 

worden ist, so reicht ihr Einfluss häufig 

in verzerrter Form in der katholischen 

und protestantischen Theologie bis in die 

jüngste Gegenwart.23

Impulse aus der Philosophie der Neuzeit

Gegen Augustins Erbsündenlehre und An-

selms Konzeption der Erlösung durch Sa-

tisfaktion hat das Denken der Aufklärung 

seinen massiven Widerstand angemeldet. 

Damit beginnt nach der biblischen und 

christlichen Deutungslinie eine weitere, 

sich schrittweise immer mehr säkular aus-

faltende Denkform, die nicht nur eine ei-

gene Erklärung für das Böse, sondern vor 

allem auch Versuche der Aufhebung der 

vielfältigen Erscheinungsweisen des Bösen 

entwickeln wird. Immanuel Kant stößt auf 

das Problem des Bösen auf dem Weg seiner 

transzendentalphilosophischen Begrün-

dung der Freiheit des Menschen. Nicht 

durch Vererbung geriet der Mensch in den 

Bannkreis des Bösen, sondern durch einen 

je wieder neu sich ereignenden fehlgeleite-

ten Vernunftgebrauch. Anstatt dem Sitten-

gesetz, das im Vernunftgebrauch aufleuch-

tet, zu folgen, folgt der Mensch anderen 

Triebfedern, die seinen guten Willen be-

einträchtigen. Mehr noch: Für Kant exis-

tiert ein untilgbarer, angeborener „Hang 

zum Bösen“, der Mensch ist von Natur aus 

böse.24



40()} Gruber/,, N VOT dem BOsen 6,13)

och ants Freiheitsanalyse blieb 1INSO- mMenschliche (attung auf die evolutive (Je-
fern och abstrakt, als S1€ die biologischen, schichte des Lebens zurück. Und Sigmund
existenziellen, historisch-sozialen und Freud förderte mıt SeINer tiefenpsycho-
psychologischen Bedingungen mensch- logischen Analyse des Menschen zutage,
licher Freiheit nicht umfassend In dass ber die psychischen Grun:  Ta
echnung tellte. rst das Jahrhundert der Aggressivität und Liebe der freie
egte wesentliche Freiheitsbedingtheiten nicht infach verfügen kann, sondern ih-
frei. Sören Kierkegaards Interpretation der Nen weitgehend ausgeliefert ist.“
TDSUunde Za deshalb den genialsten Was die atur- und HumanwI1issen-

schaften christlichen und ufkläre-Keinterpretationen des biblischen Befunds
des sündigen Menschen, weil die Freiheit rischen Freiheitspathos desilusioniert
als ein ermögen bestimmt, das nicht 1Ur aben, hat erst recht die Dialektik der

Zersior dendie Möglichkeiten des andelns freisetzt, Emanzipationsgeschichte
sondern gleichursprünglich die ngs Glauben, der Mensch könne sich AaUS S@1-
verursacht, ist diese doch „der Schwindel N „Hang ZU. Bösen‘ infach herauszi-
der Freiheit 25 DIe existenzielle ngs enTt- vilisieren. SO wenI1g die sozlalen und ind1-
springt nicht dem Gefühl einer Aufßeren viduellen Schritte ZUFK Emanzıipation und
Bedrohung, sondern dem ewusstseln, utonomle als mMenschliche Hybris 1I1-

WEnnn CS sich SEINES Selbstverhältnisses limpft werden dürfen, sehr zeigen die
sichtig WwiIrcl: Denn als (GJelst ist der Mensch humanıitären Katastrophen, die mıt Be-
„e1In Verhältnis, das sich sich selbst VOCI- riffen wI1Ie „Auschwitz”, „Hiroshima” oder
hält”6, eine Synthese AaUuSs Endlic.  (1 und den „Killing Fil benannt werden, die
Unendlichkeit, Zeitlichkeit und Ewigkeit, ungeheuren Gestalten des „radikal Osen
Freiheit und Notwendigkeit. Jedoch: Kant) 1mM Menschen und seiInen Taten.
dieser Synthese scheitert der Mensch, weil Vor dieser kulturgeschichtlichen Epipha-

unfähig ist, sich 1mM absoluten Anderen Nn1ie des Osen zeigte Jungst die Philosophin
Se1iINer selbst ründen. Susan eiman In ihrer tiefsinnigen Analy-

Dass mMenschliche Freiheit die der neuzeitlichen Moralphilosophie auf,
ökonomischen und gesellschaftlich-poli- dass das adikal BÖöse, se1it dem WITFr CN mıt
tischen Bedingungen menschlicher SO7z719- „Auschwitz“ identifizieren, nicht mehr
lisation zurückgebunden ist, hat Karl Marx infach mıt dem Begriff der willentlichen
verdeutlicht. Charles arwın führte die Absicht eingeholt werden kann.“$ eiman

tat AUS seinem Gattungsbegrift (dem eiINes Menschen überhaupt) könne gefolgert werden (denn
alsdann wAare 61€ notwendig), sondern kann nach dem, WI1IE 11La ih durch Erfahrung kennt,
nicht anders beurteilt werden, der 111all kann CS, als subjektiv notwendig, ın jedem, uch dem
besten Menschen voraussetzen“.

Kierkegaard, Der Begriff ngst, Güterslioh
Ders., DIie Krankheit zu Tode, Güterslioh
Kurzschlüssig 1st allerdings der Versuch der Soziobiologie, das Ssogenannte BOse 11UT als Äggres-
SION identifizieren (vgl LOFeNZ, Das Ssogenannte BOse. Fur Naturgeschichte der ÄAggressli-
ONn München “01995)

Neiman, IDER BOse denken. Eiıne andere Geschichte der Philosophie, Frankfurt/M. 2002
DIie Philosophin zeigt ın Cieser profunden Studie auf, dass das Erdbeben VO  3 Lissabon 1755
uUu11s gelehrt habe, Naturkatastrophen nicht mehr als BOSseSs, sondern als be]l CI1LNECIN, das

400 Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

 tät aus seinem Gattungsbegriff  (dem eines Menschen überhaupt) könne gefolgert werden (denn 
alsdann wäre sie notwendig), sondern er kann nach dem, wie man ihn durch Erfahrung kennt, 
nicht anders beurteilt werden, oder man kann es, als subjektiv notwendig, in jedem, auch dem 
besten Menschen voraussetzen“.

25 S. Kierkegaard, Der Begriff  Angst, Gütersloh 21983, 60.
26 Ders., Die Krankheit zum Tode, Gütersloh 31985, 8.
27 Kurzschlüssig ist allerdings der Versuch der Soziobiologie, das sogenannte Böse nur als Aggres-

sion zu identifi zieren (vgl. K. Lorenz, Das sogenannte Böse. Zur Naturgeschichte der Aggressi-
on“ [1963], München 201995).

28 S. Neiman, Das Böse denken. Eine andere Geschichte der Philosophie, Frankfurt/M. 2002. 
Die Philosophin zeigt in dieser profunden Studie auf, dass das Erdbeben von Lissabon 1755 
uns gelehrt habe, Naturkatastrophen nicht mehr als Böses, sondern als Übel zu nennen, das 

Doch Kants Freiheitsanalyse blieb inso-

fern noch abstrakt, als sie die biologischen, 

existenziellen, historisch-sozialen und 

psychologischen Bedingungen mensch-

licher Freiheit nicht umfassend genug in 

Rechnung stellte. Erst das 19. Jahrhundert 

legte wesentliche Freiheitsbedingtheiten 

frei. Sören Kierkegaards Interpretation der 

Erbsünde zählt deshalb zu den genialsten 

Reinterpretationen des biblischen Befunds 

des sündigen Menschen, weil er die Freiheit 

als ein Vermögen bestimmt, das nicht nur 

die Möglichkeiten des Handelns freisetzt, 

sondern gleichursprünglich die Angst 

verursacht, ist diese doch „der Schwindel 

der Freiheit“25. Die existenzielle Angst ent-

springt nicht dem Gefühl einer äußeren 

Bedrohung, sondern dem Bewusstsein, 

wenn es sich seines Selbstverhältnisses an-

sichtig wird: Denn als Geist ist der Mensch 

„ein Verhältnis, das sich zu sich selbst ver-

hält“26, eine Synthese aus Endlichkeit und 

Unendlichkeit, Zeitlichkeit und Ewigkeit, 

Freiheit und Notwendigkeit. Jedoch: an 

dieser Synthese scheitert der Mensch, weil 

er unfähig ist, sich im absoluten Anderen 

seiner selbst zu gründen.

Dass menschliche Freiheit an die 

ökonomischen und gesellschaftlich-poli-

tischen Bedingungen menschlicher Sozia-

lisation zurückgebunden ist, hat Karl Marx 

verdeutlicht. Charles Darwin führte die 

menschliche Gattung auf die evolutive Ge-

schichte des Lebens zurück. Und Sigmund 

Freud förderte mit seiner tiefenpsycho-

logischen Analyse des Menschen zutage, 

dass über die psychischen Grundkräfte 

der Aggressivität und Liebe der freie Wille 

nicht einfach verfügen kann, sondern ih-

nen weitgehend ausgeliefert ist.27

Was die Natur- und Humanwissen-

schaften am christlichen und aufkläre-

rischen Freiheitspathos desillusioniert 

haben, hat erst recht die Dialektik der 

Emanzipationsgeschichte zerstört: den 

Glauben, der Mensch könne sich aus sei-

nem „Hang zum Bösen“ einfach herauszi-

vilisieren. So wenig die sozialen und indi-

viduellen Schritte zur Emanzipation und 

Autonomie als menschliche Hybris verun-

glimpft werden dürfen, so sehr zeigen die 

humanitären Katastrophen, die mit Be-

griffen wie „Auschwitz“, „Hiroshima“ oder 

den „Killing Fields“ benannt werden, die 

ungeheuren Gestalten des „radikal Bösen“ 

(I. Kant) im Menschen und seinen Taten. 

Vor dieser kulturgeschichtlichen Epipha-

nie des Bösen zeigte jüngst die Philosophin 

Susan Neiman in ihrer tiefsinnigen Analy-

se der neuzeitlichen Moralphilosophie auf, 

dass das radikal Böse, seit dem wir es mit 

„Auschwitz“ identifizieren, nicht mehr 

einfach mit dem Begriff der willentlichen 

Absicht eingeholt werden kann.28 Neiman 



Gruber/,, N VOT dem BOsen 6,13) 401

stutzt sich el auf Hannah Arendts Buch Anderen und letztlich auf (Jott. So soll aD-
„Eichmann In Jerusalem 2! worın Arendt schließend ezeigt werden, inwiefern der
eulillic. macht, dass das 0OSsSe gerade nichts CAFrC1sS  1che Glaube rlösung In CSUuSs
Radikales oder Myster1Öses sich hat, Christus nicht ein VO  b aufßen automatisch
sondern VOL em ana ist: „Das 0OSsSe hat wirksamer Mechanismus ist, sondern die
sich als radikaler erwıiesen als vorgesehen. Wiedergewinnung menschlicher ez1e-Gruber/„... rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)  401  stützt sich dabei auf Hannah Arendts Buch  Anderen und letztlich auf Gott. So soll ab-  „Eichmann in Jerusalem“*, worin Arendt  schließend gezeigt werden, inwiefern der  deutlich macht, dass das Böse gerade nichts  christliche Glaube an Erlösung in Jesus  Radikales oder Mysteriöses an sich hat,  Christus nicht ein von außen automatisch  sondern vor allem banal ist: „Das Böse hat  wirksamer Mechanismus ist, sondern die  sich als radikaler erwiesen als vorgesehen.  Wiedergewinnung menschlicher Bezie-  ... Die abendländische Tradition krankt  hungsfähigkeit.  an dem Vorurteil, dass das Böseste, was  der Mensch tun kann, aus den Lastern der  3. Die erlösende Kraft der Liebe  Selbstsucht stammt; während wir wissen,  dass das Böseste oder das radikal Böse mit  solchen begreifbaren, sündigen Motiven  Das christliche Glaubensbekenntnis von  gar nichts mehr zu tun hat. Was das radikal  der Erlösung des Menschen in und durch  Böse nun wirklich ist, weiß ich nicht, aber  Jesus Christus steht seit jeher einer unwi-  mir scheint, es hat irgendwie mit den fol-  derlegbaren Tatsache gegenüber: Die Wi-  derfahrnisse des Bösen und Unheilvollen  genden Phänomenen zu tun: Die Überflüs-  sigmachung von Menschen als Menschen.  menschlichen Lebens haben eine unüber-  Dies alles wiederum entspringt, oder bes-  windbare Persistenz. Die Welt erscheint so  ser hängt zusammen mit dem Wahn von  unerlöst wie eh und je. Dieser Widerspruch  einer Allmacht ... des Menschen.  «30  entsteht, wenn „Erlösung“ als dogmatisch  Was Arendt mit dieser wahnhaften  objektivierter, von jeder menschlichen Er-  andeutet,  Selbstverabsolutierung  liegt  fahrung und Sinndeutung abgelöster Vor-  letztlich im Abbruch der Beziehung des  gang bestimmt wird, der transhistorisch  Menschen zum Anderen. In der Gewalt  und transsubjektiv im Christusereignis  erscheint das Böse als die Auslöschung  geschehen ist. Die urchristliche Rede von  des anderen. Doch für Arendt ist das Böse  Erlösung kann aber nicht vom Charakter  sowenig eine Substanz wie das Gute, die  des Versprechens, der befreienden Praxis  Freiheit oder die Macht. Es sind Begriffe  und der eschatologischen Ausständigkeit  für Ereignisse ausschließlich zwischen-  abgeschüttelt werden. Diesen Grundcha-  menschlichen Verhaltens. Dieser moderne  rakter einer geschichtlich-praktischen Di-  Befund zum Phänomen des Bösen berührt  mension von Erlösung hat das Paradigma  in einer bemerkenswerten Annäherung  der befreiungstheologischen Soteriologie  den Ausgangspunkt der biblischen Inspi-  im 20. Jahrhundert aufgenommen.  rationen zum Wesen des Menschen: in der  Auch der jüdische Vorwurf, dass das  Beschreibung des menschlichen Verlusts  Christentum die jüdische Erlösungshoff-  seiner Bezogenheit auf sich selbst, auf den  nung durch die Annahme ihrer Erfüllung  schlichtweg zu akzeptieren sei, weil es zur evolutionären conditio humana gehöre. Nicht so das  moralisch Böse, das der Mensch durch sein intentionales Handeln verursache.  29  30  H. Arendt, Eichmann in Jerusalem, New York 1963 (Reinbek 1978).  H. Arendt/K. Jaspers, Briefwechsel, München-Zürich 1985, 202f. zit. n. W. Heuer, Hannah  Arendt über das Böse im 20. Jahrhundert, in: D. Horster (Hg.), Das Böse neu denken. Hannah-  Arendt-Lectures und Hannah-Arendt- Tage 2005, Weilerswist 2006, 15-28, 18.DIe abendländische Tradition krankt hungsfähigkeit.

dem Vorurteil, dass das Böseste, Was

der Mensch tun kann, AaUuSs den Lastern der
Dıe earlösende ra der ı1eSelbstsuc. STaAMML; während WITFr wI1ssen,

dass das Böseste oder das adikal 0OSe mıt
olchen begreifbaren, sündigen oltıven Das CAFrC1sS  1che Glaubensbekenntnis VO  b

gal nichts mehr tun hat Was das adikal der rlösung des Menschen In und Uurc
0OSe 1U  b wirklich ist, weiß ich nicht, aber CSUS Christus steht se1t jeher einer NWI1-
MIır scheint, CS hat irgendwie mıt den fol- derlegbaren Tatsache gegenüber: DIe W1-

derfahrnisse des Osen und Unheilvollengenden Phänomenen tun DIe Überflüs-
sigmachung VO  b Menschen als Menschen. menschlichen Lebens en eine unuüber-
DIes es wilederum entspringt, oder bes- windbare Persistenz. DIe Welt erscheint
SCI äng mıt dem Wahn VO  b unerlöst WIE eh und Je 1eser Widerspruch
einer MaAac.Gruber/„... rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)  401  stützt sich dabei auf Hannah Arendts Buch  Anderen und letztlich auf Gott. So soll ab-  „Eichmann in Jerusalem“*, worin Arendt  schließend gezeigt werden, inwiefern der  deutlich macht, dass das Böse gerade nichts  christliche Glaube an Erlösung in Jesus  Radikales oder Mysteriöses an sich hat,  Christus nicht ein von außen automatisch  sondern vor allem banal ist: „Das Böse hat  wirksamer Mechanismus ist, sondern die  sich als radikaler erwiesen als vorgesehen.  Wiedergewinnung menschlicher Bezie-  ... Die abendländische Tradition krankt  hungsfähigkeit.  an dem Vorurteil, dass das Böseste, was  der Mensch tun kann, aus den Lastern der  3. Die erlösende Kraft der Liebe  Selbstsucht stammt; während wir wissen,  dass das Böseste oder das radikal Böse mit  solchen begreifbaren, sündigen Motiven  Das christliche Glaubensbekenntnis von  gar nichts mehr zu tun hat. Was das radikal  der Erlösung des Menschen in und durch  Böse nun wirklich ist, weiß ich nicht, aber  Jesus Christus steht seit jeher einer unwi-  mir scheint, es hat irgendwie mit den fol-  derlegbaren Tatsache gegenüber: Die Wi-  derfahrnisse des Bösen und Unheilvollen  genden Phänomenen zu tun: Die Überflüs-  sigmachung von Menschen als Menschen.  menschlichen Lebens haben eine unüber-  Dies alles wiederum entspringt, oder bes-  windbare Persistenz. Die Welt erscheint so  ser hängt zusammen mit dem Wahn von  unerlöst wie eh und je. Dieser Widerspruch  einer Allmacht ... des Menschen.  «30  entsteht, wenn „Erlösung“ als dogmatisch  Was Arendt mit dieser wahnhaften  objektivierter, von jeder menschlichen Er-  andeutet,  Selbstverabsolutierung  liegt  fahrung und Sinndeutung abgelöster Vor-  letztlich im Abbruch der Beziehung des  gang bestimmt wird, der transhistorisch  Menschen zum Anderen. In der Gewalt  und transsubjektiv im Christusereignis  erscheint das Böse als die Auslöschung  geschehen ist. Die urchristliche Rede von  des anderen. Doch für Arendt ist das Böse  Erlösung kann aber nicht vom Charakter  sowenig eine Substanz wie das Gute, die  des Versprechens, der befreienden Praxis  Freiheit oder die Macht. Es sind Begriffe  und der eschatologischen Ausständigkeit  für Ereignisse ausschließlich zwischen-  abgeschüttelt werden. Diesen Grundcha-  menschlichen Verhaltens. Dieser moderne  rakter einer geschichtlich-praktischen Di-  Befund zum Phänomen des Bösen berührt  mension von Erlösung hat das Paradigma  in einer bemerkenswerten Annäherung  der befreiungstheologischen Soteriologie  den Ausgangspunkt der biblischen Inspi-  im 20. Jahrhundert aufgenommen.  rationen zum Wesen des Menschen: in der  Auch der jüdische Vorwurf, dass das  Beschreibung des menschlichen Verlusts  Christentum die jüdische Erlösungshoff-  seiner Bezogenheit auf sich selbst, auf den  nung durch die Annahme ihrer Erfüllung  schlichtweg zu akzeptieren sei, weil es zur evolutionären conditio humana gehöre. Nicht so das  moralisch Böse, das der Mensch durch sein intentionales Handeln verursache.  29  30  H. Arendt, Eichmann in Jerusalem, New York 1963 (Reinbek 1978).  H. Arendt/K. Jaspers, Briefwechsel, München-Zürich 1985, 202f. zit. n. W. Heuer, Hannah  Arendt über das Böse im 20. Jahrhundert, in: D. Horster (Hg.), Das Böse neu denken. Hannah-  Arendt-Lectures und Hannah-Arendt- Tage 2005, Weilerswist 2006, 15-28, 18.des Menschen. eCC3() entsteht, Wenn „Erlösung‘ als dogmatisch

Was Arendt mıt dieser wahnhaften objektivierter, VO  b jeder menschlichen Er-
andeutet,Selbstverabsolutierung ijeg fahrung und Sinndeutung abgelöster VoOor-

letztlich 1mM Abbruch der Beziehung des Salg bestimmt wird, der transhistorisch
Menschen ZU. Anderen. In der (Gewalt und transsubjektiv 1mM Christusereignis
erscheint das Ose als die Auslöschung geschehen 1st. DIe urchristliche Rede VO  b

des anderen. och für Arendt ist das 0OSe rlösung kann aber nicht VO Charakter
Ssowen1g eine Substanz wI1Ie das Gute, die des Versprechens, der befreienden Taxls
Freiheit oder die Macht Es sind egriffe und der eschatologischen Ausständigkeit
für Ereignisse ausschließlich zwischen- abgeschüttelt werden. 1esen Tundcha-
menschlichen Verhaltens. 1eser moderne rakter einer geschichtlich-praktischen |DJE
Befund ZU. Phänomen des Osen berührt Mensi0ON VO  b rlösung hat das Paradigma
In einer emerkenswerten Annäherung der befreiungstheologischen Soteriologie
den Ausgangspunkt der biblischen Inspl- 1mM Jahrhundert aufgenommen.
ratiıonen ZU. esen des Menschen: In der Auch der jüdische Vorwurf, dass das
Beschreibung des menschlichen Verlusts Christentum die jüdische Erlösungshoff-
SseiINner Bezogenheit auf sich selbst, auf den NUNg Urc. die Annahme ihrer Erfüllung

schlichtweg akzeptieren sel1, weil ZUr! evolutionären conditio humana gehöre. Nicht das
moralisch BOSse, das der Mensch durch se1in intentionales Handeln verursache.

Arendt, FEFichmann ın Jerusalem, New 'Ork 1963 Reinbek 1978
Arendt/K. Jaspers, Briefwechsel, München-/Zürich 1985, 2021 zıt Heuer, Hannah

Arendt über das BOse 1m Jahrhundert, 1n Horster (He.) Das BOose 1IEU denken. Hannah-
Arendt-Lectures un: Hannah-Arendt- Tage 2005, Weilerswist 2006, 15-28,

401Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

 schlichtweg zu akzeptieren sei, weil es zur evolutionären conditio humana gehöre. Nicht so das 
moralisch Böse, das der Mensch durch sein intentionales Handeln verursache.

29 H. Arendt, Eichmann in Jerusalem, New York 1963 (Reinbek 1978).
30 H. Arendt/K. Jaspers, Briefwechsel, München–Zürich 1985, 202f. zit. n. W. Heuer, Hannah 

Arendt über das Böse im 20. Jahrhundert, in: D. Horster (Hg.), Das Böse neu denken. Hannah-
Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage 2005, Weilerswist 2006, 15–28, 18.

stützt sich dabei auf Hannah Arendts Buch 

„Eichmann in Jerusalem“29, worin Arendt 

deutlich macht, dass das Böse gerade nichts 

Radikales oder Mysteriöses an sich hat, 

sondern vor allem banal ist: „Das Böse hat 

sich als radikaler erwiesen als vorgesehen. 

… Die abendländische Tradition krankt 

an dem Vorurteil, dass das Böseste, was 

der Mensch tun kann, aus den Lastern der 

Selbstsucht stammt; während wir wissen, 

dass das Böseste oder das radikal Böse mit 

solchen begreifbaren, sündigen Motiven 

gar nichts mehr zu tun hat. Was das radikal 

Böse nun wirklich ist, weiß ich nicht, aber 

mir scheint, es hat irgendwie mit den fol-

genden Phänomenen zu tun: Die Überflüs-

sigmachung von Menschen als Menschen. 

Dies alles wiederum entspringt, oder bes-

ser hängt zusammen mit dem Wahn von 

einer Allmacht … des Menschen.“30

Was Arendt mit dieser wahnhaften 

Selbstverabsolutierung andeutet, liegt 

letztlich im Abbruch der Beziehung des 

Menschen zum Anderen. In der Gewalt 

erscheint das Böse als die Auslöschung 

des anderen. Doch für Arendt ist das Böse 

sowenig eine Substanz wie das Gute, die 

Freiheit oder die Macht. Es sind Begriffe 

für Ereignisse ausschließlich zwischen-

menschlichen Verhaltens. Dieser moderne 

Befund zum Phänomen des Bösen berührt 

in einer bemerkenswerten Annäherung 

den Ausgangspunkt der biblischen Inspi-

rationen zum Wesen des Menschen: in der 

Beschreibung des menschlichen Verlusts 

seiner Bezogenheit auf sich selbst, auf den 

Anderen und letztlich auf Gott. So soll ab-

schließend gezeigt werden, inwiefern der 

christliche Glaube an Erlösung in Jesus 

Christus nicht ein von außen automatisch 

wirksamer Mechanismus ist, sondern die 

Wiedergewinnung menschlicher Bezie-

hungsfähigkeit.

3. Die erlösende Kraft der Liebe

Das christliche Glaubensbekenntnis von 

der Erlösung des Menschen in und durch 

Jesus Christus steht seit jeher einer unwi-

derlegbaren Tatsache gegenüber: Die Wi-

derfahrnisse des Bösen und Unheilvollen 

menschlichen Lebens haben eine unüber-

windbare Persistenz. Die Welt erscheint so 

unerlöst wie eh und je. Dieser Widerspruch 

entsteht, wenn „Erlösung“ als dogmatisch 

objektivierter, von jeder menschlichen Er-

fahrung und Sinndeutung abgelöster Vor-

gang bestimmt wird, der transhistorisch 

und transsubjektiv im Christusereignis 

geschehen ist. Die urchristliche Rede von 

Erlösung kann aber nicht vom Charakter 

des Versprechens, der befreienden Praxis 

und der eschatologischen Ausständigkeit 

abgeschüttelt werden. Diesen Grundcha-

rakter einer geschichtlich-praktischen Di-

mension von Erlösung hat das Paradigma 

der befreiungstheologischen Soteriologie 

im 20. Jahrhundert aufgenommen.

Auch der jüdische Vorwurf, dass das 

Christentum die jüdische Erlösungshoff-

nung durch die Annahme ihrer Erfüllung 



40) Gruber/,, N VOT dem BOsen 6,13)

und seelischen Verinnerlichung entstellt der Überwindung des Osen unwider-
habe,* kann 1Ur korrigiert werden, WEnnn ufliche Zusage geworden 1st. Aber dieses
der Streit zwischen en und Christen da- soteriologische Ax1om ist nicht In dem
rüber, „WeI VO  b ihnen erlöst und WelI nicht Siınn verstehen, dass CSUuSs Christus der
erlöst”“>2 ist, dorthin zurückgewendet wird, Ermöglichungsgrund, sondern dass CI das

es sSseiInen Ausgangghat In herausragende Realsymbol der erlösenden
der jesuanischen Sendung, das schon Jetz G egenwart (,ottes ist.” Dabei bleibt die
wirksame Gottesreich als Unterbrechung Paradoxie bestehen, dass CSUS nicht als ein
der es bestimmenden Macht des Osen siegreicher, sondern als ein scheiternder

erkennen und daraufhin Se1INn Leben Prophet zugrunde ging  54 und das Bekennt-
andern (vgl. 1,15; 10,18; 4) Mt N1s Se1iINer Auferstehung seiInen SIAUSAaMECN
‚2-6 Jesu TaxXIls, terben und Auferste- Tod nicht ungeschehen oder erträglicher

machthen ist nicht die Unterbrechung des Osen
insgesamt, sondern der Widerstand 11- Es ist richtig, dass bei Paulus schon
ber dem Osen Urc. die größere Kraft eine Fokussierung auf das objektive Er-
der (ewaltlosigkeit (Mt 5)5)) der Verge- gangensein VO  b rlösung geschieht. Seine
bungsbereitschaft (Mt 185,2 1ff), des Status- einseltige Zuspitzung VO  b rlösung auf
verzichts (Mk 9,35 p3.r)‚ der Solidaritä mıt die Befreiung VO  b der uUun: „erklärt jede
den Kranken (Lk 3,10-17), üundern (Lk andere Befreiungs- oder Erlösungsakti-
‚36-50) und gesellschaftlich Ausgeschlos- vıtat als sekundär  6635 und überblendet die

(z.B 17,11—-19), der Fähigkeit, jesuanische Taxls der Befreiung AaUS der
menschlichen Not 1ese Tendenz der Ob-zerstörerischer (Gewalt lieber Se1INn eigenes

Leben opfern, als den Feind vernich- jektivierung ist besonders In der hellenisti-
ten (Mt , 1 1-12; 8,3411) Was VO  b CSUS schen Theologie der späateren Jahrhunderte
ıIn den Evangelien erinner wird, ist darum MAasSsSIV ausgefaltet worden und tauschte die
die bis heute angefochtene und aufßerhalb jüdische Leidensempfindlichkeit die
jeder menschlichen Einlösbarkeit liegen- spatere, mafisgebend gewordene christ-
de Überzeugung, dass In seInem M ess1a- 1C. Sündenempfindlichkeit.”® emge-
nischen Handeln (,ottes Verheifßsung VO  u enüber betont Hasenhüttl Recht,

41 Siehe dazu Ben-Chorin: Der Jude weilß „zutiefst Cdie Unerlöstheit der Welt Uun: kennt
un: anerkennt Inmıiıtten Cieser Unerlöstheit keine Enklaven der Erlösung. DIie Konzeption der
erlösten Seele Inmıiıtten einer unerlösten Welt 1st ihm fremd, urfremd, VO Urgrund selner EX1S-
[en7z her unzugänglich” Die Antwort des Jona. 7Zum Gestaltwandel Israels, Hamburg 1956, o
zıt Werbick, Den Glauben veranCctwortifen. Eıne Fundamentaltheologie, Freiburg 2000, 434)

Thoma, Erlösung ın jüdischer Optik, 1: FEFrlöst durch C'hristus. Soteriologie 1m Kontext. Hg
VOoO  3 Christen/ W. Kirchschläger, Freiburg (Ch) 2000, 13-28,
Vgl arıng, ESUS C'hristus der Frlöser. Der christliche Erlösungsglaube 1m Spannungsfeld
VOoO  3 Fvolution Uun: Schuldgeschichte, 1: Gruber/R. Kögerler (He.) Erlösung heute? (S. Anm.
15), Wiıen 2007, 17-76,
Vgl Ders., Das BOose ın der christlichen Tradition, 1n Taubhe (He.) IDER BOse ın den Weltreli-
gjlonen, Darmstadt 2003, G — 20,

Hasenhüttl, Befreiung eT1SUS Suühne?* e ede VO  3 Erlösung 1m Paradigma der Befreiungs-
theologie un: der Sühnechristologie, 1: eb_RAf
Vgl dazu Meftz, Theodizee-empfindliche Gottesrede, 1n fIers. (He.) „Landschaft AUS

Schreien“. Fur Dramatik der Theodizeefrage, Maiınz 1995,

402 Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

31 Siehe dazu S. Ben-Chorin: Der Jude weiß „zutiefst um die Unerlöstheit der Welt und er kennt 
und anerkennt inmitten dieser Unerlöstheit keine Enklaven der Erlösung. Die Konzeption der 
erlösten Seele inmitten einer unerlösten Welt ist ihm fremd, urfremd, vom Urgrund seiner Exis-
tenz her unzugänglich“ (Die Antwort des Jona. Zum Gestaltwandel Israels, Hamburg 1956, 99, 
zit. n. J. Werbick, Den Glauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie, Freiburg 2000, 434).

32 C. Th oma, Erlösung in jüdischer Optik, in: Erlöst durch Christus. Soteriologie im Kontext. Hg. 
von E. Christen/W. Kirchschläger, Freiburg (Ch) 2000, 13–28, 15.

33 Vgl. H. Häring, Jesus Christus der Erlöser. Der christliche Erlösungsglaube im Spannungsfeld 
von Evolution und Schuldgeschichte, in: F. Gruber/R. Kögerler (Hg.), Erlösung heute? (s. Anm. 
15), Wien 2007, 17–76, 49.

34 Vgl. Ders., Das Böse in der christlichen Tradition, in:  J. Laube (Hg.), Das Böse in den Weltreli-
gionen, Darmstadt 2003, 62–120, 74.

35 G. Hasenhüttl, Befreiung versus Sühne? Die Rede von Erlösung im Paradigma der Befreiungs-
theologie und der Sühnechristologie, in: ebd. 77–104, 84f.

36 Vgl. dazu J. B. Metz, Th eodizee-empfi ndliche Gottesrede, in: Ders. (Hg.), „Landschaft  aus 
Schreien“. Zur Dramatik der Th eodizeefrage, Mainz 1995, 81–102.

und seelischen Verinnerlichung entstellt 

habe,31 kann nur korrigiert werden, wenn 

der Streit zwischen Juden und Christen da-

rüber, „wer von ihnen erlöst und wer nicht 

erlöst“32 ist, dorthin zurückgewendet wird, 

wo alles seinen Ausgang genommen hat: in 

der jesuanischen Sendung, das schon jetzt 

wirksame Gottesreich als Unterbrechung 

der alles bestimmenden Macht des Bösen 

zu erkennen und daraufhin sein Leben zu 

ändern (vgl. Mk 1,15; Lk 10,18; Lk 4; Mt 

11,2–6). Jesu Praxis, Sterben und Auferste-

hen ist nicht die Unterbrechung des Bösen 

insgesamt, sondern der Widerstand gegen-

über dem Bösen durch die größere Kraft 

der Gewaltlosigkeit (Mt 5,5), der Verge-

bungsbereitschaft (Mt 18,21ff), des Status-

verzichts (Mk 9,33 par), der Solidarität mit 

den Kranken (Lk 13,10–17), Sündern (Lk 

7,36–50) und gesellschaftlich Ausgeschlos-

senen (z.B. Lk 17,11–19), der Fähigkeit, 

zerstörerischer Gewalt lieber sein eigenes 

Leben zu opfern, als den Feind zu vernich-

ten (Mt 5,11–12; Mk 8,34ff). Was von Jesus 

in den Evangelien erinnert wird, ist darum 

die bis heute angefochtene und außerhalb 

jeder menschlichen Einlösbarkeit liegen-

de Überzeugung, dass in seinem messia-

nischen Handeln Gottes Verheißung von 

der Überwindung des Bösen unwider-

rufliche Zusage geworden ist. Aber dieses 

soteriologische Axiom ist nicht in dem 

Sinn zu verstehen, dass Jesus Christus der 

Ermöglichungsgrund, sondern dass er das 

herausragende Realsymbol der erlösenden 

Gegenwart Gottes ist.33 Dabei bleibt die 

Paradoxie bestehen, dass Jesus nicht als ein 

siegreicher, sondern als ein scheiternder 

Prophet zugrunde ging34 und das Bekennt-

nis seiner Auferstehung seinen grausamen 

Tod nicht ungeschehen oder erträglicher 

macht.

Es ist richtig, dass bei Paulus schon 

eine Fokussierung auf das objektive Er-

gangensein von Erlösung geschieht. Seine 

einseitige Zuspitzung von Erlösung auf 

die Befreiung von der Sünde „erklärt jede 

andere Befreiungs- oder Erlösungsakti-

vität als sekundär“35 und überblendet die 

jesuanische Praxis der Befreiung aus der 

menschlichen Not. Diese Tendenz der Ob-

jektivierung ist besonders in der hellenisti-

schen Theologie der späteren Jahrhunderte 

massiv ausgefaltet worden und tauschte die 

jüdische Leidensempfindlichkeit gegen die 

spätere, so maßgebend gewordene christ-

liche Sündenempfindlichkeit.36 Demge-

genüber betont G. Hasenhüttl zu Recht, 



Gruber/,, N VOT dem BOsen 6,13) 403

dass jesuanische Erlösungserfahrung nicht gesetzt werden kann. Jesu Auferstehung
Freiheit Von Leid, un: und Tod, sondern AaUuSs dem Tod Urc. die göttliche Liebe ist
gegenüber diesen Unheilserfahrungen ist: das Unterpfand für diese Behauptung, die
„50 ist rlösung ein Erfahrungsgeschehen TEUNC. 1Ur In den Zeugnissen des erlit-

und überwundenen Osen entdecktund nicht ein ingrieiner Fremdautorität
oder Fremdursache.”> werden kann. CSUuSs VO  b Nazareth War für

DIe CAFrC1sS  1che Bekenntnistradition den christlichen Glauben der euge, dass
hat dieses Erfahrungsgeschehen VOLF em IHNan olcher Liebe vertrauen kann. och
aufgrun des johanneischen Zugangs ZU. dieses Vertrauen ist ein Akt, der VO Men-
Christusereignis 1mM Grundbegriff der LIe- schen selbst geleistet werden I11USS, und
be verdichtet. Auch für diesen Begriff gilt, ohne ihn wird rlösung nicht erfahrbar. In
Was VO  b den Begriffen Erlösung, unde, dieser erlösenden Kraft der Liebe vertritt

uns Christus VOLF (J,ott und dem leidendenSchuld us  s gesagtl worden ıst als Relati-
onskategorie ist der Gehalt VO  b Liebe nicht Nächsten.“®
infach In eine objektivierende Sprache DIe erlösende Kraft der Liebe ist
übersetzbar, sondern ist performativ und nicht mıt 35  ]l-Macht” verwechseln.
kontextuell. Als nicht trennende FEIN- DIe CAFrs  1che Soteriologie verstrickte
heit VO  b (jottes- und Nächstenliebe (vgl. sich immer wleder In Fehlschlüsse, die

AaUuSs der Identifikation VO  b Liebe und All-Joh 4) 7-20) ereignet sich In ihr eine VOCI-

ebende und unbedingt bejahende AÄAner- mächtigkeit entspringen. 35  macht  C6 1ST

kennung des Anderen, die den Vorschein unbegrenzte Souveränıität, absolute Ver-
VO  b rlösung schon Jetz aktiviert als fügung. Besonders gegenüber dem Leid
fürsorgliche Solidarität, als empathische und Osen wünschen WITFr uns (,ottes Al-
Nähe, als versöhnende andlung. Das macht, denn das Ose dulden, stuünde
Bekenntnis ZUFK rlösung kann die Form 1mM Widerspruch ZU. (juten. Aber dann
der Liebe, sich immer wleder NEeU auf S1€ musste (,ottes Liebe In etzter KONsequenz
einzulassen, und die Wirkkraft des Osen die Freiheit des Menschen aufßer Kraft
mıt leidensbereiter Solidaritä üÜüberwin- seizen. och der „Allmächtige bestimmt
den, nicht überspringen, 1mM Gegenteil: 1Ur sich dazu, sich VO  u der Urc. ihn selbst
AaUS der TaxXls liebender und Gerechtigkeit geschenkten Freiheit des Menschen nicht
Sschaltfender ommunikation wird das Be- 1Ur scheinbar, sondern mıt en ONSe-
kenntnis überhaupt erst glaubwürdig. DIe- QUCHNZECNHN bestimmen lassen:; das el

Erfahrung VO  b Liebe nthält eine FVI- (J,ott verpflichtet sich In SOUVeraner Frel-
denz VO  b einer eigentümlichen, „‚stark wI1Ie heit dazu, sich mıt keinen anderen Mitteln
derß (vgl. HIid 8,6) selenden Macht, die den einzelnen Menschen oder die
Urc. die (;egenerfahrungen des Unheil- Geschichte insgesamt durchzusetzen als
vollen und Osen nicht infach aufßer Kraft mıt denen der unbedingten Anerkennung

Hasenhüttl, Befreiung s Anm 35), 101
Dorothee Sölle hat m.E darum Cdie wichtigste Weichenstellung VOoO  3 der traditionellen sühne-
christologischen einer christologisch-anthropologischen Stellvertretungskonzeption voll7z0-
CI Siehe DeS., Stellvertretung. E1ın Kapitel nach dem ‚Tode Gottes, Stuttgart 1965 Vegl. uch
K Menke s Anm 23) Gestrich, C'hristentum un: Stellvertretung. Religionsphiloso-
phische Untersuchungen zu Heilsverständnis un: ZuUu!r Grundlegung der Theologie, Tübingen
2001

403Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

37 G. Hasenhüttl, Befreiung (s. Anm. 35), 101.
38 Dorothee Sölle hat m.E. darum die wichtigste Weichenstellung von der traditionellen sühne-

christologischen zu einer christologisch-anthropologischen Stellvertretungskonzeption vollzo-
gen: Siehe Dies., Stellvertretung. Ein Kapitel nach dem ‚Tode Gottes‘, Stuttgart 1965. Vgl. auch 
K.-H. Menke (s. Anm. 23) u. C. Gestrich, Christentum und Stellvertretung. Religionsphiloso-
phische Untersuchungen zum Heilsverständnis und zur Grundlegung der Th eologie, Tübingen 
2001.

dass jesuanische Erlösungserfahrung nicht 

Freiheit von Leid, Sünde und Tod, sondern 

gegenüber diesen Unheilserfahrungen ist: 

„So ist Erlösung ein Erfahrungsgeschehen 

und nicht ein Eingriff einer Fremdautorität 

oder Fremdursache.“37

Die christliche Bekenntnistradition 

hat dieses Erfahrungsgeschehen vor allem 

aufgrund des johanneischen Zugangs zum 

Christusereignis im Grundbegriff der Lie-

be verdichtet. Auch für diesen Begriff gilt, 

was von den Begriffen Erlösung, Sünde, 

Schuld usw. gesagt worden ist: als Relati-

onskategorie ist der Gehalt von Liebe nicht 

einfach in eine objektivierende Sprache 

übersetzbar, sondern ist performativ und 

kontextuell. Als nicht zu trennende Ein-

heit von Gottes- und Nächstenliebe (vgl. 

1 Joh 4, 7–20) ereignet sich in ihr eine ver-

gebende und unbedingt bejahende Aner-

kennung des Anderen, die den Vorschein 

von Erlösung schon jetzt aktiviert als 

fürsorgliche Solidarität, als empathische 

Nähe, als versöhnende Handlung. Das 

Bekenntnis zur Erlösung kann die Form 

der Liebe, sich immer wieder neu auf sie 

einzulassen, und die Wirkkraft des Bösen 

mit leidensbereiter Solidarität zu überwin-

den, nicht überspringen, im Gegenteil: nur 

aus der Praxis liebender und Gerechtigkeit 

schaffender Kommunikation wird das Be-

kenntnis überhaupt erst glaubwürdig. Die-

se Erfahrung von Liebe enthält eine Evi-

denz von einer eigentümlichen, „stark wie 

der Tod“ (vgl. Hld 8,6) seienden Macht, die 

durch die Gegenerfahrungen des Unheil-

vollen und Bösen nicht einfach außer Kraft 

gesetzt werden kann. Jesu Auferstehung 

aus dem Tod durch die göttliche Liebe ist 

das Unterpfand für diese Behauptung, die 

freilich nur in den Zeugnissen des erlit-

tenen und überwundenen Bösen entdeckt 

werden kann. Jesus von Nazareth war für 

den christlichen Glauben der Zeuge, dass 

man solcher Liebe vertrauen kann. Doch 

dieses Vertrauen ist ein Akt, der vom Men-

schen selbst geleistet werden muss, und 

ohne ihn wird Erlösung nicht erfahrbar. In 

dieser erlösenden Kraft der Liebe vertritt 

uns Christus vor Gott und dem leidenden 

Nächsten.38

Die erlösende Kraft der Liebe ist 

nicht mit „All-Macht“ zu verwechseln. 

Die christliche Soteriologie verstrickte 

sich immer wieder in Fehlschlüsse, die 

aus der Identifikation von Liebe und All-

mächtigkeit entspringen. „Allmacht“ ist 

unbegrenzte Souveränität, absolute Ver-

fügung. Besonders gegenüber dem Leid 

und Bösen wünschen wir uns Gottes All-

macht, denn das Böse zu dulden, stünde 

im Widerspruch zum Guten. Aber dann 

müsste Gottes Liebe in letzter Konsequenz 

die Freiheit des Menschen außer Kraft 

setzen. Doch der „Allmächtige bestimmt 

sich dazu, sich von der durch ihn selbst 

geschenkten Freiheit des Menschen nicht 

nur scheinbar, sondern mit allen Konse-

quenzen bestimmen zu lassen; das heißt, 

Gott verpflichtet sich in souveräner Frei-

heit dazu, sich mit keinen anderen Mitteln 

gegen den einzelnen Menschen oder die 

Geschichte insgesamt durchzusetzen als 

mit denen der unbedingten Anerkennung 



404 Gruber/,, N VOT dem Bösen“ 6,13)

sondern 1mM Sinne e1iNnes Wahrnehmensder einmal geschenkten Andersheit der
geschöpflichen Freiheit. ”“ Das Bekennt- und Unterbrechens des Negatıven. Woher
N1s „CGott ist Liebe“ Joh 4,8) erschliefßt hat die Liebe diese Kraft? S1e entspringt AaUuSs

sich darum nicht AaUS einer Art neutralen dem Nnspruc. der Unbedingtheit, welche
Beobachterperspektive, sondern 1Ur AaUS die Liebe selbst ıst Liebe 111 dem Anderen
der engaglerten Teilnehmerperspektive unbedingt gul Se1INn. In der Innenerfahrung
liebender Anerkennung, welche die CSUS- der Liebe fühlen WITFr uns VO (‚uten In
erfahrung der Urchristen freigesetzt hat. Nnspruc. INCN, das uns restlos dem
In dieser Erfahrung zeigt sich die Liebe als Anderen gegenüber verpflichtet SEe1IN lässt.
Jene ‚Macht”, In der auch die Realität des Wenn der CAFrC1sS  1che Glaube die gOLL-
Nicht-Liebens bis ZUFK Aufßersten NmMaAac 1C. Liebe als die Kraft der rlösung be-
bewusst wiIird. DIe Liebe erscheint dann als stimmt, cdarf nicht verschwiegen werden,
eine Macht ZUFK NmMAaC. Nicht 1mM Sinne dass „e1In unaufgeklärter est und der
einer resignierten Schwäche oder eiInNnes INdAdruc. des leeren Versprechens, e1-
Gutheißens des Osen und des Leidens, Ner selbsterregten Ideologie” übrig bleibt.

„Denn WelI In SeINer Machtlosigkeit keinen
Eindlu{fß mehr hat, kann eben nichts ZU.

Weiterführende Lıteratur: esseren andern. Wenn umgekehrt aber
Christen, en und Muslime AaUuSs der KraftÄring, Das 0OSsSe In der Welt. (,ottes

Macht oder hnmacht?, Darmstadt 1999 dieser Liebe dennoch eDen, Zukunft SC
stalten und sich immer wleder das Werkiıne ausgezeichnete Studie ZU. Problem
der Veränderung machen, dann kann die-des Osen, das sowohl einen geschicht-

lichen Überblick als auch eine theologisch Liebe doch, er NMacCchLT, nicht
infach machtlos SEC1IN. CCA()

gründliche Problemerörterung bletet.
K Menke, Stellvertretung Befreiung

CommunI1o. DIe zentralen Denkformen
Der Autor Prof. Dr YTAaNz Gruber, gebder Soteriologie ıIn der deutschsprachigen
1960, tudium In 1MNZ und Innsbruck, istTheologie des Jahrhunderts, In ThPh
seit 2001 nhaber des Lehrstuhls für DOg-8 1 2006) 21-59 Der umfassende Fachar-

gibt einen sehr Überblick ber matik und Okumenische Theologie der
Katholisch-Theologischen Privatuniıversi-den soteriologischen Diskurs der egen-

wartl. tat 1MNZ und seit 20053 Chefredakteur der
ThPQ. Publikationen ücher): Von oftYTUDEer, Öögerler (Hg.) rlösung heu-

te? eitrage eiInNnes interdisziplinären Sym- reden In geschichtsloser eit. Zur symbo-
P OS10NS, Wılıen 2007 Der Sammelband ischen Sprache eschatologischer Hoffnung,

Freiburg-Basel-Wien 199/; Im Haus deserortier die Rede VO  b rlösung AaUS theo-
logischer, religionswissenschaftlicher, Lebens. iInNe Theologie der Schöpfung, Re-

gensburg 200T; Das entzauberte eschöpf.ziologischer und naturwissenschaftlicher
Sichtweise. OMNIUurYen des christlichen Menschenbildes,

Kevelaer 20053

So fasstKMenke s Anm 23), 56, einen Grundgedanken der Soteriologie VO  3 Thomas Prop-

arıng, Das BOose ın der Welt. (,ottes Macht der Ohnmacht?®, Darmstadt 1999, 193

404 Gruber/„… rette uns vor dem Bösen“ (Mt 6,13)

39 So fasst K.-H. Menke (s. Anm. 23), 56, einen Grundgedanken der Soteriologie von Th omas Pröp-
per zusammen.

40 H. Häring, Das Böse in der Welt. Gottes Macht oder Ohnmacht?, Darmstadt 1999, 193.

Weiterführende Literatur: 

H. Häring, Das Böse in der Welt. Gottes 

Macht oder Ohnmacht?, Darmstadt 1999. 

Eine ausgezeichnete Studie zum Problem 

des Bösen, das sowohl einen geschicht-

lichen Überblick als auch eine theologisch 

gründliche Problemerörterung bietet. 

K.-H. Menke, Stellvertretung – Befreiung 

– Communio. Die zentralen Denkformen 

der Soteriologie in der deutschsprachigen 

Theologie des 20. Jahrhunderts, in: ThPh 

81 (2006), 21–59. Der umfassende Fachar-

tikel gibt einen sehr guten Überblick über 

den soteriologischen Diskurs der Gegen-

wart.

F. Gruber/R. Kögerler (Hg.), Erlösung heu-

te? Beiträge eines interdisziplinären Sym-

posions, Wien 2007. Der Sammelband 

erörtert die Rede von Erlösung aus theo-

logischer, religionswissenschaftlicher, so-

ziologischer und naturwissenschaftlicher 

Sichtweise.

der einmal geschenkten Andersheit der 

geschöpflichen Freiheit.“39 Das Bekennt-

nis „Gott ist Liebe“ (1 Joh 4,8) erschließt 

sich darum nicht aus einer Art neutralen 

Beobachterperspektive, sondern nur aus 

der engagierten Teilnehmerperspektive 

liebender Anerkennung, welche die Jesus-

erfahrung der Urchristen freigesetzt hat. 

In dieser Erfahrung zeigt sich die Liebe als 

jene „Macht“, in der auch die Realität des 

Nicht-Liebens bis zur äußersten Ohnmacht 

bewusst wird. Die Liebe erscheint dann als 

eine Macht zur Ohnmacht. Nicht im Sinne 

einer resignierten Schwäche oder eines 

Gutheißens des Bösen und des Leidens, 

sondern im Sinne eines Wahrnehmens 

und Unterbrechens des Negativen. Woher 

hat die Liebe diese Kraft? Sie entspringt aus 

dem Anspruch der Unbedingtheit, welche 

die Liebe selbst ist: Liebe will dem Anderen 

unbedingt gut sein. In der Innenerfahrung 

der Liebe fühlen wir uns vom Guten in 

Anspruch genommen, das uns restlos dem 

Anderen gegenüber verpflichtet sein lässt.

Wenn der christliche Glaube die gött-

liche Liebe als die Kraft der Erlösung be-

stimmt, darf nicht verschwiegen werden, 

dass „ein unaufgeklärter Rest und der 

Eindruck des leeren Versprechens, ei-

ner selbsterregten Ideologie“ übrig bleibt. 

„Denn wer in seiner Machtlosigkeit keinen 

Einfluß mehr hat, kann eben nichts zum 

Besseren ändern. Wenn umgekehrt aber 

Christen, Juden und Muslime aus der Kraft 

dieser Liebe dennoch leben, Zukunft ge-

stalten und sich immer wieder an das Werk 

der Veränderung machen, dann kann die-

se Liebe doch, trotz aller Ohnmacht, nicht 

einfach machtlos sein.“40

Der Autor: Prof. Dr. Franz Gruber, geb. 

1960, Studium in Linz und Innsbruck, ist 

seit 2001 Inhaber des Lehrstuhls für Dog-

matik und Ökumenische Theologie an der 

Katholisch-Theologischen Privatuniversi-

tät Linz und seit 2003 Chefredakteur der 

ThPQ. Publikationen (Bücher): Von Gott 

reden in geschichtsloser Zeit. Zur symbo-

lischen Sprache eschatologischer Hoffnung, 

Freiburg–Basel–Wien 1997; Im Haus des 

Lebens. Eine Theologie der Schöpfung, Re-

gensburg 2001; Das entzauberte Geschöpf. 

Konturen des christlichen Menschenbildes, 

Kevelaer 2003.


