ThPQ 155 (2007) 405-418

405

Regina Ammicht Quinn

Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

Glaube, Hoffnung, Liebe: Im Korinther-
brief und durch die Theologie- und From-
migkeitsgeschichte des Christentums hin-
durch sind dies die Anker- und Identifika-
tionspunkte christlichen Lebens. Genau an
diesen Punkten soll Freud ins Gespréch ge-
bracht werden, denn es sind diese Punkte,
an denen Abgrenzungen gezogen, genau-
so aber mogliche Briicken gebaut werden
kénnen.!

1. Glaube und Wissen

Als im Jahr 1927 ein Interview mit Freud
erschien, in dem er von seinem ,,Mangel an
religioser Glaubigkeit“ und seiner ,,Gleich-
giiltigkeit gegen eine Fortdauer nach dem
Tode“ sprach, hatte diese Mitteilung ein
»larmendes Echo™.

Einem der Leser dieses Interviews,
einem amerikanischen Arzt, der sich als
»wohlwollender Kollege“ vorstellt, war die-
ser Mangel an Religiositdt unertréglich; er
unternahm es, den Kollegen Freud zu be-
kehren, und er tat es, indem er von seiner
eigenen Bekehrung berichtete.

Im letzten Studienjahr, so steht es in
seinem an Freud gerichteten Brief, war er
im Seziersaal der Universitat, als die Leiche
einer alten Frau herein getragen wurde, die
ein so liebes, entziickendes Gesicht hatte,

dass in ihm der Gedanke aufblitzte: Es gibt
keinen Gott - gébe es ihn, hétte er es nie
erlaubt, dass diese liebe alte Frau hier im
Seziersaal endet.

Am selben Nachmittag beschloss er,
nie wieder in die Kirche zu gehen. Da hérte
er eine Stimme, die zu seiner Seele sprach
und ihr nahe legte, diesen Schritt zu
tiberdenken. In den folgenden Tagen, so
schreibt der Arzt, machte Gott seiner Seele
deutlich, dass die Bibel sein Wort und der
Glaube unfehlbar wahr sei. Seine Auffor-
derung an Freud: es zuzulassen, dass Gott
auch seiner Seele die Wahrheit offenbart.

Freuds Antwort ist so hoflich wie la-
konisch: Er freue sich zu horen, dass es
dem Kollegen durch ein solches Erlebnis
moglich geworden sei, seinen Glauben zu
bewahren. Thn personlich habe Gott nie
eine solche innere Stimme horen lassen,
und wenn er sich — mit Riicksicht auf sein
Alter: Freud war 61 - nicht sehr beeile,
werde es nicht seine Schuld sein, wenn er
bis zum Ende bliebe, was er jetzt sei: ein
ungldubiger Jude.

Was sich unter der Uberschrift ,,Ein
religioses Erlebnis“ in Freuds Schriften
findet, ist damit die Geschichte einer miss-
gliickten Bekehrung, mit einer kleinen
Analyse des Gldubigen als Gratiszugabe.
Freud duf3ert sein Befremden dartiber, dass
die Anfrage an Gottes Giite ausgerechnet

Grundlage dieses Beitrages ist ein Vortrag, den die Autorin beim ,,Tag der Hochschulen® (Fo-

rum St. Severin / Evangelische Hochschulgemeinde Linz) am 11. Oktober 2006 in Linz gehalten

hat.

2 Ludwig Marcuse, Sigmund Freud. Sein Bild vom Menschen (1956), Ziirich 1972, 104.

Sigmund Freud, Ein religiéses Erlebnis, in: Gesammelte Werke, hrsg. v. Anna Freud, Bd. 14:

Werke aus den Jahren 1925-1931, London 1948 (Reprint 1955), 393-396.



406

Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

in dieser Situation, beim Tod der freund-
lichen alten Dame, aufbricht und nicht
am breiten und tiefen Leid der Welt; und
er bietet die Erkldrung, dass die alte Dame
den Medizinstudenten an seine Mutter er-
innert haben mag und diese 6dipale Liebe
zur Mutter sofort Ressentiments gegen den
Vater weckte, der Medizinstudent aber sein
Vaterbild noch nicht wirklich von seinem
Gottesbild losgeldst hatte. Die Diagnose:
ein gravierend entwicklungsverzogerter
Medizinstudent, der noch mit vierjahriger
Liebe an seiner Mutter hingt und dessen
sich aufbdumender Skeptizismus durch die
totale Unterwerfung unter Gott/Vater sein
personliches Ergebnis des Odipuskom-
plexes ist.

Dieses ,religiose Erlebnis“ ist ein
kleines Lehrstiick in Sachen Freud und Re-
ligion, und zwar weniger, was die Inhalte,
sondern vielmehr, was die Struktur betrifft:
Es ist die Geschichte eines Bekehrungsver-
suchs durch das Erinnern und Mitteilen
eines Stiicks der eigenen Lebensgeschichte
und die Abwehr dieses Bekehrungsversuchs
durch die wissenschaftliche Analyse dieser
Erinnerung. Nicht nur findet keine Bekeh-
rung statt. Es gibt auch keinen Dialog.

Anderthalb Jahrhunderte nach Freuds
Geburt stellt sich die Frage, ob eine solche
Begegnung heute anders verlaufen konnte;
und wenn ja, warum.

Freuds Leben ist kurz umrissen: Am
6. Mai 1856 in dem mihrischen Stadtchen
Freiberg geboren; 1939, am 21. Tag, nach-
dem mit dem Uberfall auf Polen der Krieg
begonnen hatte — nicht ,der letzte, son-
dern ,,mein letzter Krieg, so der sterbende

Freud - mit Hilfe mehrerer Morphininjek-
tionen nach einem langen, schmerzhaften
und verkriippelnden Leiden an Kieferkrebs
im Londoner Exil gestorben. Er hatte das
Gliick zu sterben, ohne wissen zu miissen,
was mit seinen Schwestern geschehen wiir-
de: Adolfine verhungerte im Lager There-
sienstadt; Pauline, Rosa und Marie wurden
1942 ermordet, wahrscheinlich in Ausch-
witz.*

Bezugspunkt des Lebens war Wien, die
Heimat, die verhasste Heimat, die Heimat,
von der er sich immer verstofien fiihlte. Als
in den 20er Jahren seine Steuererkldrung
angezweifelt wurde, da er doch, so die Be-
hérde, sogar reiche auslandische Patienten
habe, antwortete Freud: ,, Ich stelle mit Ver-
gniigen diese erste, offizielle Anerkennung
fest, die meinem Werk in Osterreich zuteil
wird.“> Aber, und auch das ist Freud: , Das
Leben ist bekanntlich sehr schwierig und
sehr kompliziert, und es gibt viele Wege
zum Zentralfriedhof ...“’. Aber es gibt kei-
nen legitimen, ordentlichen, wissenschaft-
lichen Weg zu Gott.

»Fir Gottes dunkle Wege hat noch nie-
mand eine Laterne erfunden” - so schon
der 17-jahrige Freud. Sein Leben lang ver-
sucht er dann, diese Laterne zu konstruie-
ren und hoch zu halten - aber nicht, um
Gottes Wege zu erleuchten, sondern um
mit dem aufkldrenden Licht die gottlichen
Wege als ganz und gar menschliche zu be-
schreiben.

Dabei war Freud keineswegs ein re-
ligiés unmusikalischer Mensch. Er war
eher einer, der die Auffiihrungen der gro-
flen Werke kritisiert, einer, der mit Sach-

Zur Biografie und Analyse des sozialhistorischen Kontexts des Werks vgl.: Peter Gay, Sigmund

Freud. Eine Biographie fiir unsere Zeit, Frankfurt/M. 22006; Max Schur, Sigmund Freud: Leben
und Sterben, Frankfurt/M. 1973. Einen neuen Blick auf Freuds Werk wirft Micha Brumlik, Sig-
mund Freud. Der Denker des 20. Jahrhunderts, Weinheim/Basel 2006.

5 Zit. nach Marcuse, Sigmund Freud (s. Anm. 2), 49.

6 Zit. ebd., 65.



Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

407

kenntnis Partituren liest, selbst aber kein
Musikinstrument spielt, einer, der sich
nachdriicklich fragte, was Menschen dazu
treibt, Musik zu machen. Das Instrument,
das er spielt, ist die Wissenschaft, seine
eigene aufkldrerische Form der Wissen-
schaft. Mit diesem Instrument versucht er
Religion zu entschliisseln wie Traume. Er
tut es vor allem, aber nicht nur, in seinen
religionskritischen Schriften: Zwangshand-
lung und Religionsausiibung, 1907; Totem
und Tabu, 1912/13; Zukunft einer Illusion
(,mein schlechtestes Buch’), 1927; Der
Mann Moses, 1939.

Die groflen Kontroversen zwischen
Freud und den Gldubigen seiner Zeit,
zwischen Analytikern und Theologen, da-
mals und heute, beziehen sich im Wesent-
lichen auf zwei Punkte: zum einen auf den
von Freud ausgefithrten Zusammenhang
von religiosem Ritual und neurotischer
Zwangshandlung und zum anderen auf
die Definition von Religion als Illusion, als
kindliche Ilusion. Illusionen, so definiert
Freud mit Bedacht, sind aber keine Téu-
schungen oder Irrtiimer; Illusionen haben
ihren Ursprung in den ,iltesten, stirksten,
dringendsten Wiinschen der Menschheit®,
sie sind Ausfluss dieser Wiinsche, nicht Re-
sultate der Erfahrung oder des Denkens.

Freuds Religionskritik — die, wie er
selbst betonte, ja keineswegs neu war -
hitte sicher sehr viel weniger Aufsehen er-
regt, wire sie nicht verbunden mit seinem
Sprechen tiber das Unaussprechliche, tiber
menschliche Triebe, iiber Sexualitdt, auch
iiber die Sexualitdt der seit der Romantik
als ,rein’ gedachten Kinder.

Entsprechend ausgeprdgt waren die
Schmihungen der Zeitgenossen, die Freud
des ,,Panschweinismus® bezichtigten, die
wie der Geheime Medizinalrat Professor
Wilhelm Weygandt auf einem Hamburger
Kongress 1910 der Ansicht waren, Freuds
Theorien seien keine Angelegenheit fiir die
Wissenschaft, sondern eine Angelegenheit
fir die Polizei und hitten ihren Ursprung
in seinem unmoralischen Leben."

Jenseits solcher Schméhungen hat die
Auseinandersetzung um Religion und die
Freud’sche Theorie bislang haufig nach
dem Muster stattgefunden, das der Arzt
in seinem Brief an Freud geprégt hat: Auf
der einen Seite wird eine religiose WAHR-
HEIT - in Grofbuchstaben - gegen den
Ketzer verteidigt, auf der anderen Seite
wird in der psychoanalytischen Wahrheits-
suche Religion als Symptom oder als Ursa-
che von Symptomen untersucht.

Der Kern dieser Auseinandersetzung
ist die vorausgesetzte Unvereinbarkeit von
Wissenschaft und Religion. Der ,Krieg
zwischen Wissenschaft und Religion;, das
Schlagwort des 18. Jahrhunderts, im 19.
Jahrhundert leidenschaftlich wiederholt,
war fiir Freud eine unverriickbare Tatsa-
che. ,... jede wissenschaftliche Untersu-
chung eines religiosen Glaubens®, so Freud
in einem Brief an Charles Singer vom Ok-
tober 1938, hat ,den Unglauben zur Vor-
aussetzung“!'. Es ist eine unverriickbare
Tatsache, die von Vertretern des religiésen
Glaubens durchaus geteilt wurde - wie
andere Glaubige, Teilhard de Chardin ist
hier ein Beispiel, es schmerzhaft erfahren
mussten.

7" Von diesem Selbst-Urteil Freuds berichtet Ronald W. Clark, Freud — The Man and the Cause,

New York 1980, 530.

8 Sigmund Freud, Zukunft einer Illusion., in: Ders., Gesammelte Werke (s. Anm. 3), Bd. 14, 327-

380; 352.

®  Vgl. Peter Gay, Sigmund Freud (s. Anm. 4), 604.
0 Vgl. Ludwig Marcuse, Sigmund Freud (s. Anm. 2), 44f.
"' Vgl. Peter Gay, Sigmund Freud (s. Anm. 4), 616.



408

Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

Nachdem der hundertfiinfzigste Ge-
burtstag Freuds vergangen ist, scheint es
nun die Pflicht der Nachgeborenen zu sein,
das 19. Jahrhundert hinter sich zu lassen.

Zum einen ist die Geschichte der
groflen Krankungen - von Kopernikus
iber Darwin zu Freud - weitergegan-
gen und hat weitaus grofiere Krankungen
produziert: die Infragestellung des freien
Willens beispielsweise oder die mdgliche
Produktion des Menschen im Labor. Zum
anderen hat die Theologie, in neuer Weise
mittelalterliche Impulse fortsetzend, sich
in weiten Teilen selbst als Wissenschaft,
auch als aufklarerische Wissenschaft, etab-
liert, wenn auch die Frage nach dem, was
eine ,Glaubenswissenschaft® sein kénnte,
einem andauernden Diskurs unterworfen
ist. Jenseits des ,garstigen Grabens® zwi-
schen Glauben und Wissenschaft entstehen
hier neue Ansatzpunkte fiir ein Gespréch.
Fiir die Theologie ist es ein Gesprach mit
einem, der konsequent nach dem Sinn
gefragt hat. Freud hat nichtmetaphysisch
nach dem Sinn gefragt, und er hat zugleich
mit Nachdruck auf der Moglichkeit von
Sinn beharrt - etwa in seiner Ablehnung
des Behaviorismus.

Dieses Gesprich mit einem nach Sinn
fragenden Freud kann heute von der Theo-
logie aufgenommen werden. Zunichst
aber soll hier ein Umweg gemacht werden:
ein Umweg iiber eine Geschichte, der aber
eigentlich kein Umweg ist, da es Lebens-
geschichten sind, die Freuds Werk, Freuds
Stoff ausmachen.

2. Vom Schweigen
und vom Sprechen

»Als Einzelkind hatte ich lange Zeit einen
Bruder. Meine Ferienbekanntschaften, mei-

ne Spielgefihrten mussten mir aufs Wort
glauben, wenn ich ihnen dieses Mirchen
auftischte. Ich hatte einen Bruder. Schoner
alsich, starker als ich. Einen alteren Bruder,
erfolgreich und unsichtbar.“ So beginnt
der preisgekronte Roman ,,Ein Geheimnis®
von Philippe Grimbert'?, 1948 in Paris ge-
boren.

Es ist die Geschichte des Einzelkindes,
das sich einen Bruder imaginiert, und es
ist die Geschichte des Erwachsenen, der
dem Kind, das er war, zu einer eigenen
und wahren Geschichte verhelfen mdchte.
Das Kind, von dem hier als ,,Ich* die Rede
ist, hat keinen Namen. Auch bei der er-
wihnten Taufe bleibt es namenlos. Keiner
der Erwachsenen scheint es beim Namen
nennen zu wollen. Ich nenne das Kind,
provisorisch, Philippe.

Philippes imaginierter Bruder ist in
jeder Hinsicht besser als er. Er entspricht
dem Korperideal der beiden sportlichen
Eltern, deren Kind, Philippe, schwach,
klein, krénklich, ein ,Kiimmerling® ist.
Mit diesem Phantasie-Bruder spielt sich
nun eine eigentiimliche Geschichte ab: Zu-
néchstist er ein Verbiindeter: Er nimmt die
Angst vor dem Dunklen und fliistert in der
Schule richtige Antworten ins Ohr. Je alter
Philippe aber wird, desto schwieriger wird
das Verhiltnis zu dem ,,Schattenbruder®;
der imaginierte Bruder wird zunehmend
zum spottischen und zynischen Tyrannen,
mit dem man kampft, gegen den man aber
nie gewinnt.

Der imaginierte Bruder gehort in die
imaginierte Geschichte, die Philippe bis zu
seinem 15. Geburtstag fiir seine eigene und
wirkliche Geschichte hélt: die Geschich-
te des einzigen und katholischen Sohns
der beiden sportlichen Eltern, umgeben
von Grof3vater, Tanten, Onkeln. Alles gut.
Alles normal. In der Nachbarwohnung

12 Vgl. Philippe Grimbert, Ein Geheimnis, Frankfurt 2006.



Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

409

gibt es eine Freundin der Familie, Louise,
eine dltere Dame in einem Heilberuf, das
Gegenteil der Sportler: Louise hat einen
Klumpfuf3.

Indieser Familie wird geschwiegen. Der
Grofvater ,verlor nie ein Wort® tiber seine
Jugend in einem Vorort von Bukarest.?
Der Vater trainiert seinen Korper, damit
der Korper dessen Herkunft verschweigt.™
Zu den Tanten, Onkeln und Grofdeltern
besteht fiir Philippe eine Distanz, ,die
keine Fragen zulief"*. Die alternde Mut-
ter verstummt nach einem Schlaganfall
vollig. Und der kurz nach dem Krieg ge-
anderte Familiennamen - von Grinberg zu
Grimbert - enthalt das ,,T das gleichzeitig
der Imperativ des franzosischen Verbs fiir
»schweigen® ist, se taire: ,tais!“ schweig!
»1ch riss mir Wunden am Stacheldraht, der
das Schweigen umzaunte.“'¢

Dieses Schweigen wird aufgefiillt
durch Imagination - eine Imagination, die
aber nur kurze Zeit trostet, dann verzwei-
feln lasst.

Und dann geschieht es.

»Am Tag nach meinem fiinfzehnten
Geburtstag erfuhr ich endlich, was ich
immer gewusst hatte.“!” Als in der Schule
ein Dokumentarfilm tiber den Holocaust
gezeigt wird, 16st ein obszones Bild einer
nackten toten Frau, die in einen Graben
gezerrt wird, bei dem Anfithrer der Klasse
Lachen aus. Philippe versucht mitzulachen
und schldgt dann plotzlich in unvermit-
telter und ungeziigelter Wut auf den La-
chenden ein.

Philippe erzahlt diesen Vorfall Louise,
und Louise nimmt dies als Anlass, um tiber
eine andere Geschichte nicht mehr schwei-

13 Ebd,, 51.
4 Ebd,, 33.
15 Ebd. 53.
16 Ebd., 67.
7" Ebd., 60.

gen zu miissen. Die erfundene Geschichte
gibt den Blick frei auf die gefundene Ge-
schichte. Der Bruder ist das Bindeglied
beider Geschichten.

Denneinmal gab eseinen Bruder, Halb-
bruder, Simon, der alles in sich verkdrperte,
was Philippe selbst nicht ist, selbstbewusst,
stark, frohlich, sportlich, das erste Kind
des Vaters, Maxine, und dessen erster Frau,
Hannah. In dieser ersten Ehe gibt es noch
die ,andere Frau, Hannahs Schwigerin
Tania, in die sich der Brautigam am Tag sei-
ner Hochzeit verliebt. Es beginnt ein Tanz
von Anziehung, Eifersucht, Begehren und
Verzicht - der Verzicht ist markiert durch
die Geburt des kleinen, perfekten Sohnes.
Dieser Tanz ist unterlegt vom Gepolter der
politischen Situation. Beide Familien sind
jiidisch, und als die Gefahr nicht mehr ge-
leugnet werden kann, machen sich Maxine
und sein Bruder mit Hilfe eines Schleusers
und gefilschter Passe auf den Weg iiber die
Demarkationslinie ins freie, nicht besetz-
te Frankreich; die beiden Ehefrauen, die
Freundin Louise und das Kind Simon sol-
len nachfolgen, wenn alles sicher ist.

Fir die zuriickbleibende Ehefrau Han-
nah beginnt nun in Paris ein Alptraum. Zu-
néchst werden ihre alten Eltern deportiert.
Unmittelbar danach erfiahrt sie, dass Tania,
die Nebenbuhlerin, schon bei den Man-
nern, bei ihrem Mann angekommen ist.
Die Eltern haben sie verlassen; nun, da ist
sie sich sicher, wird ihr Mann dasselbe tun.
Sie verfillt in Schweigen und sagt nur noch
einen einzigen Satz. Diesen letzen Satz sagt
Hannah in dem Café, in dem die Frauen,
das Kind und der Schleuser, unauffillig, an
verschiedenen Tischen, auf die Nacht war-



410

Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

ten, um die Grenze zu tiberqueren. Als das
Kind Simon auf der Toilette ist, kommen
drei deutsche Offiziere in das Café und
kontrollieren die Pdsse der Gaste. Han-
nah reicht ihnen nicht ihren gefilschten,
sondern ihren richtigen Pass, den Pass der
franzosischen Jiidin und sagt, als Simon
zuriickkommt, ihren letzten Satz: ,,Das ist
mein Sohn.“**

Das ist mein Sohn: eine grofie, fast bi-
blische Geste der Anerkennung, die hier
nicht Leben verspricht, sondern den Sohn
mit der Mutter in den Tod reif3t.

Spiter erfahren wir, dass beide direkt
nach ihrer Ankunft in Auschwitz getétet
wurden. Maxine und Tania werden lang-
sam, voller Skrupel, ein Paar und schlief3-
lich, nach dem Krieg, die Eltern des kleinen
Philippe. Weder Simons noch Hannahs
Namen werden je wieder ausgesprochen."

Die beiden Geschichten, die uns in die-
sem Buch erzahlt werden, sind Geschichten
vor dem Hintergrund des Schweigens.
Dass sie erzahlt werden, liegt daran, dass
das Schweigen gebrochen wird. Fiir den
Erzéhler ist das Brechen des Schweigens
ein lebensnotwendiger und menschlicher
Weg. Nachdem die Last des Schweigens, so
heifit es, von seinen Schultern genommen
war, beginnt der schwache kleine Junge zu
wachsen, wird erwachsen.

Die Konsequenzen
Zum einen lernt der Erzdhler mit diesem

sind zweifach:

und durch dieses Wissen leben. Zum an-
deren sind die Konsequenzen tiber-indivi-
duell, denn dieses Lebens-Wissen hat nicht
nur individuelle, sondern universelle mo-
ralische Qualitit: ,,Alle meine Verwand-
ten wussten von Simon, kannten ihn und
liebten ihn. Alle erinnerten sich an seine

18 Ebd., 109.
1 Ebd., 122.
20 Ebd., 68.

Lebenskraft, seine starke Personlichkeit.
Und alle hatten ihn mir verschwiegen.
Ohne es zu wollen, hatten auch sie ihn von
der Liste sowohl der Lebenden als auch
der Toten gestrichen, hatten aus Liebe die
Tat seiner Morder wiederholt. Man konnte
seinen Namen auf keinem Stein lesen, er
wurde von niemandem mehr ausgespro-
chen, ebenso wenig wie der seiner Mutter
Hannah. Simon und Hannah, die gleich
zweimal ausgeloscht wurden: vom Hass
ihrer Verfolger und von der Liebe ihrer
Néchsten.“®

3. Glaube, Hoffnung, Liebe

Was ist hier geschehen?

In der Form eines Romans, des ersten
Romans des prominenten Pariser Psycho-
analytikers Philippe Grimbert, werden
wir hinein genommen in einen psycho-
analytischen Vorgang. Eine versteckte
und verschwiegene Geschichte duflert sich
zundchst in Imagination, in Trdumen, im
Bewusstsein der eigenen Unzuldnglichkeit,
in Schmerz, in Ungliick und schliellich
in unkontrollierter Gewalttétigkeit. Das
Ans-Licht-Bringen dieser verschwiegenen
Geschichte, das Sprechenkoénnen, wird zur
Voraussetzung des Lebenkonnens. Eine
Art Heilung geschieht, die aber nicht im
Zustand vollkommenen Gliicks oder voll-
kommener Schmerzfreiheit endet, son-
dern in einem Zustand, der es erlaubt, mit
diesen Schmerzen zu leben.

Zugleich hat diese Sprache der Erinne-
rung eine weitere, menschheitsgeschicht-
liche Funktion: Sie wird zum Grab der
Toten. Die Toten werden nicht auferweckt;



Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

411

aber sie bekommen ein Grab - sie werden
dem zweiten Tod entrissen: dem Tod, der
eintritt, wenn die Néchsten mit den Mor-
dern paktieren, sei es durch Sprachlosigkeit,
sei es durch Schmerz, sei es durch Angst.

In dieser Geschichte finden wir ei-
nen ersten und grundlegenden Zugang
zu Freud, einen Zugang iiber die Methode
der Psychoanalyse, die ihrerseits eine lange
Geschichte hat.

Umgangsformen mit psychisch Kran-
ken hat es schon immer gegeben: das To-
lerieren oder Ignorieren; Exorzismus und
Irrenhaus, spiter dann Behandlungsme-
thoden im eigentlichen Sinn wie Magne-
tismus, Hypnose und Elektro-Therapie.

In dieser Tradition steht Freud - in ei-
ner Zeit, in der das Gebiet der Psychiatrie
aufregend war: zwischen 1818 und 1893
erschienen fast fiinfzig Fachzeitschriften in
Europa und in den USA.?' Freuds Kollege
Breuer war es zunichst, der feststellte, dass
das Sich-Erinnern Hysterie-Patientinnen
erleichterte; mit ihm gemeinsam entwickel-
te Freud die ,kathartische“ Methode, die
zur Psychoanalyse weiter geformt wurde.

Freuds Methode und Praxis der Psy-
choanalyse ist unldsbar verbunden mit
einer Hoffnung. Es ist die Hoffnung eines
alten philosophischen Ideals: dass Selbster-
kenntnis zur Befreiung fithre. Es ist nicht
die Hoffnung, die gegen den Tod aufsteht
wie die christliche Hoffnung; es ist nicht
die grofle, sondern eine kleine grofle
Hoffnung: dass wir unsere biografischen
Schmerzen, Verletzungen, Schwierigkeiten,
Stoérungen nicht in Symptomen ausagieren
miissen, sondern dass wir sie verstehen
und aus diesem Verstindnis Lebenskraft
schopfen konnen. Hier wird nicht Leid in
Freude verwandelt; vielmehr wird spezi-
fisch-neurotisches in allgemein-mensch-

21

liches Leid verwandelt. Ob dies, wie Freud
selbst immer wieder betont, kein Trost ist
- oder eben ein grofSer menschlicher Trost,
sei dahingestellt.

Der methodische und praktische For-
schungsansatz bei Freud ist mit Hoffnung
verbunden; im Zentrum aber steht die
Liebe - allerdings ist es Liebe in einer an-
deren Gestalt als theologische und from-
migkeitsgeschichtliche Texte von ihr spre-
chen. Die Liebe erscheint hier nicht als die
héiufig eher abstrakte Haltung Gott, Men-
schen und Welt gegeniiber, sondern Liebe
erscheint als Liebes-Leben, als sexuelles
Liebes-Leben. Und gerade dies ist auch
der Punkt, auf den sich zumindest die zeit-
genossischen Vorwiirfe Freud gegeniiber
konzentrierten.

Um richtig zu verstehen, wie und wa-
rum Freud von sexueller Liebe spricht, sind
drei Dinge festzuhalten: Er spricht, erstens,
nicht von Sexualitdt, weil — wie Kritiker
ihm vorgeworfen haben - er der Ansicht
ist, jeder Traum, jedes Symptom, jede Au-
Berungsform sei irgendwie auf Sexualitdt
zuriickzufithren. Er spricht von Sexualitit,
weil das Verborgene ihn interessiert und
weil es an der Zeit war, iiber das Verbor-
gene zu sprechen. Sexualitit bekommt,
zweitens, durch Freud einen weiteren Be-
deutungshorizont; Sexualitdt besteht nicht
nur aus expliziten Sexualakten, sondern
Sexualitdt umfasst den gesamten Prozess
der Entwicklung einer sexuellen Identi-
tat. Und, drittens, hat Freud hier durchaus
padagogische Absichten, die sich gegen das
biirgerliche Verschweigen der Sexualitit
richten. Hier ist Freud verwandt mit den
Literaten seiner Epoche, allen voran We-
dekind und Schnitzler. Freud beklagt, dass
man die Jugend mit ,unrichtiger psycho-
logischer Orientierung ins Leben entlésst*

Ludwig Marcuse, Sigmund Freud (s. Anm. 2), 13.



412

Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

- »als wenn man Leute, die auf eine Po-
larexpedition gehen, mit Sommerkleidern
und Karten der oberitalienischen Seen
ausriisten wiirde“*.

Die Liebe also erscheint bei Freud
nichtin der idealisierten Gestalt der Agape,
sondern als individuelle Lust, als Libido.
Und um diese individuelle Lust entdeckt
und entwirft Freud ein gewaltiges Drama
in fiinf Akten, dessen Held, Sexualitat/Li-
bido/Trieb, fiinf Orte durchwandert.” Der
1. Akt zeigt den Helden polymorph, an kei-
nen Teil des Korpers besonders gebunden;
im zweiten 2. Akt geht es um das lustvolle
Saugen des Sauglings; der Held ist oral be-
stimmt; im 3. Akt: anal; im 4. Akt: phal-
lisch; und im 5. Akt erreicht er die hochste,
die genitale Stufe, und mit der Bindung an
das andere Geschlecht kann das Drama,
ganz klassisch, ganz traditionell, gliicklich
enden.

Es wire aber kein Drama, wenn es
nicht Irrungen und Wirrungen gébe, die
stetige Gefahr, wie Freud sagt, kleben zu
bleiben (,,Klebrigkeit der Libido***) - und
damit die Gefahr, die eigene Geschlechts-
identitdt nur unvollstindig zu entwickeln
oder zu verfehlen.

Freud hat mit der Beschreibung dieses
Dramas nicht die Libido entdeckt; er hat
aber entdeckt, dass die besiegte und ver-
dréngte Lust nicht aus der Welt gedrangt
werden kann. Sie verbirgt sich, maskiert
sich, wird entstellt und kehrt als Ver-
drangtes wieder. Erst der genaue, genaues-
te Blick auf Sexualitét in ihrer Entwicklung
vom ersten Lebenstag an, in ihren unter-
schiedlichsten Formen und Ausdriicken,

22

in ihren Angsten, Triumen und Traumata,
erst dies ermdglicht es fiir Freud, ein Kon-
zept seelischer Gesundheit zu entwickeln,
das ein befriedigendes, sinnvolles Liebes-
Leben ermoglicht. Ein einfaches hedonis-
tisches Ausleben der Triebe war nie das
Interesse Freuds. Bei aller Ambivalenz, die
auf die Beziehungsprobleme zwischen dem
Forscher Freud und dem Moralisten Freud
hindeuten, ging es ihm darum, den Men-
schen Freiheit gegentiber ihren Trieben zu
ermoglichen.

Unterschiedliche des
Christentums sind immer misstrauisch ge-
wesen gegeniiber dem, was Freud als Libi-
do/Trieb/Lust/Sexualitdt erforschte. Dieses
Misstrauen ist kaum in den biblischen
Schriften selbst zu finden, prigt aber sehr
frith schon die Literatur der Kirchenviter.
Durch unterschiedliche kulturelle Fak-
toren und Mischungsverhaltnisse wird
in der Geschichte des Christentums eine
Bewegung in Gang gesetzt, die zu einer
Abwertung des Korperlichen, einem Miss-

Stromungen

trauen den Sinnen und der Sinnlichkeit
gegeniiber und zu einer Verurteilung der
Lust fihrten.

Das Zur-Sprache-Bringen des Ver-
schwiegenen hat Jahrhunderte lang in den
Beichtstiihlen stattgefunden, und manch-
mal mag die Intention nicht so weit von
einer Freudschen Intention entfernt gewe-
sen sein; manchmal, und haufiger, mag die
Thematisierung der Sexualitit unter der
Uberschrift ,,Siinde“ zum Verbergen, Ver-
stecken und damit, bis heute, zum un-kul-
tivierten Ausleben von Sexualitit Anlass
gegeben haben.

Vgl. ebd., 73; vgl. dazu Sigmund Freud, Zur sexuellen Aufkldrung der Kinder. Offener Brief an

M. Fiirst, in: Gesammelte Werke (s. Anm. 3), Bd. 7, 17-27; Ders., Die kulturelle Sexualmoral

und die moderne Nervositit, ebd., 143-167.

2 Vgl. Ludwig Marcuse, Sigmund Freud (s. Anm. 2), 87fF.

24

Freud beschreibt diese ,,Klebrigkeit“ z.B. in den Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoana-

lyse, in: Ders.: Gesammelte Werke (s. Anm. 3), Bd. 11, 360.



Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

413

Das Misstrauen gegeniiber Freuds pra-
ziser Thematisierung von Sexualitit mag
abnehmen, wenn wir uns einen der Grund-
satze der jlidisch/christlichen Tradition
vergegenwirtigen: Die Schopfung ist ,gut®
Der Grundsatz einer guten Schopfung
heif3t nicht, dass alles einfach in Ordnung
ist; eine gute Schopfung kann missbraucht
und zerstort werden. Er heiflt aber genau-
so wenig, dass diese Schopfung aus guten
und weniger guten, aus guten und zwangs-
laufig notigen, aus guten, sauberen und
aus schmutzigen Teilen besteht. Hier gilt
es neu zu lernen: von der hebréischen Bi-
bel, welche die Spaltung in eine reine Seele
und einen schmutzigen Kérper ebenso we-
nig kennt wie die Trennung von Eros und
Agape; von den Mystikerinnen und Mysti-
kern, die ihren Glauben mit Kategorien des
Korperlichen und des Leidenschaftlichen
ausdriicken kénnen. Und von Freud, der
deutlich macht, wie sehr das, was wir als
Menschen unter Liebe verstehen, mit un-
serer je eigenen Entwicklungsgeschichte
und unserem Korper verbunden ist.

Das Christentum sieht sich als Religion
der Liebe - und die Werke der Barmherzig-
keit, die im Namen dieser Liebe getan wur-
den und werden, sind welthistorisch ohne
Parallele. Und doch hat das Christentum
gerade hier einen verborgenen, sprachlo-
sen Teil: die sexuelle Liebe. Von Freud ler-
nen wir, dass das Verdringte nicht aus der
Welt gedrangt werden kann, sondern dass
es, oft schmerzhaft, wiederkehrt. Wir ler-
nen von ihm, dass das Sprechen tiber Liebe
im christlichen Kontext nicht die Liebe in
ihrer spezifischen Form als sexuelle Liebe
aussparen darf; dass es nicht und nie um
Verdrangen geht, sondern um Anerkennen
und Kultivieren.

» Ebd., Bd. 2/3, Fufinote zur Traumdeutung, 351.

26 Ebd., 377-403; 385.
27

Hoffnung und Liebe haben in ihrer
je eigenen Form ihren je eigenen Platz im
Freud’schen Werk. Und der Glaube? - Das
Christentum ist eine Religion; eine Religi-
on, die dem Schépfergott und dem Mensch
gewordenen Gott verpflichtet ist und die
Menschwerdung des Menschen zur Aufga-
be hat. Es ist ein Glaube, in dem das Wis-
sen seinen Platz hat — in doppelter Weise:
in der Form historischer, sprachlicher,
archdologischer, philosophischer und an-
derer Wissensbestinde, und in der Form
von Gewissheiten.

Freuds Theorie und Praxis sind The-
orie und Praxis eines Wissenschaftlers.
In seinem Wissen aber hat durchaus auch
ein Glaube Platz - es ist der Glaube an die
menschliche Vernunft. Auf diese Vernunft
beruft sich Freud dort, wo sich andere auf
Gott berufen.

Das durch Vernunft erworbene Wis-
sen aber ist fir Freud nie ein einfacher Be-
sitz. ,So ist es“ oder ,,So ist es nicht® heifst
es in Freuds Schriften so gut wie nie. Der
Wissenschaftler, der sich gegen Angriffe
deutlich und gewaltig verteidigen konn-
te, formuliert immer wieder mit Vorsicht,
Skepsis, Bescheidenheit und nicht ohne
Selbstpreisgabe: ,,Diese Darstellung ist mir
wirklich nicht wieder begegnet, so dass
ich an der Berechtigung der Deutung irre
geworden bin.“®
noch nicht ..

»lch verstand es damals
.“% Oder auch, das eigene
vorangegangene Urteil betreffend: ,Die-
ser Satz hilt neuen Einsichten nicht mehr
Stand.“¥

Wenn wir heute Freud grundlegend
kritisieren, dann nicht in seiner Hoffnung
und nicht in seiner Darstellung der Liebe
— wohl aber in seinem Glauben, seinem
Glauben an die Vernunft. Im Bewusstsein

Ders., Fufinote zur Traumdeutung (s. Anm. 24), 343.



414

Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

und in der historischen Erfahrung, dass
jede Vernunft - wie jede Aufklarung - ihre
eigene Dialektik haben kann, ist uns dieser
Glaube heute problematisch geworden.
Freuds Werk thematisiert nicht die not-
wendige Selbstkritik der Vernunft. Er gibt
uns Nachgeborenen aber - beispielsweise
in den Methoden der Traumdeutung - ein
Instrumentarium in die Hdnde, mit dem
die einem Text, einer Erzahlung, einem
verniinftigen’ Sachverhalt unterliegenden
Ideologeme erkannt werden konnen, das,
wofiir die so verfasste Vernunft blind und
stumm ist.

Dieses Instrumentarium kann und
muss auch auf Freuds Werk selbst ange-
wendet werden. Denn auch Freuds Theorie
enthilt das Ungesehene und das Ungesagte,
das Selbstverstdndliche und das ,Normale',
das einfach vorausgesetzt wird und dem
Freud mit einer zeitbedingten und seiner
Zeit gemiaflen Blindheit begegnet.

Zu diesem Ungesehenen und Unge-
sagten bei Freud gehoren vor allem die
Orte, wo Natur und Kultur in einem un-
trennbaren Gemisch zusammenflielen.
Das trifft in besonderer Weise auf Freuds
Bild und Analyse ,der Frau“ zu. Seine
Uberlegungen zur Weiblichkeit mit ihrem
unentwirrbaren Ineinander von Biologie
und Kultur sind nicht zuletzt eine deut-
liche Aussage iiber die soziale, kulturelle
und moralische Situation seiner Zeit: Fiir
Freud bleiben Madchen ,,unbestimmt lan-
ge” in der 6dipalen Situation und bauen sie
nur unvollstindig ab. Sie sind lebensldng-
lich Tochter, geliebt, geschiitzt, abhiangig,

28

unselbststindig. Dabei leidet die Bildung
des Uber-Ichs, das sich bei ihnen nur in
geschwichter oder verkiimmerter Form
etabliert. Beim Mann bewirkt das starke
Uber-Ich, verbunden mit einer starken
Libido und den entsprechenden Sublima-
tionsmoglichkeiten, eine starke Regel-Mo-
ral und das Engagement bei der Hervor-
bringung von Kulturleistungen; die Frau
dagegen ist unsicher und unzuverlissig in
moralischen Fragen, ihr einziger nennens-
werter Beitrag zu den Kulturleistungen ist,
so Freud, die Technik des Flechtens und
Webens - und die entspringt dem Wunsch,
das eigene, verachtete Geschlechtsorgan zu
verdecken.”®

Vielleicht kénnen wir uns heute ei-
nen Freud vorstellen, der im Himmel oder
sonstwo kopfschiittelnd sagt: ,,Ich verstand
es damals noch nicht ... , dieser Satz halt
neuen Einsichten nicht mehr Stand.“

Denn wir wissen, dass Freuds Theo-
rien weniger ein Gebdude als vielmehr ein
Fluss sind. Seine Schriften sind keine Ka-
thedralen, auch wenn sie im Nachhinein
immer wieder so behandelt wurden. Das
Werk ist ein Fluss, der sich mit der Ver-
anderung von Lebensgeschichten selbst
verdndert und der auf seine Weise mit der
Hoffnung, der Liebe und dem Glauben be-
fasst ist. Dies ist die Voraussetzung dafiir,
heute neu zu fragen: Was geschieht, wenn
wir die Auseinandersetzungen des 19.
Jahrhunderts zwischen Religion und Wis-
senschaft hinter uns lassen und eine neue
Anndherung versuchen?

Vgl. Sigmund Freud, Weiblichkeit, in: Vorlesung zur Einfithrung in die Psychoanalyse. Neue

Folge (Studienausgabe Bd. 1), Frankfurt/M. 1969, 544-564. Vgl. dazu auch: Ders., Drei Abhand-
lungen zur Sexualtheorie, in: Sexualleben (Studienausgabe Bd. V), Frankfurt/M. 1972, 37-146;
Ders., Einige psychische Folgen des anatomischen Geschlechtsunterschiedes, ebd., 253-266;
Ders., Uber weibliche Sexualitit, ebd., 273-292; Ders., Die ,kulturelle* Sexualmoral und die mo-
derne Nervositit, in: Fragen der Gesellschaft / Urspriinge der Religion (Studienausgabe Bd. IX),

Frankfurt/M. 1974, 9-32.



Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

415

4. Erwachsen werden

Die christliche Theologie als Reflexions-
gestalt der christlichen Religion hat selbst
den Weg aus dem 19. Jahrhundert heraus
beschritten. Die historisch-kritische Exe-
gese hat deutlich gemacht, dass der Glau-
be nicht fertig vom Himmel gefallen ist;
eine kritische Kirchengeschichte hat kon-
sequent historisches Denken geiibt; die
Pastoraltheologie verfiigt iiber eine breite
Methodenvielfalt, die mit den Interessen
und Anspriichen anderer Wissenschaften
einhergeht. In gleicher Weise befindet sich
die Psychoanalyse in einem standigen Pro-
zess der Entwicklung.

Verldsst man die Basis der guten alten
Feindschaft zwischen Theologie und Psy-
choanalyse, so wird eine eigentiimliche
Verwandtschaft deutlich: Beide Diskurse
kennen Ursprungsschriften und die drin-
genden Fragen nach deren Hermeneutik;
fir beide kann Theorie nicht ohne Praxis
gedacht werden; beide tiben das Denken in
Bildern; beide sind in hohem Mafle stand-
ortgebundene Wissenschaften; und beide
haben den Auftrag der Analyse und des
Heilens unheilvoller Strukturen.

Grimberts Geschichte tiber das Ver-
schweigen der Geschichte macht dabei
noch eine weitere Ebene des Zusammen-
hangs deutlich: Erinnern ist nicht nur ein
subjektiver Vorgang, der einem Menschen
leben hilft. Erinnern ist eine Sache auf Le-
ben und Tod. Denn das Verschweigen ei-
ner Geschichte ist, so Grimberts Analyse,
nicht weniger als der zweite Mord an den
Opfern.

29

Das Christentum ist eine Religion, die
sichin der Geschichte verwirklicht und die-
se Verwirklichung in Geschichten weiter
tragt. Christliche Identitdt ist in einer spe-
zifischen Geschichte und in spezifischen
Geschichten verwurzelt. In besonderer
Weise ist auch hier das Erinnern - das Er-
innern der Schépfung und das Erinnern
der Menschwerdung Gottes — eine Sache
auf Leben und Tod: Leben und Tod einer
Menschheitshoffnung.

Dennoch sind hier keine vorschnellen
Umarmungen angebracht: Psychoanalyse
und Theologie sind zwei getrennte Dis-
kurse, deren Ziele nicht identisch sind - so
wenig wie Heilung und Heil, wie Hoffnung
und Erl6sung identisch sind. Die Psycho-
analyse ist ein Diskurs und eine Praxis, die
ohne Gott auskommen, aber nicht zwangs-
ldufig aus der Ablehnung Gottes ihre Identi-
tét ziehen missen; die Theologie ist ein Dis-
kurs und eine Praxis, die um die Frage nach
Gott zentriert sind, aber — so Rahner - diese
Frage nie endgiiltig beantworten werden.*

Abgrenzungsdiskurse zwischen Theo-
logie und Psychoanalyse sind lange ge-
fithrt worden und werden auch weiterhin
gefithrt werden. Interessanter ist heute die
Frage nach dem, was beide Diskurse und
beide Formen der Praxis voneinander ler-
nen konnen.

Fir die Psychoanalyse hiele dieser
Lernprozess beispielsweise, dass Religion
nicht nur ein Symptom ist, sondern eine
eigene Kraft; dass der Hunger nach Religi-
on nicht nur ein individuelles oder kollek-
tives Entwicklungsproblem ist, sondern ein
menschen- und weltprigendes Phdnomen.

Eine endgiiltige Antwort auf die Gottesfrage ist, so Karl Rahner, nicht mehr wert als irgendein

goldenes Kalb: ,,... nur in der radikalen Offenheit der Frage, also in der Zertriimmerung jedes
Gotzen einer Antwort, die die radikale Weite der Frage nicht erfiillt und doch dem Fragen Halt
gebieten will, weify man tiberhaupt, was mit Gott gemeint ist“. K. Rahner, Die Frage nach der Zu-
kunft. Zur theologischen Basis christlicher Gesellschaftskritik, in: H. Peukert (Hg.), Diskussion
zur politischen Theologie, Miinchen 1969, 246-266; 253.



416

Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

Fiir die Theologie ist der Lernprozess
vielschichtig. In seiner analytischen Refle-
xion der eingangs erwédhnten ,religiosen
Erfahrung® des amerikanischen Arztes legt
Freud den Finger auf die Wunde. Interes-
sant ist hier nicht seine Erkldrung des Odi-
pus-Komplexes, sondern seine eher bei-
ldufig gestellte Theodizeefrage: Warum ist
der Medizinstudent durch seinen Glauben
nicht sensibilisiert worden fiir das Leid der
Welt? Warum das kindliche Erschrecken
beim Tod der alten Dame? Freuds Frage
ist hier ernstzunehmen - denn ein Chris-
tentum, dem man, so Metz, die Leidensge-
schichte der Menschheit nicht ansieht, ist
nicht ernstzunehmen.”

Soll das Christentum ernstgenommen
werden, dann miissen wir eingestehen,
dass es tatsdchlich infantil-neurotisches
Material in unseren individuellen Glau-
bensgeschichten und in der kollektiven
Geschichte des Christentums und seiner
theologischen Reflexion gibt. Beispiele da-
fiir sind nicht nur ekklesiogene Neurosen,
Phanomene des religiosen Masochismus,
spirituelle Phianomene, die sich auf der
Grenze zwischen religiésen und psychi-
atrischen Erscheinungen befinden. Fiir
viele Generationen hat ein strenger, Angst
machender Richtergott Spuren in den See-
len hinterlassen, die zu dngstlichen, skru-
pultsen, friedlosen Seelen wurden. Ein
solcher Gott wird heute kaum mehr ge-
predigt. Ohne dass die damit verbundenen
Fragen einfach aus der Welt wiren, scheint
heute die grofle Frage der Theologie vor
der Herausforderung der Psychoanalyse
eine andere zu sein: die Frage nach einem
erwachsenen Glauben. Freuds grofie Hoff-

nung in der Entfaltung seiner Liebes-Ge-
schichten war, dass es fiir Menschen mog-
lich sein konnte, die unterschiedlichen
Ebenen ihres Menschseins, Uber-Ich und
Es, im Ich zu integrieren und damit in Frei-
heit erwachsen zu sein.

Die Frage nach einem erwachsenen
Glauben - dies ist das Freud'sche Erbe an
uns Theologinnen und Theologen, an uns
Christinnen und Christen.

Lange Zeit waren die Gottesbilder an
dem orientiert, was dem patriarchalischen
Denken am wertvollsten war: Konig, Feld-
herr, Sieger, Richter, Vater. Ein Glaubensle-
ben, das um eine autoritative Vater-Figur
zentriert ist, tragt die Gefahr in sich, dass
die Gldubigen fiir immer Kinder blei-
ben. Auch die dialektische Korrektur die-
ser Gottesbilder - hier erscheint Gott als
Knecht, Gefangener, Angeklagter, Elender,
Mutter - reicht nicht aus.

Zugleich sind diese Bilder nicht ein-
fach falsch:

Wir alle tragen diese Sehnsucht nach
Geborgenheit in uns, die Sehnsucht nach
miitterlicher und viterlicher Liebe, nach
einem Alles-wird-gut. Diese Sehnsucht ge-
hort zum Leben jedes Menschen. Sie ist die
Sehnsucht des Kindes, das jeder war. Wenn
diese Sehnsucht allein die Gottesbeziehung
dominiert, wird das Bild Gottes und das
Bild des Menschen schrég. Ein absolutes
Schema von Vater und Kind, von Befehlen
und Gehorchen, von aktiv und passiv kann
das Erwachsenwerden verhindern.

Ein erwachsener Glaube wird diese
Sehnsucht nach Geborgenheit anerken-
nen und zugleich Gott - auch als Gott im
Bild des Vaters, Retters, Konigs - als einen

3 Johann Baptist Metz, Die Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt, in: Hubert
Irsigler/ Godehard Ruppert (Hg.), Ein Gott, der Leiden schaftt? Leidenserfahrung im 20. Jahr-
hundert und die Frage nach Gott, Frankfurt a. M./Berlin 1999, 43-58.



Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

417

verstehen, der nicht Schutz und Liebe auf
Kosten von Freiheit bietet.”!

Die Frage nach dem erwachsenen
Glauben ist auch fiir die methodische
Selbstkonstitution von Theologie bedeut-
sam. Die Psychoanalyse fragt nach dem,
was hinter dem Gesagten verborgen ist,
sie fragt nach latenten Verboten, nach
Grenzziehungen, nach dem Unsagbaren
und dem nicht Gesagten, nach den ideo-
logischen Tiefenstrukturen nicht nur eines
Lebens, sondern auch eines Denkens: Was
ist das Nicht-Gesagte in einer Aussage?
Wo verschwimmt ein Wissen mit wenig
bewusster Angst, mit kulturellen Bildern,
mit Wiinschen? Fiir die Theologie wie fiir
die Philosophie ist eine solche kritische
Uberpriifung des eigenen historischen und
gegenwirtigen Sprechens um der eigenen
Glaubwiirdigkeit notig.*> Das bedeutet,
dass psychoanalytische Erkenntnisse nicht
nur in der Pastoralpsychologie oder etwa
der psychoanalytischen Bibelauslegung
ihren Platz haben sollten, sondern in al-
len theologischen Fichern, in der Struktur
von Theologie selbst, die dann eine selbst-
bewusste und selbst-kritische erwachsene
Struktur sein konnte.

Zugleich ist deutlich, dass diese bestdn-
dige Forderung nach Entwicklung, nach
Erwachsenwerden, nach Selbstsein, nach
Leben- und Sprechenkénnen in der zeitge-

31

nossischen Welt nicht immer gerne gehort
wird. Wir leben in einer Welt, in welcher
der grofle Zuwachs an Freiheit auch eine
ebenso grofle Unsicherheit mit sich bringt.
Der Religion wird in diesen postmodernen
Welten héufig eine ganz bestimmte Auf-
gabe zugeschrieben: Sie soll das Bediirfnis
nach Sicherheit, Einfachheit, Kindlichkeit
befriedigen, sie soll eine Moglichkeit sein,
den komplexen Lebensstrukturen zu ent-
kommen; und sie soll dort, wo die Wis-
senschaft noch keine Antwort hat, trosten.
Das sind verstandliche Bediirfnisse. Das
Christentum hat nicht die priméire Aufga-
be, diese Bediirfnisse zu befriedigen. Das
Christentum ist keine grofle gesellschaft-
liche Kuschelecke. Das Christentum ist
eine Herausforderung.

»Nicht mehr Knechte und Magde nen-
ne ich euch, denn Knechte und Mégde wis-
sen nicht, was ihr Herr tut. Euch aber habe
ich Freunde und Freundinnen genannt.”
(Joh 15,15) Das ist in der Frage des Er-
wachsenseins die Botschaft des Christen-
tums: Das Frei- und Miindigwerden der
Knechte und Magde vermindert die Gott-
lichkeit Gottes nicht, sondern bestitigt sie.

»Das Gemeinsame der groflen Maler,
Denker, Dichter besteht darin, dass die
Nachgeborenen mehr Erfahrungen ma-
chen konnen, weil jener lebte - so Ludwig
Marcuse.*

Vgl. dazu Dorothee Sille, Was erreicht ist — was noch aussteht. Einfithrung in die feministi-

sche Theologie, in: Irene Dingel (Hg.), Feministische Theologie und Gender-Forschung. Bilanz
— Perspektiven — Akzente. Leipzig 2003, 9-22; Regina Ammicht Quinn, Theologie, in: Hadumod
Buf$mann/Renate Hof (Hg.), Genus. Geschlechterforschung / Gender Studies in den Kultur- und

Sozialwissenschaften, Stuttgart 2005, 558-594.
Was ist das Nicht-Gesagte hinter Aussagen wie ,Von einer Frau nahm die Stinde ihren Anfang,

32

ihretwegen miissen wir alle sterben® (Sir 25,24)? Oder hinter einer Aussage wie ,,Es ist jedenfalls
besser und entspricht dem Anstand mehr, wenn wir glauben, dass der ... Leib des Menschen im
Paradies ... das Begehren der fleischlichen Lust nicht gekannt hat“ (Augustinus)? ,Was du nun,
Herr, erduldet, ist alles meine Last / ich hab es selbst verschuldet, was du getragen hast* (Paul

Gerhardt)?
33

Ludwig Marcuse, Sigmund Freud (s. Anm. 2), 154.



418

Ammicht Quinn/Glaube, Hoffnung, Liebe, Freud

Was sind das in Bezug auf Freud fiir
Erfahrungen? - Es ist allen voran die Er-
fahrung, dass das Erwachsenwerden ein
schwieriger, ein notwendiger und ein le-
benslanger Prozess ist.

Theologisches Denken und christli-
ches Leben konnten sich darauf einlassen:
erwachsen zu werden. Freud, der hier un-
genierte Warnungen, scharfe Kritik und
reflektierte Analysen gibt, ist darin ein
grofler Denker. Er ist ein Denker, in des-
sen Denken ein bestimmter Glaube, eine
Passion fiir die Liebe und eine kleine grofie
Hoffnung ihren Platz haben und vielleicht
- nicht trotz, sondern wegen seiner Kritik
- auch die eine oder andere Hilfe fiir un-
seren Glauben.

Die Autorin: Regina Ammicht Quinn, geb.
1957 in Stuttgart, Studium der Katholischen
Theologie und Germanistik; Promotion zur
Praxis und Ethik der Theodizeefrage, Habi-
litation iiber den Zusammenhang von Kor-
per, Sexualitit und Religion, Professorin fiir
Theologische Ethik an der Universitit Tii-
bingen und Mitglied des Bildungsrates des
Landes Baden-Wiirttemberg. Publikationen
(Auswahl): Korper, Religion und Sexualitdt.
Theologische Reflexionen zur Ethik der Ge-
schlechter, Mainz *2000; dies./Stefanie Spen-
del (Hg); Kraftfelder. Sakramente in der
Lebenswirklichkeit von Frauen, Regensburg
1998; dies./Elsa Tamez (Hg.), Korper und
Religion, Concilium 2 (2002).



