96

Kirchengeschichte

die vorliegende in die Hand zu nehmen, deren
Verfasser den Mut haben, die ausgetretenen
Trampelpfade der Theologie zu verlassen.

Linz Hanjo Sauer

KIRCHENGESCHICHTE

¢ Hartmann, Gerhard: Kirche und National-
sozialismus (Topos plus Taschenbuch 624).
Topos plus-Verlagsgemeinschaft, Kevelaer
2007. (96) Kart. Euro 7,90 (D) / 8,90 (A).

Der Autor versteht es, ein schwieriges Thema
aufknappem Raum kompetent abzuhandeln. Er
warnt davor, an die diffizile Situation der Ver-
gangenheit mit Verallgemeinerungen heranzu-
gehen. Nur wer die Gegebenheiten von damals
entsprechend berticksichtigt, wird zu gerechten
Urteilen kommen. Die grofien Tduschungsma-
nover Hitlers und seiner Genossen, ihre schein-
bar zum Kirchenfrieden ausgestreckten Hinde,
welche die Kirche glaubte nicht zuriickweisen
zu diirfen, lieflen diese auf manches hineinfallen
und (in heutiger Sicht) auch Fehler begehen.

Hartmann behandelt im Einzelnen die
Vorgeschichte, die ,Machtergreifung®, den
»Anschluf3, den Kirchenkampf, den kirchli-
chen Widerstand und die Judenfrage. Natiirlich
kann das in dem kleinen Buch nur exempla-
risch geschehen, was der Autor auch mehrmals
betont. Dann und wann hétte man sich freilich
erginzende oder auch andere Beispiele ge-
wiinscht. So hat der Linzer Bischof Johannes
Maria Gf6llner nicht nur 1929 vor den ,fal-
schen Propheten® des Nationalsozialismus ge-
warnt (17), sondern mit diesem in seinem fast
international bekannt gewordenen Hirtenbrief
,Uber wahren und falschen Nationalismus® von
1933 schonungslos abgerechnet. Wenn auf den
»Frithwarner® P. Erhard Schlund (15f.) verwie-
sen wird, so hitte auch P. Kyrill Fischer (beide
waren {ibrigens Franziskaner) und dessen Buch
»Die Hakenkreuzler (1932) Erwdhnung ver-
dient. Dass die Grof3osterreichische Freiheits-
bewegung (GOFB) im Zisterzienserstift Wil-
hering bei Hartmann nicht vorkommt, finde
ich tiberraschend. Bei den 67ff. aufgelisteten
Gestalten kirchlichen Widerstands wird auf die
Anfihrung der konkreten Lebensdaten ver-
zichtet. Zumindest das Geburts- und Todesjahr
hitte man angeben sollen. Wenn diese Daten im
Register so zu sagen ,,nachgereicht“ werden, er-
spart dies dem Beniitzer nicht die Miihe eines
doppelten Nachschlagens.

Insgesamt stellt das kleine Buch einen
niitzlichen und hilfreichen Uberblick dar, fiir
welchen dem Autor gedankt sei. Es regt zum
Nachdenken und zum Differenzieren an. Auch
wenn manches Versagen der Kirche festzustel-
len ist, wird man sagen diirfen, dass sie sich im
Wesentlichen bewihrt hat.

Linz Rudolf Zinnhobler

¢ Henrix, Hans Hermann (Hg.): Nostra Ae-
tate — Ein zukunftsweisender Konzilstext.
Die Haltung der Kirche zum Judentum 40
Jahre danach. (Aachener Beitrdge zu Pas-
toral- und Bildungsfragen 23) Einhard-Ver-
lag, Aachen 2006. (242) Kart. Euro 19,80
(D). ISBN 3-936342-50-4.

,Nostra Aetate“ ist das kiirzeste aller Konzils-
dokumente, doch ging von ihm eine Wirkung
aus, die wohl nicht zu erwarten war. Die Aache-
ner Akademie hat daher unter der Leitung von
H.H. Henrix, der selbst eine Schliisselfigur
im christlich-jidischen Gespréch ist, eine Ta-
gung ausgerichtet, die dieses Dokument — 40
Jahre danach — von verschiedenen Seiten her
beleuchtete. Henrix steuert nicht nur die Ein-
fithrung zum Band bei (1-9), sondern présen-
tiert auch einen umfassenden und griindlich
dokumentierten Uberblick zur Wirkung dieses
Konzilsdokuments, der immer wieder verdeckt
auch die eigene Beteiligung an diesem Prozess
erkennen ldsst (59-82). Die konkreten Tex-
te sowie die Auerungen von Papst Johannes
Paul II, die als Frucht von Nostra Aetate gelten
konnen, stellt J. Wohlmuth vor (33-57), wobei
natiirlich am Ende die Frage stehen muss, wie
Benedikt XVI. den Weg weiter gehen wird.

Die Reaktion der Orthodoxie wird von G.
Larentzakis mit ausfithrlicher Zitation einschla-
giger Texte, welche bei uns weniger bekannt
sind, entfaltet (111-149). Fir die Kirchen der
Reformation hat J.M. Schmidt einen Beitrag
geschrieben, wobei er u.a. den spannungsrei-
chen Weg im Vergleich zur kath. Kirche an-
schaulich schildert (151-176). Die judische
Seite ist vertreten durch M. A. Signer einerseits,
der als einer der Initiatoren von ,,Dabru Emet“
den entscheidenden Wandel in der Haltung der
kath. Kirche gegeniiber dem Judentum wiirdigt
(177-195). Andererseits durch eine Rede des
israelischen Botschafters S. Stein, der ebenfalls
die gewandelte Situation anspricht, sie aber
nicht als Ruhekissen verstehen mochte. Dass
auch die im Konzilsdokument enthaltene Sicht



