
1372 ThPQ 156 2008) 132—141

Wılhelm Gräb

Wıe Glaube eENnNTtsSte
Das Konzept der Spiritualität

v In einer Zeıit, In der jeder Einzelne auf eigenen Überzeugungen stehen
INUSS, annn siıch die Theologie nıcht mıt der historischen, philosophischen
und wissenschaftlichen Erläuterung der überlieferten re zufrieden
geben S 1e INUSS auch Hınvwelse geben, das, die ede ist, In die
Ex1istenz des Christen und In seine Lebenswelt eingreift, Erfahrun-
SCH davon gibt Diese Sehnsucht ach der Erschliefßung Vo  a geistlichen
Ressourcen und persönlichen Erfahrungen wird heute meıst mıt dem
SCH Begriff „Spiritualität“” umschrieben. Wiıilhelm Gräb, nhaber des Lehr-
stuhls für Praktische Theologie der Berliner Humboldt-Universität, be-
schreibt, vVvVo  A einem geläuterten Verständnis dieses Phänomens ausgehend,
die Wichtigkeit Vo  a Erfahrung und Lebensdeutung bei der Gestaltwerdung
des Glaubens (Redaktion)

Glauben als spirıtuelle deren Bedeutungsgehalt ıIn olchem MI1SS-
Sinneimstellung brauch nicht auf.

In Differenz ZU. Begriff des Clau-
„Spiritualität” gilt gemeinhin als 1LIUuser bens, 1mM Unterschie: aber auch jenem
Containerbegriff, ıIn den alle Formen IN - der Religiosität und der Frömmigkeit, ak-
dividualistischer Religion, die sich den zentulert der Begriff der Spiritualität einen
institutionell gepragten und theologisch entscheidenden Aspekt 1mM Verständnis der
verantworteten Formen der eligion nicht modernen religiösen Lage, SCHAUCH, der
zuordnen lassen, hineingeworfen werden Transformationen 1mM religiösen
können. em scheint CI eine Art PDOSL- und dies nicht 1Ur In eiInem religionssOZi0-
moderner Religiosität repräsentleren, ogisch relevanten, sondern auch ıIn einem
die sich unschwer mıt dem Vorwurf der theologisch nehmenden SInn. Er
Beliebigkeit, des blofßen Egotrips und der bringt nämlich neben en Undeutlich-
illusionären Selbststeigerung belegen lässt. keiten, die mıt ıhm zweifellos einhergehen,
Sowohl die diffuse Verwendung dieses ZU. usdruckK, dass das religiöse Verhält-
egriffs wI1Ie auch ein leichtfertiger und N1s der Menschen, ihre Glaubensbindung,
Zzu unbedariter Umgang mıt der Reli- heute entscheidend als eine spirituelle
g10N kommen natürlich VOI, und für bei- Sinneinstellung verstanden wird, als Än-
des 111U55 dann oft ıIn der Tat auch chluss Quellen des Lebenssinns. Men-
die Spiritualität herhalten. Dennoch geht schen finden ZU. Glauben, weil S1e ihn als

Vgl dazu ausführlich Wilhelm Gräb, Sinnfragen. TIransformationen des Religiösen ın der
dernen Kultur, Güterslioh 2006

132 ThPQ 156 (2008) 132–141

Wilhelm Gräb

Wie Glaube entsteht:
Das Konzept der Spiritualität

◆ In einer Zeit, in der jeder Einzelne auf eigenen Überzeugungen stehen 

muss, kann sich die Th eologie nicht mit der historischen, philosophischen 

und wissenschaft lichen Erläuterung der überlieferten Lehre zufrieden 

geben. Sie muss auch Hinweise geben, wo das, wovon die Rede ist, in die 

Existenz des Christen und in seine Lebenswelt eingreift , wo es Erfahrun-

gen davon gibt. Diese Sehnsucht nach der Erschließung von geistlichen 

Ressourcen und persönlichen Erfahrungen wird heute meist mit dem va-

gen Begriff  „Spiritualität“ umschrieben. Wilhelm Gräb, Inhaber des Lehr-

stuhls für Praktische Th eologie an der Berliner Humboldt-Universität, be-

schreibt, von einem geläuterten Verständnis dieses Phänomens ausgehend, 

die Wichtigkeit von Erfahrung und Lebensdeutung bei der Gestaltwerdung 

des Glaubens. (Redaktion)

1. Glauben als spirituelle 
Sinneinstellung

„Spiritualität“ gilt gemeinhin als diffuser 

Containerbegriff, in den alle Formen in-

dividualistischer Religion, die sich den 

institutionell geprägten und theologisch 

verantworteten Formen der Religion nicht 

zuordnen lassen, hineingeworfen werden 

können. Zudem scheint er eine Art post-

moderner Religiosität zu repräsentieren, 

die sich unschwer mit dem Vorwurf der 

Beliebigkeit, des bloßen Egotrips und der 

illusionären Selbststeigerung belegen lässt. 

Sowohl die diffuse Verwendung dieses 

Begriffs wie auch ein leichtfertiger und 

allzu unbedarfter Umgang mit der Reli-

gion kommen natürlich vor, und für bei-

des muss dann oft genug in der Tat auch 

die Spiritualität herhalten. Dennoch geht 

deren Bedeutungsgehalt in solchem Miss-

brauch nicht auf.

In Differenz zum Begriff des Glau-

bens, im Unterschied aber auch zu jenem 

der Religiosität und der Frömmigkeit, ak-

zentuiert der Begriff der Spiritualität einen 

entscheidenden Aspekt im Verständnis der 

modernen religiösen Lage, genauer, der 

Transformationen im religiösen Feld1 – 

und dies nicht nur in einem religionssozio-

logisch relevanten, sondern auch in einem 

theologisch ernst zu nehmenden Sinn. Er 

bringt nämlich neben allen Undeutlich-

keiten, die mit ihm zweifellos einhergehen, 

zum Ausdruck, dass das religiöse Verhält-

nis der Menschen, ihre Glaubensbindung, 

heute entscheidend als eine spirituelle 

Sinneinstellung verstanden wird, als An-

schluss an Quellen des Lebenssinns. Men-

schen finden zum Glauben, weil sie ihn als 

1 Vgl. dazu ausführlich Wilhelm Gräb, Sinnfragen. Transformationen des Religiösen in der mo-
dernen Kultur, Gütersloh 2006.



Gräb / Wiıe Glaube entsteht: IDER Konzept der Spiritualität 133

Quelle des SINNS erfahren In der eDOTr- schen heute eher vorstellen, als einen mıt
enheit der Kindheit, In der Gemeinschaft dem Bekenntnis der Kirche vorgegebenen
der Kirche, In schönen Gottesdiensten, Glauben teilen. Das ijeg daran, dass In
In den Geschichten der ibel, aber auch den Begriff der Spiritualität dies immer
In den Storlies, die andere Bücher und die mıt eingeht, als der Mensch, dem S1e ZUSC-
Bildwelten des 1NOS VO  b der abgrundtie- schrieben wird oder der S1€ sich auch selbst
fen (‚ute der Lebensmächte, VO ucC. In zuschreibt (‚Ich bin nicht religiös oder
em Unglück, erzählen. läubig, aber spirituell‘), sich tatsächlic.

DIe Rede VO Glauben als eschen selbst einer transzendenten, geistigen
Wirklichkeit verhältbringt ZW ar den theologisch richtigen (Je-

danken ZU. usdruckK, dass WITr Menschen Das KOonzept der Spiritualität kann sich
uns 1mM Glauben selbst als Teil der göttli- als Jeistungsfähig für eine zeitgenössische
chen Wirklichkeit, auf die WITFr Ver- Auffassung VO  b der Entstehung des Clau-
trauen seizen, begreifen. Es 111U55 also auch bens erwelsen. Denn CS billigt dem sich
dieses Vertrauen In (J,ott begründet und ligiös Außernden Menschen Ja
VO  b ıhm In der Kraft SEINES Gjelstes her- VO  b ihm, dass seinen Glauben auf SE1INE
vorgerufen SC1IN. Dennoch erscheint diese eigene Begegnung mıt (Jott oder, schwä-
Rede VO Glauben als eschen. heute cher formuliert, seiInNne eigenen Erfahrungen

der Transzendenz, des Kontakts mıt einernıg hilfreich, weil S1€ unterschlägt, dass der
Glaube, der ein vertrauensvolles Verhältnis anderen, geistigen, größeren Wirklichkeit

(J,ott ist, welches der äubige als (,ottes zurückführt So kann das KOonzept der Sp1-
ähe ıIn seinem Wort und Sakrament CI - ritualität einer der modernen religiösen
ährt, zugleic. Sein aktives Selbstverhältnis Lage ANSEINECSSCHCN Auffassung VO  u der

(J,ott verlangt. war wird sich dieses In Entstehung des auDens führen.
einem Menschen kaum entwickeln, WEnnn Dass In das Spiritualitätskonzept eine

nicht In eine ihn religiös prägende kul- treffliche Auffassung VO  u der Entstehung,
urelle Umwelt eingebunden 1st. Dennoch Bildung und Festigung des auDens e1n-
geht die Entstehung des auDens In sol- geht, T1 aber nicht 1Ur 1mM ezug auf die
chen passıven Abhängigkeiten und KOn- moderne Religionskultur hervor. S1e lässt
stitutionsbedingungen nicht auf. 1elmehr sich durchaus auch In der Tradition des
entsteht dieser dann und dort, Men- erkennen, sowochlSpiritualitätsbegriffs
schen sich selbst aktiv auf eine N- dann, Wenn IHNan sich der romanischen, wI1Ie
dente, göttliche Wirklichkeit beziehen und auch, WwWenn IHNan sich der angelsächsischen
S1e diesen ezug sinngrundierend In ihre Traditionslinie anschliefßt.? In der Fromanı-
Lebensführung einbauen. schen Tradition gehört spiritualite In den

DIe esOoNanz, welche die Rede VO  b Bedeutungshorizont der katholischen (Jr-
der Spiritualität inzwischen gefunden hat, denstheologie und melnel ein bewusst
spiegelt diesen Sachverhalt wlider.“ pir1- geführtes und ıIn seiInen Formen gepragtes
ue se1IN, das können sich viele Men- religiös-geistliches Leben. In der angelsäch-

Vgl anı] Zulehner (He.) Spiritualität mehr als eın Megatrend, Osthldern 2004
fur Begriftsgeschichte vgl Christoph Benke, Was 1st (christliche) Spiritualität‘ Begrifisdefinitio-
1IieN un: theoretische Grundlagen, 1: aul Zulehner (Ha.) Spiritualität mehr als eın Mega-
trend s Anm. 2) 29-43; Ulrich Köpf, Art Spiritualität I{ Kirchengeschichtlich, 1: RGG*,
2004), Sp._

133

2 Vgl. Paul M. Zulehner (Hg.), Spiritualität – mehr als ein Megatrend, Ostfi ldern 2004.
3 Zur Begriff sgeschichte vgl. Christoph Benke, Was ist (christliche) Spiritualität? Begriff sdefi nitio-

nen und theoretische Grundlagen, in: Paul M. Zulehner (Hg.) Spiritualität – mehr als ein Mega-
trend (s. Anm. 2), 29–43; Ulrich Köpf, Art. Spiritualität II. Kirchengeschichtlich, in: RGG4, Bd. 7 
(2004), Sp. 1591–1593.

Gräb / Wie Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

Quelle des Sinns erfahren – in der Gebor-

genheit der Kindheit, in der Gemeinschaft 

der Kirche, in schönen Gottesdiensten, 

in den Geschichten der Bibel, aber auch 

in den Stories, die andere Bücher und die 

Bildwelten des Kinos von der abgrundtie-

fen Güte der Lebensmächte, vom Glück in 

allem Unglück, erzählen.

Die Rede vom Glauben als Geschenk 

bringt zwar den theologisch richtigen Ge-

danken zum Ausdruck, dass wir Menschen 

uns im Glauben selbst als Teil der göttli-

chen Wirklichkeit, auf die wir unser Ver-

trauen setzen, begreifen. Es muss also auch 

dieses Vertrauen in Gott begründet und 

von ihm in der Kraft seines Geistes her-

vorgerufen sein. Dennoch erscheint diese 

Rede vom Glauben als Geschenk heute we-

nig hilfreich, weil sie unterschlägt, dass der 

Glaube, der ein vertrauensvolles Verhältnis 

zu Gott ist, welches der Gläubige als Gottes 

Nähe in seinem Wort und Sakrament er-

fährt, zugleich sein aktives Selbstverhältnis 

zu Gott verlangt. Zwar wird sich dieses in 

einem Menschen kaum entwickeln, wenn 

er nicht in eine ihn religiös prägende kul-

turelle Umwelt eingebunden ist. Dennoch 

geht die Entstehung des Glaubens in sol-

chen passiven Abhängigkeiten und Kon-

stitutionsbedingungen nicht auf. Vielmehr 

entsteht dieser dann und dort, wo Men-

schen sich selbst aktiv auf eine transzen-

dente, göttliche Wirklichkeit beziehen und 

sie diesen Bezug sinngrundierend in ihre 

Lebensführung einbauen.

Die Resonanz, welche die Rede von 

der Spiritualität inzwischen gefunden hat, 

spiegelt diesen Sachverhalt wider.2 Spiri-

tuell zu sein, das können sich viele Men-

schen heute eher vorstellen, als einen mit 

dem Bekenntnis der Kirche vorgegebenen 

Glauben zu teilen. Das liegt daran, dass in 

den Begriff der Spiritualität dies immer 

mit eingeht, als der Mensch, dem sie zuge-

schrieben wird oder der sie sich auch selbst 

zuschreibt (‚Ich bin nicht religiös oder 

gläubig, aber spirituell‘), sich tatsächlich 

selbst zu einer transzendenten, geistigen 

Wirklichkeit verhält.

Das Konzept der Spiritualität kann sich 

als leistungsfähig für eine zeitgenössische 

Auffassung von der Entstehung des Glau-

bens erweisen. Denn es billigt dem sich re-

ligiös äußernden Menschen zu, ja erwartet 

von ihm, dass er seinen Glauben auf seine 

eigene Begegnung mit Gott oder, schwä-

cher formuliert, seine eigenen Erfahrungen 

der Transzendenz, des Kontakts mit einer 

anderen, geistigen, größeren Wirklichkeit 

zurückführt. So kann das Konzept der Spi-

ritualität zu einer der modernen religiösen 

Lage angemessenen Auffassung von der 

Entstehung des Glaubens führen.

Dass in das Spiritualitätskonzept eine 

treffliche Auffassung von der Entstehung, 

Bildung und Festigung des Glaubens ein-

geht, tritt aber nicht nur im Bezug auf die 

moderne Religionskultur hervor. Sie lässt 

sich durchaus auch in der Tradition des 

Spiritualitätsbegriffs erkennen, sowohl 

dann, wenn man sich der romanischen, wie 

auch, wenn man sich der angelsächsischen 

Traditionslinie anschließt.3 In der romani-

schen Tradition gehört spiritualité in den 

Bedeutungshorizont der katholischen Or-

denstheologie und meint dabei ein bewusst 

geführtes und in seinen Formen geprägtes 

religiös-geistliches Leben. In der angelsäch-



134 rab Wiıe Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

sischen Traditionslinie steht spirituality für eben seiInNne Angewiesenheit auf
Lebenstormen und inhaltlich bestimmtedie unmittelbar-persönliche Erfahrung

VO  b Transzendenz und damıit für die Ver- Deutungstraditionen es Man kann
innerlichung der eligion. Im Verständnis er auch SApe_n, Spiritualität ist die Ent-
VO  b spirituality schwingt stärker mit, dass stehung des auDens 1mM Modus der PCL-
CS sich beim religiösen Glauben eine In sönlichen Einfindung In ein sSinnbewusstes
der humanen Subjektivität verankerte, All- Leben.
thropologische Dimension der Beziehung Das hat auch deutlichen Anhalt all-

einer transzendenten, geistigen Wirk- gemelinen Sprachgebrauch. Als ‚nich
1C.  (1 handelt. Der Akzent ijeg darauf, bedingt religiös, aber ‚spirituell bezeich-
dass das Verhältnis e1iNnes Menschen ZUFK Hen sich diejenigen, welche die religiösen
Transzendenz als eine Aktivität SEINES Be- Fragen existenziell wichtig finden und die
wusstselins erscheint. Ebenso aber hebt SPI- eigene Beziehung einer transzendenten
ritualite auch darauf ab, dass der Glaube In geistigen Wirklichkeit suchen, dem Dog-
eine bewusste Lebensführung, die sich In der Kirche, dem Bekenntnis des irch-
einer transzendenten, geistigen 1Irklıch- lichen auDens und dem gemeinschaftli-
keit begründet weiß, einweIlst. Im Nntier- chen (zottesdienst aber oft fern stehen.
schied ZUFK angelsächsischen spirituality
ist In der romanischen Tradition der SPI-
ritualite jedoch SCHAUCI festgehalten, dass Glauben als
der Glaube, sehr eine Aktivität des Selbsttranszendierung
religiösen ubjekts darstellt, doch immer
auch auf Traditionen, auf Glaubensüber- Das KONnzept der Spiritualität kann dazu
lieferungen, auf Gemeinschaftsbindungen, verhelfen, die Auffassung VO Glauben
auf Glaubenskommunikation, auf Symbole und SeINer Entstehung AaUuSs den
und Rituale angewlesen iıst. (sJrenzen einer kirchlichen ogmati

Mıt Spiritualität 1111US55 jedenfalls über- befreien. Versteht IHNan dem Glauben
aup nicht ein lgnoranter und asozlaler eine spirituelle, auf eine transzendente,
Egotripp gemeint Se1INn. Von Spirituali- geistige Wirklichkeit setzende Lebensein-
tat wird heute vielmehr Recht und auf stellung, dann erscheint als sinnbildende
theologisch höchst relevante e1se dann Aktivität, wWwOor1ın körperlich-sinnliche, CINO-

geredet, Wenn Menschen sich selbst 1mM tional-gefühlsbezogene und geist1g-ver-
Anschluss und bewusster ulnahme nünftige Dimensionen zusamment{finden.
religiöser Deutungstraditionen und Le- Im Glauben, kann dann gesagtl werden,
benstormen 1mM usgri auf einen absolu- finden WITFr uns ıIn der Ganzheit uUuNnNseIes

ten Sinn den unhintergehbaren rTund- eiblich-seelischen und geistigen Daselins
tatbeständen des Lebens verhalten und AaUuSs angesprochen. ugleic können WITFr diese
olchem Verhalten eine Kraft ZUFK Bewälti- Ganzheit uUuNnNseIes Daselins Nle gegenständ-
SUuNg des Lebens gewinnen. ich VOLF uns bringen und werden 1mM

Der besondere Beltrag, den der Begriff Glauben gerade AaUuSs der Zentrierung auf
der Spiritualität In die Frage ach der Ent- das eigene Ich herausbewegt und auf das
stehung des auDens einbringt, besteht größere (janze hiın ausgerichtet. Der Clau-
darüber hinaus darin, dass CI einerseılmts auf be ermöglicht CS Menschen, ihr Leben In
die sinndeutende Eigenaktivität des Men- einen ganzheitlichen Sinnzusarnrnenhang
schen aufmerksam macht, andererseits integrieren. Aus ihm wächst jedem FE1IN-

134 Gräb / Wie Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

sischen Traditionslinie steht spirituality für 

die unmittelbar-persönliche Erfahrung 

von Transzendenz und damit für die Ver-

innerlichung der Religion. Im Verständnis 

von spirituality schwingt stärker mit, dass 

es sich beim religiösen Glauben um eine in 

der humanen Subjektivität verankerte, an-

thropologische Dimension der Beziehung 

zu einer transzendenten, geistigen Wirk-

lichkeit handelt. Der Akzent liegt darauf, 

dass das Verhältnis eines Menschen zur 

Transzendenz als eine Aktivität seines Be-

wusstseins erscheint. Ebenso aber hebt spi-

ritualité auch darauf ab, dass der Glaube in 

eine bewusste Lebensführung, die sich in 

einer transzendenten, geistigen Wirklich-

keit begründet weiß, einweist. Im Unter-

schied zur angelsächsischen spirituality 

ist in der romanischen Tradition der spi-

ritualité jedoch genauer festgehalten, dass 

der Glaube, so sehr er eine Aktivität des 

religiösen Subjekts darstellt, doch immer 

auch auf Traditionen, auf Glaubensüber-

lieferungen, auf Gemeinschaftsbindungen, 

auf Glaubenskommunikation, auf Symbole 

und Rituale angewiesen ist.

Mit Spiritualität muss jedenfalls über-

haupt nicht ein ignoranter und asozialer 

Egotripp gemeint sein. Von Spirituali-

tät wird heute vielmehr zu Recht und auf 

theologisch höchst relevante Weise dann 

geredet, wenn Menschen sich selbst im 

Anschluss und unter bewusster Aufnahme 

religiöser Deutungstraditionen und Le-

bensformen im Ausgriff auf einen absolu-

ten Sinn zu den unhintergehbaren Grund-

tatbeständen des Lebens verhalten und aus 

solchem Verhalten eine Kraft zur Bewälti-

gung des Lebens gewinnen.

Der besondere Beitrag, den der Begriff 

der Spiritualität in die Frage nach der Ent-

stehung des Glaubens einbringt, besteht 

darüber hinaus darin, dass er einerseits auf 

die sinndeutende Eigenaktivität des Men-

schen aufmerksam macht, andererseits 

eben seine Angewiesenheit auf geprägte 

Lebensformen und inhaltlich bestimmte 

Deutungstraditionen festhält. Man kann 

daher auch sagen, Spiritualität ist die Ent-

stehung des Glaubens im Modus der per-

sönlichen Einfindung in ein sinnbewusstes 

Leben.

Das hat auch deutlichen Anhalt am all-

gemeinen Sprachgebrauch. Als ‚nicht un-

bedingt religiös‘, aber ‚spirituell‘ bezeich-

nen sich diejenigen, welche die religiösen 

Fragen existenziell wichtig finden und die 

eigene Beziehung zu einer transzendenten 

geistigen Wirklichkeit suchen, dem Dog-

ma der Kirche, dem Bekenntnis des kirch-

lichen Glaubens und dem gemeinschaftli-

chen Gottesdienst aber oft fern stehen.

2. Glauben als 
Selbsttranszendierung

Das Konzept der Spiritualität kann dazu 

verhelfen, die Auffassung vom Glauben 

und seiner Entstehung aus den engen 

Grenzen einer kirchlichen Dogmatik zu 

befreien. Versteht man unter dem Glauben 

eine spirituelle, auf eine transzendente, 

geistige Wirklichkeit setzende Lebensein-

stellung, dann erscheint er als sinnbildende 

Aktivität, worin körperlich-sinnliche, emo-

tional-gefühlsbezogene und geistig-ver-

nünftige Dimensionen zusammenfinden. 

Im Glauben, so kann dann gesagt werden, 

finden wir uns in der Ganzheit unseres 

leiblich-seelischen und geistigen Daseins 

angesprochen. Zugleich können wir diese 

Ganzheit unseres Daseins nie gegenständ-

lich vor uns bringen und werden so im 

Glauben gerade aus der Zentrierung auf 

das eigene Ich herausbewegt und auf das 

größere Ganze hin ausgerichtet. Der Glau-

be ermöglicht es Menschen, ihr Leben in 

einen ganzheitlichen Sinnzusammenhang 

zu integrieren. Aus ihm wächst jedem Ein-



Gräb / Wiıe Glaube entsteht: IDER Konzept der Spiritualität 135

zelnen eine unendliche Bedeutsamkeit duen, SCHHEISNC. lebensgeschichtlicher
Der ganzheitlich, letzte, unbedingte Sinn Reifung und Einsicht. Auch WEnnn SpIir1-
kann In einem persönlichen (J,ott - ue eingestellte Menschen den Sinn ihres
stellt Sein und ıIn der gepragten Sprache Lebens 1mM Glaubensbekenntnis der Kirche
der religiösen Überlieferung artikuliert ausgedrückt finden, bleibt dieser Sınn
werden. In der spirituellen Einstellung den Vorgang der Sinnerschliefßung, WwIe
suchen die Menschen aber oft auch ach AaUuSs den Erfahrungen des Lebens hervor-
sensibleren prachen, ach Meta- geht und In ihnen verankert ist, gekoppelt.
phern und Symbolen. Oder S1€ nehmen die
gegenständlichen Vorstellungen der reli-
glösen Tradition auf, versuchen S1e jedoch Glauben als Aktivıität der Seele
zugleic. In davon abweichende Ausdrücke

transformieren. Das bringt den Glauben ange e1it ehörte CN In der olge der
TEeUNC nicht selten zugleic. In erhebliche ulnahme und Fortführung platonischer
Sprachschwierigkeiten. Metaphysik den anthropologischen

Der Glaube hat dort, sich als SPI- Kategorien auch der christlichen Theo-
rituelle Lebenseinstellung versteht, oft e1i- ogie, einen Leib-Seele-Dualismus VCI-

Was Tastendes und Suchendes Er In treten. Dabei sollte die egele als immate-
die ucC. ach Sınn und damıt ach einem ielle, VO Leib getlrennte Substanz einen
etzten,;, es umgreifenden Zusammen- unsterblichen, göttlichen esenskern der

menschlichen Person ausmachen. nterhang, ach dem Zusammenhang me1lner
selbst mıt MIır selbst, mıt der Welt und mıt nachkritischen, neuzeitlichen Erkenntnis-
der transzendenten, umfassenden geistigen bedingungen wird dieser substanzontolo-
Wirklichkeit. Er ist uCcC. ach Lebenssinn gische Dualismus In der Theologie kaum
In den drei entscheidenden Dimensionen: och vertreien Natürlich kommt dieser
Der Glaube ist ucC. ach SINN, der SINN- Seelenglaube 1mM religiösen Feld auch heute
ich erfahren ist, In der 1efe der egele VOLF und besetzt dort Positionen, die sich

fühlen, und mıt dem Geliste denken ebenfalls als spirituell verstehen. Auf der
ist.“ Glaube, der einer spirituellen Da- Theorieebene, auf der die Theologie sich
seinsgewissheit ührt, verlangt deshalb die bewegt, ist jedoch die Stelle der egele
Aktivierung der Sinne, die den Kontakt ZUTFK als einer immateriellen, geistigen Substanz,
Welt herstellen, des Gefühls, welches das die den Menschen mıt (,ottes Ewigkeit
Individuum unmittelbar In SseiINner Leib- verbindet, die Rede VO  u der egele als inte-
1C.  el sich selbst spuren lässt, und des graler, ganzheitlicher, In (J,ott begründeter
Gelstes, der die Zusammenhänge des Le- Selbstbeziehung Auch auf dieser
bens und dieser Welt reflektiert. 1N1€ kann und sollte 1U  b das KOonzept der

Der spirituell elebte Glaube Spiritualität einem Ser1i10sen theologischen
dem ıIn das komplexe Zusammenspiel VO  b eDrauc In der Verständigung ber den
sinnlicher eilhabe der Welt, kultureller Glauben und SEe1INe Entstehung (Ort und
Traditionsaneignung, Auseinandersetzung 1mM Innern des einzelnen Menschen ZUSC-
mıt lebensweltlich gegebenen Beziehun- werden. Das 111U55 nicht heißen, dass
SCH, ZU. Austausch mıt andern Indivi- die Vergegenständlichung des Seelenglau-

fur Unterscheidung der Sinndimensionen vgl Wilhelm Schmid, Glück, Frankfurt .-Le1lpz1g
2007, 4550

135

4 Zur Unterscheidung der Sinndimensionen vgl. Wilhelm Schmid, Glück, Frankfurt a. M.–Leipzig 
2007, 45–80.

Gräb / Wie Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

zelnen eine unendliche Bedeutsamkeit zu. 

Der ganzheitlich, letzte, unbedingte Sinn 

kann in einem persönlichen Gott vorge-

stellt sein und in der geprägten Sprache 

der religiösen Überlieferung artikuliert 

werden. In der spirituellen Einstellung 

suchen die Menschen aber oft auch nach 

sensibleren Sprachen, nach neuen Meta-

phern und Symbolen. Oder sie nehmen die 

gegenständlichen Vorstellungen der reli-

giösen Tradition auf, versuchen sie jedoch 

zugleich in davon abweichende Ausdrücke 

zu transformieren. Das bringt den Glauben 

freilich nicht selten zugleich in erhebliche 

Sprachschwierigkeiten.

Der Glaube hat dort, wo er sich als spi-

rituelle Lebenseinstellung versteht, oft et-

was Tastendes und Suchendes. Er führt in 

die Suche nach Sinn und damit nach einem 

letzten, alles umgreifenden Zusammen-

hang, nach dem Zusammenhang meiner 

selbst mit mir selbst, mit der Welt und mit 

der transzendenten, umfassenden geistigen 

Wirklichkeit. Er ist Suche nach Lebenssinn 

in den drei entscheidenden Dimensionen: 

Der Glaube ist Suche nach Sinn, der sinn-

lich zu erfahren ist, in der Tiefe der Seele 

zu fühlen, und mit dem Geiste zu denken 

ist.4 Glaube, der zu einer spirituellen Da-

seinsgewissheit führt, verlangt deshalb die 

Aktivierung der Sinne, die den Kontakt zur 

Welt herstellen, des Gefühls, welches das 

Individuum unmittelbar in seiner Leib-

lichkeit sich selbst spüren lässt, und des 

Geistes, der die Zusammenhänge des Le-

bens und dieser Welt reflektiert.

Der spirituell gelebte Glaube führt zu-

dem in das komplexe Zusammenspiel von 

sinnlicher Teilhabe an der Welt, kultureller 

Traditionsaneignung, Auseinandersetzung 

mit lebensweltlich gegebenen Beziehun-

gen, zum Austausch mit andern Indivi-

duen, schließlich zu lebensgeschichtlicher 

Reifung und Einsicht. Auch wenn spiri-

tuell eingestellte Menschen den Sinn ihres 

Lebens im Glaubensbekenntnis der Kirche 

ausgedrückt finden, bleibt dieser Sinn an 

den Vorgang der Sinnerschließung, wie er 

aus den Erfahrungen des Lebens hervor-

geht und in ihnen verankert ist, gekoppelt.

3. Glauben als Aktivität der Seele

Lange Zeit gehörte es in der Folge der 

Aufnahme und Fortführung platonischer 

Metaphysik zu den anthropologischen 

Kategorien auch der christlichen Theo-

logie, einen Leib-Seele-Dualismus zu ver-

treten. Dabei sollte die Seele als immate-

rielle, vom Leib getrennte Substanz einen 

unsterblichen, göttlichen Wesenskern der 

menschlichen Person ausmachen. Unter 

nachkritischen, neuzeitlichen Erkenntnis-

bedingungen wird dieser substanzontolo-

gische Dualismus in der Theologie kaum 

noch vertreten. Natürlich kommt dieser 

Seelenglaube im religiösen Feld auch heute 

vor und besetzt dort Positionen, die sich 

ebenfalls als spirituell verstehen. Auf der 

Theorieebene, auf der die Theologie sich 

bewegt, ist jedoch an die Stelle der Seele 

als einer immateriellen, geistigen Substanz, 

die den Menschen mit Gottes Ewigkeit 

verbindet, die Rede von der Seele als inte-

graler, ganzheitlicher, in Gott begründeter 

Selbstbeziehung getreten. Auch auf dieser 

Linie kann und sollte nun das Konzept der 

Spiritualität einem seriösen theologischen 

Gebrauch in der Verständigung über den 

Glauben und seine Entstehung am Ort und 

im Innern des einzelnen Menschen zuge-

führt werden. Das muss nicht heißen, dass 

die Vergegenständlichung des Seelenglau-



136 rab Wiıe Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

bens AaUuSs den Phänomenzusammenhän- innerhalb der Kirchen entwickeln können.
gChH, welche die Theorie der Spiritualität Deshalb zieht der Begriff der Spiritualität
aufzuschließen beansprucht, herausfallen jedoch auch SCIN den der Esoterik ach
111U58585 Im Gegenteil, die Stärke des DIr1- sich, TEUNC nicht ohne €1 wiederum

CU«EC Missverständnisse produzieren.”tualitätsbegriffs besteht gerade darin, dass
eine ethnografische Kategorie darstellt Dennoch hält die Auffassung VO

CI kommt einerselts 1mM religiösen Glauben als spiritueller Sinneinstellung
Feld VOI, In dem Menschen sich ihrer ziemlich unmissverständlich fest, dass da-
spirituellen Lebenseinstellung bekennen mıt eben nicht gemeint ist, das 1mM
und möglicherweise auch VO  b der egele bio-physischen Urganismus inglic SC
sprechen und deren Unsterblichkeit geben ware Als spirituelle Sinneinstellung
lauben. Andererseits kann aber auch ist der Glaube vielmehr ein Nsemble VO  b

ıIn eine Theorie aufgenommen werden, die mentalen Vollzügen und Zuständen, die
den aklısc. gelebten religiösen Glauben VO  b einem Individuum unmittelbar als die
nicht 1Ur empirisch beschreibt, sondern eigenen erlebt werden. Dem Glauben ist
einem Verstehen Se1iINer Entstehungs- und dieser unmittelbare Selbstbezug konstitu-
Bedingungszusammenhänge 1mM Kontext 1V eigen, weshalb Nle ohne Selbst-
moderner Theorielagen bewusstsein ist wobel sinnliches VO  b

mittelbarem unterschieden werden 111U58585Das Spiritualitätskonzept sieht Ja SCId-
de nicht VOI, dass die kirchliche Lehre und Das sinnliche Selbstbewusstsein ist Uurc
die orgaben des Dogmas 1mM Prozess der sinnliche Wahrnehmungen, auch diejeni-
Entstehung und Ausbildung des auDens SCH, die WITFr uns selbst machen, vermıiıt-
Keglie führen, sondern dass CN die lebens- telt. Das unmittelbare Selbstbewusstsein
geschichtlichen SINnn- und UÜrilentierungs- wird ingegen deshalb genannt, weil CN

bedürfnisse der Menschen sind, auf die hiın mentale Zustände meınt, VO  b denen WITr
S1€ sich traditionelle (;laubensaussagen erfahren, ohne dass WITr auf uNnsere Aufßeren
solche AaUuSs den christlichen Kirchen, aber Sinne oder Sarl auf logische Schlussfolge-
auch AaUuSs anderen religiösen Traditionen IUNSCH angewlesen waren. Hıer sind WITr

anelgnen. Nicht, OD diese Glaubensaus- uns gefühlsbasiert bestimmter ge1st1-
untereinander verträglich sind, ist gCcCI Zustände, Überzeugungen, ünsche,

dann wlederum entscheidend, sondern OD Ängste unmittelbar bewusst. Obwohl die
S1€ sich In die existenziell relevante SINNn- Unmiuttelbarkeit dieses EewuUusSSTISeEeINS impli-
konstitution der Menschen integrieren ziert, dass keine Reflexionsanstrengungen
lassen. Insofern gewinnen dann auDens- In dieses eingehen, könnte doch VO  u einem

den Charakter VO  u spirituellen Selbst-Bewusstsein 1mM Nnneren Erleben
des Individuums wliederum nicht die RedeLebensdeutungen. Als solche finden S1€ ihre

Verbreitung VOLF em auf dem Wege ind1- se1IN, ware dieses rezeptive Erleben nicht
vidueller Gegenzeichnung 1mM Kontext der bereits mıt Deutungsoperationen verbun-
Bildung VO  b Netzwerken, die ıIn der ege den, die dann TEUNLC. nicht prädikativ aUS-

einen 1Ur geringen Institutionalisierungs- gearbeitet Se1INn mMussen, sondern auf einer
grad aufweisen, aber sich durchaus auch emotionalen Ebene aDlauien

Vgl Martın Kumlehn, Esoterik, 1: Wilhelm Gräb / Birgit Weyel (Ho.) Handbuch der Prakti-
schen Theologie, Güterslioh 2007, 239250

136

5 Vgl. Martin Kumlehn, Esoterik, in: Wilhelm Gräb / Birgit Weyel (Hg.), Handbuch der Prakti-
schen Th eologie, Gütersloh 2007, 239–250.

Gräb / Wie Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

bens aus den Phänomenzusammenhän-

gen, welche die Theorie der Spiritualität 

aufzuschließen beansprucht, herausfallen 

muss. Im Gegenteil, die Stärke des Spiri-

tualitätsbegriffs besteht gerade darin, dass 

er eine ethnografische Kategorie darstellt. 

D. h. er kommt einerseits im religiösen 

Feld vor, in dem Menschen sich zu ihrer 

spirituellen Lebenseinstellung bekennen 

und möglicherweise auch von der Seele 

sprechen und an deren Unsterblichkeit 

glauben. Andererseits kann er aber auch 

in eine Theorie aufgenommen werden, die 

den faktisch gelebten religiösen Glauben 

nicht nur empirisch beschreibt, sondern zu 

einem Verstehen seiner Entstehungs- und 

Bedingungszusammenhänge im Kontext 

moderner Theorielagen führt.

Das Spiritualitätskonzept sieht ja gera-

de nicht vor, dass die kirchliche Lehre und 

die Vorgaben des Dogmas im Prozess der 

Entstehung und Ausbildung des Glaubens 

Regie führen, sondern dass es die lebens-

geschichtlichen Sinn- und Orientierungs-

bedürfnisse der Menschen sind, auf die hin 

sie sich traditionelle Glaubensaussagen – 

solche aus den christlichen Kirchen, aber 

auch aus anderen religiösen Traditionen 

– aneignen. Nicht, ob diese Glaubensaus-

sagen untereinander verträglich sind, ist 

dann wiederum entscheidend, sondern ob 

sie sich in die existenziell relevante Sinn-

konstitution der Menschen integrieren 

lassen. Insofern gewinnen dann Glaubens-

aussagen den Charakter von spirituellen 

Lebensdeutungen. Als solche finden sie ihre 

Verbreitung vor allem auf dem Wege indi-

vidueller Gegenzeichnung im Kontext der 

Bildung von Netzwerken, die in der Regel 

einen nur geringen Institutionalisierungs-

grad aufweisen, aber sich durchaus auch 

innerhalb der Kirchen entwickeln können. 

Deshalb zieht der Begriff der Spiritualität 

jedoch auch gern den der Esoterik nach 

sich, freilich nicht ohne dabei wiederum 

neue Missverständnisse zu produzieren.5

Dennoch hält die Auffassung vom 

Glauben als spiritueller Sinneinstellung 

ziemlich unmissverständlich fest, dass da-

mit eben nicht etwas gemeint ist, das im 

bio-physischen Organismus dinglich ge-

geben wäre. Als spirituelle Sinneinstellung 

ist der Glaube vielmehr ein Ensemble von 

mentalen Vollzügen und Zuständen, die 

von einem Individuum unmittelbar als die 

eigenen erlebt werden. Dem Glauben ist 

dieser unmittelbare Selbstbezug konstitu-

tiv zu eigen, weshalb er nie ohne Selbst-

bewusstsein ist – wobei sinnliches von un-

mittelbarem unterschieden werden muss. 

Das sinnliche Selbstbewusstsein ist durch 

sinnliche Wahrnehmungen, auch diejeni-

gen, die wir an uns selbst machen, vermit-

telt. Das unmittelbare Selbstbewusstsein 

wird hingegen deshalb so genannt, weil es 

mentale Zustände meint, von denen wir 

erfahren, ohne dass wir auf unsere äußeren 

Sinne oder gar auf logische Schlussfolge-

rungen angewiesen wären. Hier sind wir 

uns – gefühlsbasiert – bestimmter geisti-

ger Zustände, Überzeugungen, Wünsche, 

Ängste unmittelbar bewusst. Obwohl die 

Unmittelbarkeit dieses Bewusstseins impli-

ziert, dass keine Reflexionsanstrengungen 

in dieses eingehen, könnte doch von einem 

Selbst-Bewusstsein im inneren Erleben 

des Individuums wiederum nicht die Rede 

sein, wäre dieses rezeptive Erleben nicht 

bereits mit Deutungsoperationen verbun-

den, die dann freilich nicht prädikativ aus-

gearbeitet sein müssen, sondern auf einer 

emotionalen Ebene ablaufen.



Gräb / Wiıe Glaube entsteht: IDER Konzept der Spiritualität 137

Möglicherweise lässt sich mıt einer barkeiten, die sich unNnserer Erkennbarkeit
olchen Beschreibung der Verfassung des und unNnserenNl Handeln entziehen, In SINN-

deutender e1se verhalten kann. Es sindauDens als spiritueller Sinneinstellung
In der olge ein nachkritischer Begriff der dies die Grundtatbestände UNSsScCIES (jebo-
egele und damıt des anthropologischen renwerdens und Sterbens, sodann aber die
(OIrts für die Entstehung des auDens SC vielfach unhintergehbaren Abhängigkeiten
wıinnen. Hat der substanzontologische VO  b einer Welt, In die WITFr uns als Indivi-

duen finden, die WITr als (janze aberSeelenbegriff angesichts der kritischen
Neufassung der Metaphysik als funktiona- nicht VOLF uns bringen, analysieren und SC

stalten können. Wır können S1€ ZW ar Inler Prinzipienreflexion ausgedient, kann
der Begriff der egele 1U  b möglicherweise ihren komplexen sozlalen und natürlichen
NEeU ZUFK erschliefßungskräftigen etapher Gegebenheiten und Zusammenhängen 1mM
werden, mıt der sich ausdrücken lässt, dass einzelnen erkennen und bearbeiten, nicht
ein Mensch sich In der Ganzheit Se1iINer jedoch 1mM (Janzen e1iNnes intentional fassba-
psychophysischen Zustände immer auch Ten Sinnzusammenhanges, nicht 1mM „Wa-
1mM Wle SE1INES Nnneren YTlileDens selbst CI - rum ihres Gegebenseins, nicht In Relation
schlossen 1st. DIe egele eiInes Menschen den etzten Zwecken UNSsScCIES andelns
ware dann SEe1INe die leibliche Ganzheit verstehen.
gebundene Fähigkeit, sich ıIn der Nnnen- DIe anerkennende Bezugnahme auf
perspektive als eine Person 1mM Wechsel der unbedingte Sinnbedingungen 1111US55 sich
Gesamterlebniszustände, damıt In seInem nicht 1mM Glauben einen grofßen, Sarl
Kontakt ZUFK Welt, sich selbst und ZU. persönlichen (J,ott artikulieren. Jedoch
transzendenten (janzen der Wirklichkeit, kann In olcher Anerkennung absoluter
selbst wahrzunehmen und das el In Sinnbedingungen der rationale Gehalt des
den Glauben als spirituelle Sinneinstellung christlichen auDens Gott, den chöp-

finden. fer und Erlöser, hervortreten. Dann drückt
sich 1mM Glauben Gott, den chöpfer und
Erlöser, das ewusstsein aUus, 1mM Handeln

Glauben als Sinnfindung VO  b Handlungsbedingungen abhängig
se1nN, die sich menschlicher Selbstbestim-

Der Glaube ist eine spirituelle Lebensein- mungsmacht entziehen und doch für den
stellung, vermoöge deren einem Menschen Bestand des Daselins und den Erfolg der
eine auf absoluten Sinn ausgreifende SInn- Handlungsabsichten einstehen. In der
deutung auch och Jener Tatbestände des Sprache des christlichen auDens ist (J,ott
Lebens möglich wird, die seiInen endli- der chöpfer, den CSUS Christus zugleic.
chen Gestaltungs- und Erfahrungshori- als den bekannt emacht hat, der den In
ZONLT transzendieren. Wer glaubt, bildet sundhafter Verlorenheit ihm und sich
Empfindungen, Überzeugungen und VOTr- selbst entiremdeten Menschen gnädig
stellungen aUus, lernt SCHLLEISLIC auch eine nımmt und auf das Kkommen des künftigen
Symbolsprache sprechen, dass sich Freiheitsreiches ausrichtet. In Gestalt des

an  el und Tod und dann auch sich auslegenden Gottesbewusstseins
all Jenen Abhängigkeiten und Unverfüg- findet der CAFSs  1che Glaube In die Hal-

Vgl Ulrich Barth, Selbstbewusstsein Uun: Seele, 1: ZIh 101 2004), 198-217, 215

137

6 Vgl. Ulrich Barth, Selbstbewusstsein und Seele, in: ZTh K 101 (2004), 198–217, 215.

Gräb / Wie Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

Möglicherweise lässt sich mit einer 

solchen Beschreibung der Verfassung des 

Glaubens als spiritueller Sinneinstellung  

in der Folge ein nachkritischer Begriff der 

Seele und damit des anthropologischen 

Orts für die Entstehung des Glaubens ge-

winnen. Hat der substanzontologische 

Seelenbegriff angesichts der kritischen 

Neufassung der Metaphysik als funktiona-

ler Prinzipienreflexion ausgedient, so kann 

der Begriff der Seele nun möglicherweise 

neu zur erschließungskräftigen Metapher 

werden, mit der sich ausdrücken lässt, dass 

ein Mensch sich in der Ganzheit seiner 

psychophysischen Zustände immer auch 

im Wie seines inneren Erlebens selbst er-

schlossen ist. Die Seele eines Menschen 

wäre dann seine an die leibliche Ganzheit 

gebundene Fähigkeit, sich in der Innen-

perspektive als eine Person im Wechsel der 

Gesamterlebniszustände, damit in seinem 

Kontakt zur Welt, zu sich selbst und zum 

transzendenten Ganzen der Wirklichkeit, 

selbst wahrzunehmen – und das heißt, in 

den Glauben als spirituelle Sinneinstellung 

zu finden.6

4. Glauben als Sinnfi ndung

Der Glaube ist eine spirituelle Lebensein-

stellung, vermöge deren einem Menschen 

eine auf absoluten Sinn ausgreifende Sinn-

deutung auch noch jener Tatbestände des 

Lebens möglich wird, die seinen endli-

chen Gestaltungs- und Erfahrungshori-

zont transzendieren. Wer glaubt, bildet 

Empfindungen, Überzeugungen und Vor-

stellungen aus, lernt schließlich auch eine 

Symbolsprache zu sprechen, so dass er sich 

zu Krankheit und Tod und dann auch zu 

all jenen Abhängigkeiten und Unverfüg-

barkeiten, die sich unserer Erkennbarkeit 

und unserem Handeln entziehen, in sinn-

deutender Weise verhalten kann. Es sind 

dies die Grundtatbestände unseres Gebo-

renwerdens und Sterbens, sodann aber die 

vielfach unhintergehbaren Abhängigkeiten 

von einer Welt, in die wir uns als Indivi-

duen versetzt finden, die wir als Ganze aber 

nicht vor uns bringen, analysieren und ge-

stalten können. Wir können sie zwar in 

ihren komplexen sozialen und natürlichen 

Gegebenheiten und Zusammenhängen im 

einzelnen erkennen und bearbeiten, nicht 

jedoch im Ganzen eines intentional fassba-

ren Sinnzusammenhanges, nicht im „Wa-

rum“ ihres Gegebenseins, nicht in Relation 

zu den letzten Zwecken unseres Handelns 

verstehen.

Die anerkennende Bezugnahme auf 

unbedingte Sinnbedingungen muss sich 

nicht im Glauben an einen großen, gar 

persönlichen Gott artikulieren. Jedoch 

kann in solcher Anerkennung absoluter 

Sinnbedingungen der rationale Gehalt des 

christlichen Glaubens an Gott, den Schöp-

fer und Erlöser, hervortreten. Dann drückt 

sich im Glauben an Gott, den Schöpfer und 

Erlöser, das Bewusstsein aus, im Handeln 

von Handlungsbedingungen abhängig zu 

sein, die sich menschlicher Selbstbestim-

mungsmacht entziehen und doch für den 

Bestand des Daseins und den Erfolg der 

Handlungsabsichten einstehen. In der 

Sprache des christlichen Glaubens ist Gott 

der Schöpfer, den Jesus Christus zugleich 

als den bekannt gemacht hat, der den in 

sündhafter Verlorenheit ihm und sich 

selbst entfremdeten Menschen gnädig an-

nimmt und auf das Kommen des künftigen 

Freiheitsreiches ausrichtet. In Gestalt des 

so sich auslegenden Gottesbewusstseins 

findet der christliche Glaube in die Hal-



135

Grund und Gegenstand des Glaubens ach
Grund und Gegenstand

des Glaubens Nnach
römisch-katholischer und evangelisch-

römisch-katholi::  er lutherischer Lehre
und

Iutherischer Theologische tudien
Herausgegeben VOoI Eilert erms und Lubomir fak

LUBOMIR Se1it PA0703 arbeitet der Päpstlichen Lateran-Universität
RKom 1N€ ınternationale un: interkonfessionelle
Forschungsgruppe fundamentaltheologischen Themen
ın interkonfessioneller Perspektive. Zielsetzung 1st 1N€

Mal vertiefte Erfassung der eigenen Konstruktionsprinzipien
jeder der beiden Lehrtraditionen. Dieses 1el wıird jedoch
gemelinsam angestrebt. IDER 1st 1N€ methodische

200 AVI, 610 Seriten. Neuerung: ede Se1te versucht, nıcht L1IUT Cie Konstruk-
78-3-16-1 49603-5 tionsprinzıplen der eigenen Lehrtradition, sondern uch

Broschur 49,—" der des Partners befolgen. Evangelische Theologen
78-3-16-1 49592-2 versuchen, nıcht 11UT konsequent evangelıisch, sondern

Leinen 839,— uch konsequent römisch-katholisch denken; UM$SC-
kehrt versuchen römisch-katholische Theologen, nıcht

Der vorliegende Band L1IUT konsequent römisch-katholisch, sandern uch konse-
dokumentiert die ersten evangelisch denken. In eInNnem Akt methodischer

Empathie versucht jede Seıite, Cije Posiıtion der PartnerErgebnisse der selt 2001
V  am ınnen heraus nachzuvollziehen. Voraussetzung cdafür

der Päpstlichen ist ede Se1lte unterstellt AULS eigener Überzeugung un:
Lateran-Unıiversität auf dem Boden der gemeinsamen Taufe, dass ıhre Partner

RKom arbeltenden auf dieselbe Wiıirkliıchkeit bezogen siınd W1€ 1E selbst,
nämlıch auf Cije OÖffenbarung der Wahrhelilt des Evange-internationalen und

interkonfessionellen Iıums. ede Se1lte versteht Lehraussagen der anderen Se1lte
als 1N€ spezifische Wahrnehmung derselben »LCSK«,

Forschungsgruppe deren ANSCIHNESSCILE Erfassung uch ihr selbst geht.
fundamentaltheolog1- Dadurch kann cdas Sachverständnis der Partner besser

schen Themen In erkannt un: uch clas eigene Sachverständnis vertieft un:
konkretisiert werden. IDER wiederum kann veränderteninterkonfessioneller gegenseltigen Einschätzungen führen, Cie uch für cdas

Perspektive., Er gemeinsame chrıstliche Leben nıcht folgenlos bleiben.
erschemnt zeıtgleich In

Miıt Beiträgen VO1Il:iıtalenischer Sprache Wılfried Härle, FEılert Herms, (1useppe Lor1z1o,
bel der Lateran Christoph Schwöbel, Massımo Serretti, Lauhbhomiar Sak

University Tess

_ ohr 1ebeck
übingen
into@mohr.de
www.mohr.de
Maisgeschneiderte Informationen:www.mohr.de/form/eKurter.htm

138

Grund und Gegenstand des Glaubens nach
römisch-katholischer und evangelisch-
lutherischer Lehre
Theologische Studien
Herausgegeben von Eilert Herms und Lubomir Zak

Seit 2001 arbeitet an der Päpstlichen Lateran-Universität
Rom eine internationale und interkonfessionelle
Forschungsgruppe zu fundamentaltheologischen Themen
in interkonfessioneller Perspektive. Zielsetzung ist eine
vertiefte Erfassung der eigenen Konstruktionsprinzipien
jeder der beiden Lehrtraditionen. Dieses Ziel wird jedoch
gemeinsam angestrebt. Das ist eine methodische
Neuerung: Jede Seite versucht, nicht nur die Konstruk-
tionsprinzipien der eigenen Lehrtradition, sondern auch
der des Partners zu befolgen. Evangelische Theologen
versuchen, nicht nur konsequent evangelisch, sondern
auch konsequent römisch-katholisch zu denken; umge-
kehrt versuchen römisch-katholische Theologen, nicht
nur konsequent römisch-katholisch, sondern auch konse-
quent evangelisch zu denken. In einem Akt methodischer
Empathie versucht jede Seite, die Position der Partner
von innen heraus nachzuvollziehen. Voraussetzung dafür
ist: Jede Seite unterstellt  aus eigener Überzeugung und
auf dem Boden der gemeinsamen Taufe, dass ihre Partner
auf dieselbe Wirklichkeit bezogen sind wie sie selbst,
nämlich auf die Offenbarung der Wahrheit des Evange-
liums. Jede Seite versteht Lehraussagen der anderen Seite
als eine spezifische Wahrnehmung derselben »res«, um
deren angemessene Erfassung es auch ihr selbst geht.
Dadurch kann das Sachverständnis der Partner besser
erkannt und auch das eigene Sachverständnis vertieft und
konkretisiert werden. Das wiederum kann zu veränderten
gegenseitigen Einschätzungen führen, die auch für das
gemeinsame christliche Leben nicht folgenlos bleiben.

Mit Beiträgen von:
Wilfried Härle, Eilert Herms, Giuseppe Lorizio,
Christoph Schwöbel, Massimo Serretti, Lubomir Zak 

2008. XVI, 610 Seiten. 
ISBN 978-3-16-149603-5

Broschur € 49,–; 
ISBN 978-3-16-149592-2

Leinen € 89,– 

Der vorliegende Band
dokumentiert die ersten
Ergebnisse der seit 2001

an der Päpstlichen
Lateran-Universität

Rom arbeitenden 
internationalen und
interkonfessionellen

Forschungsgruppe zu
fundamentaltheologi-

schen Themen in 
interkonfessioneller

Perspektive. Er
erscheint zeitgleich in
italienischer Sprache

bei der Lateran
University Press.

Mohr Siebeck
Tübingen
info@mohr.de
www.mohr.de

Maßgeschneiderte Informationen:www.mohr.de/form/eKurier.htm



Gräb / Wiıe Glaube entsteht: IDER Konzept der Spiritualität 139

Lung menschlicher Bescheidenheit, emu: Welt Der Glaube redet TELNC auch nicht
und Dan  arkelı VO biologischen Urganismus oder VO  b

neuronalen Prozessen
Wle In den Beschreibungen des Lebens

Glauben zur Sprache oringen In der Lıteratur, In der darstellenden unst,
In philosophischen und theologischen

DIe vorkritische Auffassung VO  b der Re- Jexten, ist CN auch In religiösen YTzahlun-
ligion ute{te dieser, z. B gerade mıt ihrer SCH > dass dort In einer metaphorischen,
Schöpfungslehre, kausale Welterklärungs- symbolischen und VOLF em sinnsensiblen
aufgaben S1e sollte ber die Entstehung Sprache VO Leben gesprochen wiIird. Es
des Universums und den (ang der (Je- pielen SahzZ andere TODIemMe eine
schichte 1mM Rekurs auf ein extramunda- und CS treten andere Fragen hervor als In
NS göttliches Handlungssubjekt Uuskun der wissenschaftlichen Welterklärung. S1e
geben och das gehört ıIn die Geschichte betreiffen nicht das Funktionieren eiInes
des ontologischen Dualismus und der Sub- Urganismus, sondern CS geht Men-
stanzmetaphysik. Selbstverständlich kommt schen, die ber emotionale, mentale und
auch diese mıt ZweIl Welten rechnende, voluntative Zustände verfügen, die sich als

Individuen verstehen, sich VO  b anderen In-(J,ott objektivierende religiöse Auffassung
1mM religiösen Feld immer och verbreitet divicduen abgrenzen, sich In eine (Jemeln-
VOTIL. Religionssoziologisch und entwick- schaft VO  b Individuen einfügen und ach
lungspsychologisch können alur viele dem Sınn des (janzen ihres Lebens fragen.
Beispiele beigebracht werden.‘ Dennoch Leben meln In den Texten und der
darf der Glaube In Gestalt der spirituellen Sprache des auDens 1mM Grunde immer
Lebenseinstellung auf solche, bestimmten selbstbewusstes Leben. Menschen, die
We  ıldern zugehörige Vorstellungsgehal- lauben, sind Menschen, die planen kön-

nicht festgelegt werden. Glaube, der sich Nen und Absichten verfolgen, 1mM emot1io-
als spirituelle Einstellung versteht, bewegt nalen Verhältnis sich stehen und 1mM

Austausch mıt der Umwelt, sich ande-sich ıIn Sinndeutungen und Sinnbestim-
MUNSCH, Im Glauben tellen WITFr letzte Zu- Ten ihresgleichen verhalten, sich urch-
sammenhänge her und nehmen diejenigen setizen und 1mM asein behaupten mMussen,
wahr, die ZU. Verstehen der Welt und der Verantwortung für ihr Handeln Lragen
eigenen tellung ıIn ihr führen Aber Ca CI und schuldig werden, ach Vergebung VCI-

uns damıt eben eine spirituelle Sinnelin- langen und auf Versöhnung hoffen und
stellung ist, CI uns gerade nicht In eben dies es > dass S1€ sich ıIn einen S1€
den Kampf die Objektivitäts- und selbst unendlich transzendierenden und
sachlichen Erklärungsansprüche der WIS- damıt tragenden, sich als unversiegliche
senschaft. Nsere (;laubensaussagen stel- Sinnquelle erwelisenden Sinnzusammen-
len keine Kausalitätsverhältnisse her und hang hineingestellt WwISSsSen. In der spirituel-
geben keinerlei objektiv sachhaltige Aus- len Sinneinstellung des auDens werden
unber die Entstehung des Univyversums, keine objektiven, empirischen Analysen
den Lauf der Geschichte oder das Ende der angestellt. Es werden allenfalls subjektive,

/u den religionspsychologischen Theorien individueller religiöser Entwicklung vgl Friedrich
Schweitzer, Lebensgeschichte Uun: Religion, Güterslioh 1987

139

7 Zu den religionspsychologischen Th eorien individueller religiöser Entwicklung vgl. Friedrich 
Schweitzer, Lebensgeschichte und Religion, Gütersloh 1987.

Gräb / Wie Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

tung menschlicher Bescheidenheit, Demut 

und Dankbarkeit.

5. Glauben zur Sprache bringen

Die vorkritische Auffassung von der Re-

ligion mutete dieser, z. B. gerade mit ihrer 

Schöpfungslehre, kausale Welterklärungs-

aufgaben zu. Sie sollte über die Entstehung 

des Universums und den Gang der Ge-

schichte im Rekurs auf ein extramunda-

nes göttliches Handlungssubjekt Auskunft 

geben. Doch das gehört in die Geschichte 

des ontologischen Dualismus und der Sub-

stanzmetaphysik. Selbstverständlich kommt 

auch diese mit zwei Welten rechnende, 

Gott objektivierende religiöse Auffassung 

im religiösen Feld immer noch verbreitet 

vor. Religionssoziologisch und entwick-

lungspsychologisch können dafür viele 

Beispiele beigebracht werden.7 Dennoch 

darf der Glaube in Gestalt der spirituellen 

Lebenseinstellung auf solche, bestimmten 

Weltbildern zugehörige Vorstellungsgehal-

te nicht festgelegt werden. Glaube, der sich 

als spirituelle Einstellung versteht, bewegt 

sich in Sinndeutungen und Sinnbestim-

mungen. Im Glauben stellen wir letzte Zu-

sammenhänge her und nehmen diejenigen 

wahr, die zum Verstehen der Welt und der 

eigenen Stellung in ihr führen. Aber da er 

uns damit eben eine spirituelle Sinnein-

stellung ist, führt er uns gerade nicht in 

den Kampf gegen die Objektivitäts- und 

sachlichen Erklärungsansprüche der Wis-

senschaft. Unsere Glaubensaussagen stel-

len keine Kausalitätsverhältnisse her und 

geben keinerlei objektiv sachhaltige Aus-

kunft über die Entstehung des Universums, 

den Lauf der Geschichte oder das Ende der 

Welt. Der Glaube redet freilich auch nicht 

vom biologischen Organismus oder von 

neuronalen Prozessen.

Wie in den Beschreibungen des Lebens 

in der Literatur, in der darstellenden Kunst, 

in philosophischen und theologischen 

Texten, ist es auch in religiösen Erzählun-

gen so, dass dort in einer metaphorischen, 

symbolischen und vor allem sinnsensiblen 

Sprache vom Leben gesprochen wird. Es 

spielen ganz andere Probleme eine Rolle 

und es treten andere Fragen hervor als in 

der wissenschaftlichen Welterklärung. Sie 

betreffen nicht das Funktionieren eines 

Organismus, sondern es geht um Men-

schen, die über emotionale, mentale und 

voluntative Zustände verfügen, die sich als 

Individuen verstehen, sich von anderen In-

dividuen abgrenzen, sich in eine Gemein-

schaft von Individuen einfügen und nach 

dem Sinn des Ganzen ihres Lebens fragen.

Leben meint in den Texten und der 

Sprache des Glaubens im Grunde immer 

selbstbewusstes Leben. Menschen, die 

glauben, sind Menschen, die planen kön-

nen und Absichten verfolgen, im emotio-

nalen Verhältnis zu sich stehen und im 

Austausch mit der Umwelt, sich zu ande-

ren ihresgleichen verhalten, sich durch-

setzen und im Dasein behaupten müssen, 

Verantwortung für ihr Handeln tragen 

und schuldig werden, nach Vergebung ver-

langen und auf Versöhnung hoffen – und 

eben dies alles so, dass sie sich in einen sie 

selbst unendlich transzendierenden und 

damit tragenden, sich als unversiegliche 

Sinnquelle erweisenden Sinnzusammen-

hang hineingestellt wissen. In der spirituel-

len Sinneinstellung des Glaubens werden 

keine objektiven, empirischen Analysen 

angestellt. Es werden allenfalls subjektive, 



14() rab Wiıe Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

narratıv fassbare Ausdrucksformen VO  u Zweck, ach (ut und BÖöse, ach Zufall,
efühlen, edanken, Reaktionen, Absich- Schicksal oder göttlicher Fügung suchten.
ten und oltıven beschrieben. Der rationale Gehalt religiöser Symbol-

Aber 1Ur In diesen anderen als den blo- sprachen ijeg bel er Vieldeutigkeit, die
logischen und psychophysischen Ordnun- diesen prachen eigentümlich 1St, auch
SgCcH des Lebens, wI1Ie S1e In den Erzählungen heute och darin, dass S1€ einen In dichten
und Symbolsprachen der Religionen, aber Vorstellungen und starken Wertungen le-
auch ıIn der Lıteratur und der darstellen- endigen Umgang mıt den existenziellen
den unst, In Philosophie und Theologie SINnn- und Orientierungsfragen eröffnen:
entwickelt werden, T1 der Mensch als ein Wasel CN für mich, ein Mensch sein®
olches Lebewesen hervor, das ach sich Wle erlebe ich mich als Individuum?® Und
selbst rag und den Sınn SEINES Daselins dann eben auch: Welchen Sınn hat für

mich meın Leben? Wle verhalte und AaU-sucht In den religiösen Symbolsprachen
en sich denn auch se1it jeher die Le- ere ich mich, mich VO  b anderen In-
bensdeutungen artikuliert, mıt denen die divicduen abzugrenzen oder mıt ihnen In
Menschen Antwort auf die etzten Fragen Verbindung treten® Was ist MIr wichtig,
ach dem arum en Lebens und des wofür ich mich ein®
eigenen Daseins, ach seiInem Sinn und 1ese Fragen ach personaler Identi-

tal, ach integralen Lebenszusammen-
hängen und einer zielorientierenden Be-
stimmung des eigenen Daselins lassen sichWeiterführende Lıteratur:
alle auch nicht-religiös aufnehmen, aberIraugott Koch, Mıt (J,ott en iıne es1in-
dann doch 1Ur den TEe1LSs der Gefühls-NUuNg auf den Glauben, übingen 1989
amputatiıon und der Sistierung einer aufsIn diesem Buch erorter Koch die Fragen

ach der Entstehung des auDens 1mM Aus- (janze gehenden Sinnreflexion. Nur In
religiöser DZw. spiritueller Sinneinstellunggalıg VO  b den Erfahrungen des auDens
reifen WITFr auf letzte, nicht 11-Er ze1igt, Was das el (J,ott lauben

und dann VOLF allem, WIE sich als Quelle ständlichende Sinnzusammenhänge aUsS

Um für diese transzendierenden SInnzu-des Lebenssinns erwelst, In der öhe des
Lebens und In dessen 1e1e, seInem AÄAn- sammenhänge kommunizierbare Vorstel-

lungen und Sprache gewinnen können,fang und Sseinem Ende
brauchen WITFr zugleic. die Welt der fiktio-Iraugott OSer, Spiritual are. Ethische,

organisationale und spirituelle Aspekte der nalen Erzählungen und mythischen Bilder,
die Parabeln, die eispiel- und Gleichnis-Krankenhausseelsorge. E1n praktisch-theo-

logischer Zugang, Stuttgart 2007 Hıler geschichten der ibel, die Metaphern und
Symbole, welche die Überlieferungen desentwickelt Oser das KOonzept einer DIr1-

tualität, mıt dem der Glaube als Lebenshil- auDens geschaffen en
fe verständlich wird. Er zeigt die Chancen, Allerdings sind modernen Kul-

turverhältnissen die institutionell eirage-die der kirchlichen Seelsorge erwachsen,
WEnnn S1€ die Glaubensvermittlung als Hen und VO  b Religionsexperten gepflegten

religiösen Erzähltraditionen und Symbol-spirituelle Lebensbegleitung praktiziert.
Dann wird S1€ einer heilenden Kraft In systeme vielfach depotenziert und frag-

mentlier S1e finden sich Marktverhältnis-der Wirksamkeit des Gelstes.
SCIl ausgesetzt und stehen In Konkurrenz

140

Weiterführende Literatur:

Traugott Koch, Mit Gott leben. Eine Besin-

nung auf den Glauben, Tübingen 1989. – 

In diesem Buch erörtert Koch die Fragen 

nach der Entstehung des Glaubens im Aus-

gang von den Erfahrungen des Glaubens. 

Er zeigt, was das heißt, an Gott zu glauben 

und dann vor allem, wie er sich als Quelle 

des Lebenssinns erweist, in der Höhe des 

Lebens und in dessen Tiefe, an seinem An-

fang und an seinem Ende.

Traugott Roser, Spiritual Care. Ethische, 

organisationale und spirituelle Aspekte der 

Krankenhausseelsorge. Ein praktisch-theo-

logischer Zugang, Stuttgart 2007. – Hier 

entwickelt Roser das Konzept einer Spiri-

tualität, mit dem der Glaube als Lebenshil-

fe verständlich wird. Er zeigt die Chancen, 

die der kirchlichen Seelsorge erwachsen, 

wenn sie die Glaubensvermittlung als 

spirituelle Lebensbegleitung praktiziert. 

Dann wird sie zu einer heilenden Kraft in 

der Wirksamkeit des Geistes.

Gräb / Wie Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

narrativ fassbare Ausdrucksformen von 

Gefühlen, Gedanken, Reaktionen, Absich-

ten und Motiven beschrieben.

Aber nur in diesen anderen als den bio-

logischen und psychophysischen Ordnun-

gen des Lebens, wie sie in den Erzählungen 

und Symbolsprachen der Religionen, aber 

auch in der Literatur und der darstellen-

den Kunst, in Philosophie und Theologie 

entwickelt werden, tritt der Mensch als ein 

solches Lebewesen hervor, das nach sich 

selbst fragt und den Sinn seines Daseins 

sucht. In den religiösen Symbolsprachen 

haben sich denn auch seit jeher die Le-

bensdeutungen artikuliert, mit denen die 

Menschen Antwort auf die letzten Fragen 

nach dem Warum allen Lebens und des 

eigenen Daseins, nach seinem Sinn und 

Zweck, nach Gut und Böse, nach Zufall, 

Schicksal oder göttlicher Fügung suchten. 

Der rationale Gehalt religiöser Symbol-

sprachen liegt bei aller Vieldeutigkeit, die 

diesen Sprachen eigentümlich ist, auch 

heute noch darin, dass sie einen in dichten 

Vorstellungen und starken Wertungen le-

bendigen Umgang mit den existenziellen 

Sinn- und Orientierungsfragen eröffnen: 

Was heißt es für mich, ein Mensch zu sein? 

Wie erlebe ich mich als Individuum? Und 

dann eben auch: Welchen Sinn hat für 

mich mein Leben? Wie verhalte und äu-

ßere ich mich, um mich von anderen In-

dividuen abzugrenzen oder mit ihnen in 

Verbindung zu treten? Was ist mir wichtig, 

wofür setze ich mich ein?

Diese Fragen nach personaler Identi-

tät, nach integralen Lebenszusammen-

hängen und einer zielorientierenden Be-

stimmung des eigenen Daseins lassen sich 

alle auch nicht-religiös aufnehmen, aber 

dann doch nur um den Preis der Gefühls-

amputation und der Sistierung einer aufs 

Ganze gehenden Sinnreflexion. Nur in 

religiöser bzw. spiritueller Sinneinstellung 

greifen wir auf letzte, nicht zu vergegen-

ständlichende Sinnzusammenhänge aus. 

Um für diese transzendierenden Sinnzu-

sammenhänge kommunizierbare Vorstel-

lungen und Sprache gewinnen zu können, 

brauchen wir zugleich die Welt der fiktio-

nalen Erzählungen und mythischen Bilder, 

die Parabeln, die Beispiel- und Gleichnis-

geschichten der Bibel, die Metaphern und 

Symbole, welche die Überlieferungen des 

Glaubens geschaffen haben.

Allerdings sind unter modernen Kul-

turverhältnissen die institutionell getrage-

nen und von Religionsexperten gepflegten 

religiösen Erzähltraditionen und Symbol-

systeme vielfach depotenziert und frag-

mentiert. Sie finden sich Marktverhältnis-

sen ausgesetzt und stehen in Konkurrenz 



Gräb / Wiıe Glaube entsteht: IDER Konzept der Spiritualität 141

Promaotion und Habilitation,den Sinnangeboten einer welt ausdif-
ferenzierten medienästhetischen Kultur. WISSs. Assıstent der Untversita (Göftingen;
Auch daran erwachsen der Glaubensver- 198895 Pfarrer In Göffingen; 1995399 Pro-
kündigung heute entscheidende eraus- fessor für Praktische Theologie der Ruhr-
forderungen. Wo CS elingt, den Glauben Untversita Bochum: seit 1999 Professor für
als eine 1mM absoluten Sinn vergewissernde Praktische Theologie der umboldt- UnN1-
Lebenseinstellung kommunizieren, wird Versifd Berlin, Leiter des Institufts für
jedoch immer auch eine Sprache gefunden Religionssoziologie, Universitätsprediger.
werden, die In der modernen Medienkul- Jüngste Publikationen: Sinn fürs Unendliche
tur OFr findet eligion In der Mediengesellschaft, („üters-

Ioh 2002; eligion als Deutung des Lebens.
Der Autor Wilhelm Gräb, Dr theol., geb Perspektiven e1ner Praktischen Theologie
1948 In Bad Säckingen/Rhein; 196872 gelebter Religion, Gütersich 2006; Sinnfra-
tudium der Theologie und Philosophie In gn Transformationen des Religiösen In der
Bethel/Bielefeld, (röttingen und Heidelberg; modernen Kultur, Gütersich 2006.

141Gräb / Wie Glaube entsteht: Das Konzept der Spiritualität

zu den Sinnangeboten einer weit ausdif-

ferenzierten medienästhetischen Kultur. 

Auch daran erwachsen der Glaubensver-

kündigung heute entscheidende Heraus-

forderungen. Wo es gelingt, den Glauben 

als eine im absoluten Sinn vergewissernde 

Lebenseinstellung zu kommunizieren, wird 

jedoch immer auch eine Sprache gefunden 

werden, die in der modernen Medienkul-

tur Gehör findet.

Der Autor: Wilhelm Gräb, Dr. theol., geb. 

1948 in Bad Säckingen/Rhein; 1968–72 

Studium der Theologie und Philosophie in 

Bethel/Bielefeld, Göttingen und Heidelberg; 

1972–1987 Promotion und Habilitation, 

Wiss. Assistent an der Universität Göttingen; 

1988–93 Pfarrer in Göttingen; 1993–99 Pro-

fessor für Praktische Theologie an der Ruhr-

Universität Bochum; seit 1999 Professor für 

Praktische Theologie an der Humboldt-Uni-

versität zu Berlin, Leiter des Instituts für 

Religionssoziologie, Universitätsprediger. 

Jüngste Publikationen: Sinn fürs Unendliche. 

Religion in der Mediengesellschaft, Güters-

loh 2002; Religion als Deutung des Lebens. 

Perspektiven einer Praktischen Theologie 

gelebter Religion, Gütersloh 2006; Sinnfra-

gen. Transformationen des Religiösen in der 

modernen Kultur, Gütersloh 2006.


