142

ThPQ 156 (2008) 142-149

Matthias Scharer

... und wenn euch eure S6hne
(nicht mehr) fragen” (vgl. Ex 12,26)

Katechese im Gelingen und Scheitern

¢ Ausgehend von einer geschichtlichen wie aktuellen katechetischen
Schliisselszene aus dem Ersten Testament (Ex 12,26), erschlieflt der Inns-
brucker Religionspddagoge Matthias Scharer wertvolle Perspektiven fiir
den gegenwirtigen Diskurs um das Gelingen und Scheitern von Kateche-
se. Als Kommunikationsgeschehen ist sie immer auch von Ohnmacht und
Scheitern bedroht. Scharer votiert fiir eine gnadentheologisch inspirier-
te Katechese, in der jene Bedingungen bedacht werden, die das Interesse
Gottes am Menschen ahnen, spiiren und erfahren lassen und ,,das Weiter-
erzéhlen von seiner Liebe und befreienden Macht nicht grundsitzlich be-

hindern®. (Redaktion)

Katechese ist gegenwartig im Kontext einer
durch Markt und moderne Medien be-
stimmten, lebenslangen ,,Lerngesellschaft®
zu bedenken, die nicht nur (neo-)liberale,
sondern auch religios plurale Ziige tragt.
Wie in einer solchen in vieler Hinsicht
uniibersichtlichen Situation ,,Katechese ge-
lingen kann“ (das war der urspriinglich
vorgesehene Titel fiir diesen Beitrag), weif
vermutlich niemand. Vielmehr erhebt sich
die Frage, was ,Gelingen eines kateche-
tischen Prozesses in einer Leistungs- und
Erfolgsgesellschaft {iberhaupt bedeutet?
Das Thema verdnderte sich: ,, Katechese im
Gelingen und Scheitern®.

Die Frage nach dem ,Gelingen und
Scheitern® von Katechese dispensiert nicht
von kriteriologischen Uberlegungen: Gibt
es eine Orientierung fiir gelingende oder
scheiternde Katechese? Das fragende Kind
und der antwortende Erwachsene stellen
eine geradezu archaische Schliisselszene

tiir Katechese dar. Es erscheint also sinn-
voll, die biblische Szene Ex 12,26 in ihrer
Einbindung in den Ritus des jiidischen
Pessachfestes als geschichtlichen und ak-
tuellen Orientierungspunkt auszuloten,
um daran einige aktuelle Fragen von Ka-
techese im ,Gelingen und Scheitern® zu
kldren.

1. ,... Wenn deine Tochter/dein
Sohn dich fragt”: Der Anfang
der Katechese in Liturgie und
alltaglichem Leben

»-Und wenn euch eure S6hne fragen: Was
bedeutet diese Feier?, dann sagt: Es ist das
Pascha-Opfer zur Ehre des Herrn, der in
Agypten an den Hiusern der Israeliten
voriiberging, als er die Agypter mit Unheil
schlug, unsere Hauser aber verschonte®
(Ex 12, 26b-27a).



Scharer/,,... und wenn euch eure S6hne (nicht mehr) fragen® (vgl. Ex 12,26) 143

Diese ,Weisung“' des Buches Exodus
geht unmittelbar in den Ritus der jiidischen
Pessachfeier ein, die jede Familie jéhrlich
vollzieht: ,Mah nischtanah halailah haseh
... Warum ist dieser Abend anders als alle
anderen?’ fragen unsere Kinder uns beim
Pessach-Seder. Und wir antworten: Weil
wir Sklaven des Pharao in Agypten waren
und Gott uns befreit hat“%. Es sind , ge-
stellte” Szenen, in welche die Kinderfragen
eingebaut sind. Fast wie bei einer Familien-
aufstellung: Es gibt bestimmte Rollen und
Menschen, die diese Rollen spielen und da-
ritber in Interaktion treten. Auf der einen
Seite stehen die Kinder — wenn moglich die
Jingsten —, auf der anderen Seite die ,,Er-
wachsenen® - wenn méglich der Vater. Die
ganze Familie/Sippe ist ,aufgestellt“ und
spielt das Spiel zwischen ,,fragenden” Kin-
dern und ,wissenden“ Erwachsenen mit.
Es kommt nicht darauf an, ob die Kinder
tatsachlich nichts davon wissen, was hier
»gespielt” wird, und ob die Erwachsenen
wirklich die Eingeweihten in das religiose
Geschehen sind. Im Ritus des Pessach ver-
gegenwartigt sich eine lange Geschichte, ja
die Ursprungsgeschichte der Familie/Sippe
und des ganzen Volkes {iberhaupt: In der
katechetisch-kommunikativen Schliissel-
szene wird ausgedeutet, wer ich bin und
wer wir miteinander sind, angesichts von
innerer und duflerer Unterdriickung, die
durch die Jahrhunderte hin fortdauert. Vor
allem aber erfahren es alle und erzédhlen
es weiter von Generation zu Generation:
»Erist es, der ,fremde Gott, dessen Na-
men man nicht einmal aussprechen und
von dem man sich und den anderen schon

gar kein ,katechetisch niitzliches” Bild ma-
chen darf, der das Schreien des Volkes und
damit auch die Not jedes einzelnen Men-
schen ,,hort” und ,,sieht“ und der sich von
Generation zu Generation als der ,,Ich-bin-
da“ erweist und unser Schicksal wendet.
Die liturgische Einbettung der kate-
chetischen Schliisselszene fiithrt uns zum
Ursprung der Katechese in den christli-
chen Kirchen zuriick und 6ffnet Perspekti-
ven fiir heutige Auseinandersetzungen um
das Gelingen und Scheitern von Katechese.
Soweit wir sehen konnen, steht auch die
Katechese der frithen Kirche in engem Zu-
sammenhang mit der Feier des Glaubens
und der Einfithrung in das ,richtige® Le-
ben als Christin/Christ. In der bekannten
»Geschichte der christlichen Erziehung®
fasste E. Paul den Kontext und Sinn der
frithkirchlichen Katechese in folgender
Weise zusammen: ,,Man zéhlt zu den Un-
gebildeten, jenen, die im Kreis von Wei-
bern, Kindern und Alten’ ihre Lebensan-
schauung ausbreiten und sich der Kultur
verweigern. Man zdhlt damit auch zu je-
nen, die betont anders leben: Diese Reli-
gion verlangt (im Gegensatz zu vielen ver-
breiteten Religionen) ein ,neues Leben;, ein
neues Ethos. Entscheidend ist, dass man
dieses neue Leben dadurch kennen lernt,
dass man Christen erlebt, und, wo man
sich davon ,anstecken’ ldsst, mit ihnen in
die Glaubensgemeinschaft sich einlebt®.
Dabei ist zu beachten, dass sich die Kate-
chese in der Regel an Erwachsene richtete:
,Von einer kirchlichen Katechese fiir die
getauften Kinder fehlt nun jede Spur®,
schrieb bereits der bekannte Innsbrucker

So tibersetzt M. Buber das hebriische Wort Tora, das urspriinglich ,,Unterweisung“ im Sinne

von ,,Lehre, Belehrung® bedeutet: N. Lohfink, Glaubenlernen in Israel, in: Katechetische Blatter

108 (1983), 85.

http://www.de.chabad.org/library/article: Judentum aus erster Hand. (Stand: 2.2.2008)

3 E. Paul, Geschichte der christlichen Erziehung. Bd. 1: Antike und Mittelalter, Freiburg i. Br. u.a.

1993, 41.

A Jungmann, Katechetik, Freiburg i. Br. u.a. 1953, 11.



144 Scharer/,,... und wenn euch eure Séhne (nicht mehr) fragen* (vgl. Ex 12,26)

Katechetiker und Liturgiewissenschaftler
J. A. Jungmann. Die Kinder wurden aber
insofern miteinbezogen, als sie am liturgi-
schen Geschehen und selbstverstandlich
am alltdglichen Leben von Christinnen und
Christen beteiligt waren. Die frithkirchli-
che Katechese kannte die moderne Pida-
gogisierung der Riten, wie wir sie heute im
Zusammenhang mit der Eucharistie- und
Firmkatechese als Zugangsbedingung zu
den Sakramenten erleben, noch nicht. Sie
war eine Mystagogik, eine von Erwachse-
nen vollzogene ,, Agogik® des Feierns und
der Glaubenskommunikation, die auf den
unmittelbaren Glaubensvollzug ausgerich-
tet war. Ob die Mystagogik in der Feier
selbst oder im Anschluss an die Liturgie
erfolgte, die zunéchst in den Hausern und
spater in Offentlichen Raumen (Basiliken)
stattfand, dariiber gibt es unterschiedli-
che Auskiinfte. Man kann jedenfalls den
Schluss ziehen, dass gelingende Katechese
vom Anfang der Kirche an weder in der
Belehrung mit (theologischem) Wissen
bestand, das mit dem aktuellen Lebens-/
Glaubensvollzug nichts zu tun hatte, noch
in den Fragen ,,iiber Religion oder ,,iiber
das Leben aufging. Die frithe Katechese
war anteilnehmend in den zentralen Le-
bens-/Glaubensvollzug der Gemeinde bzw.
in deren liturgischen Vollzug eingebunden
und auf diesen bezogen.

2. Warum und inwiefern Religions-
kunde oder Ethik Katechese
nicht ersetzen kénnen

Bringen wir die jiidischen und die friih-
kirchlichen katechetischen Szenarien mit

der heutigen Praxis von Katechese in Be-
ziehung, dann wird es besonders spannend,
wenn wir an die ,katechetischen Rander®
gehen. Dort befindet sich der Religions-
unterricht seit der ,Wiirzburger Synode®.
Im Text ,Der Religionsunterricht in der
Schule® wird klar zwischen dem Religions-
unterricht, der sich aus dem Bildungskon-
text der Schule heraus zu begriinden hat
und an dem deshalb alle Schiilerinnen und
Schiiler - selbst solche, welche sich im Mo-
ment als ,,unglaubig® verstehen — ohne Ge-
wissenszwang teilnehmen koénnen, und der
Katechese in der Gemeinde unterschieden.
Eine Reihe von Religionspadagogen hat als
Konsequenz daraus den Begriff Katechetik
aus ihrer Fachbezeichnung gestrichen. Sie
befiirchten — nicht zu Unrecht - in einem
»katechetischen Ansatz“derReligionspdda-
gogik die alte Bevormundung des Faches
durch die Dogmatik, welche ihr Fach zu
einer ,,Anwendungswissenschaft“ verkom-
men lief3, der es lediglich um die richtigen
Methoden und Medien fiir die Vermittlung
zu gehen hatte.

Das Problem der strikten Trennung
zwischen Religionsunterricht und Kate-
chese spitzt sich angesichts der Pluralitét
von Religion(en), welche die Pluralitétsfa-
higkeit der Religionspddagogik® herausfor-
dert, weiter zu. Im Kontext des schulischen
Religionsunterrichts, der in Osterreich’ fiir
alle anerkannten Religionen, speziell auch
fiir die Muslime, rechtlich vorgesehen ist,
zeigt sich immer deutlicher das Phanomen,
dass muslimische Eltern dem islamischen
Religionsunterricht in der Schule dort be-
sonders skeptisch gegeniiber stehen, wo
sie seine eindeutige Verankerung in der
Praxis ihrer eigenen Religion nicht mehr

Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland. Beschliisse der Vollver-

sammlung. Offizielle Gesamtausgabe I, Freiburg i. Br. u.a. 1979, 123-152.
® Vgl E Schweitzer/R. Englert/U. Schwab/H. G. Ziebertz (Hg.), Entwurf einer pluralititsfihigen

Religionspadagogik, Giitersloh u.a. 2002.
7 Vgl. RUG § 1 (1) und StGG Art 17 (4).



Scharer/,,... und wenn euch eure S6hne (nicht mehr) fragen® (vgl. Ex 12,26) 145

klar zu erkennen vermdgen, wo sie ihn als
sverschult wahrnehmen. Je weiter sich die
religiése Vermittlung vom Lebens- und
Glaubensvollzug entfernt, umso eher droht
sie zu einer distanzierten ,,Religionskunde®
oder zu einer Ethik zu werden. Eine Ent-
wicklung in diese Richtung wiirde man-
chen Politikern und auch Wissenschaft-
lern® durchaus vor Augen stehen, um das
Problem der Pluralitit von Religionen in
der Schule in Richtung eines allgemeinen
Ethik- oder religionskundlichen Unter-
richts fiir alle Schiilerinnen und Schiiler
zu 16sen. Wer jedoch Religion nicht nur
von auflen begreifen, sondern das ,,Innen-
leben® der Religion im Sinne des Lebens-/
Glaubensvollzuges antizipieren will, wird
spontan verstehen, dass solche ,,Losungen”
weder dem Dialog zwischen den Religio-
nen, der eine notwendige Bedingung im
Bemithen um den Weltfrieden darstellt,
noch dem wirklichen Zugang zur eigenen
Religion dienlich ist.

3. Katechetik als Theologie des
Vermittlungsgeschehens im
pluralen Religionskontext

Auf diesem Hintergrund ist zu fragen: Be-
darf es nicht, damit der Vermittlungsvor-
gang von Glaube und Religion erst richtig
verstanden werden kann, einer Katechetik
als ,Theologie der Vermittlung“? Gerade in
einer hochmedialisierten Gesellschaft ent-

scheidet die Form oder Kultur des Vermitt-
lungsgeschehens tiber die Giiltigkeit der
»Gott-Rede” oft mehr als ihre inhaltlichen
Aussagen. Kann man nicht in der aktuellen
Debatte um eine ,dsthetische Religions-
didaktik® oder um einen ,performativen
Religionsunterricht“!?, also um einen Re-
ligionsunterricht, der sich die Frage nach
dem darstellenden Handeln der Religion
am Lernort Schule ausdriicklich stellt,
eine neue Aufmerksamkeit auf die Quali-
tat des Vermittlungsgeschehens erkennen?
Interessanterweise treffen Fragen nach der
Kultur, in der Bildung vermittelt wird, auch
die Not der hochmedialisierten Leistungs-
schule. In dieser wird nach dem Sinn- und
Lebensbezug und nach unmittelbaren Er-
fahrungen und Begegnungen immer deut-
licher gefragt.

Uber eine Katechetik als Theologie des
Vermittlungsgeschehens, die sich nicht auf
padagogisch-didaktische Theorien oder
empirische Analysen iiber den Religions-
unterricht beschrankt, konnten wir auch
mit unseren muslimischen Kolleginnen
und Kollegen ins Gesprach kommen. Der
islamische Religionsunterricht scheint mir
heute vor einer dhnlichen Herausforderung
zu stehen, wie sie in der katholischen Kir-
che im konfessionellen Religionsunterricht
vor der Trennung von Religionsunterricht
und Katechese und der jeweiligen Zuwei-
sung der Handlungsorte in der Schule bzw.
in der Gemeinde bestand. Die katholische
Trennungsgeschichte von Religionsunter-

Weil die befiirchtete Auflensteuerung des islamischen Religionsunterrichts durch die eigene

Religionsgemeinschaft der sikularen Offentlichkeit besonders suspekt erscheint, fordert z.B.
ein Islamwissenschaftler an der Universitdt Salzburg, aus dem konfessionell beziehungswei-
se von einer Religion verantworteten Religionsunterricht eine neutrale Religionskunde oder
einen Ethikunterricht fiir alle zu machen: Vgl. Interview in den Salzburger Nachrichten vom

18.9.2007 mit Th. Schmidinger (2007).

Vgl. E. Maltrovsky, Schwarze Milch. Die Unabdingbarkeit einer dsthetischen Dimension in der

Religionspadagogik, in: Dialog — Du-Siach 61 (November 2005), 7-14.

10

Vgl. S. Leonard/ Th. Klie, Schauplatz Religion. Grundziige einer Performativen Religionspéada-

gogik, Leipzig 2003; M. Domsgen, Der performative Religionsunterricht — eine neue religions-
didaktische Konzeption?, in: Religionspadagogische Beitrige 54 (2005), 31-49.



146 Scharer/,,... und wenn euch eure Séhne (nicht mehr) fragen® (vgl. Ex 12,26)

richt und Katechese und ihre Folgen tiber-
zeugt Muslime kaum."

4. Die erste Unmittelbarkeit und
das Fragen nach der Bedeutung
der Feier als frihe Katechese

Kehren wir zuriick zur Pessachfeier. Sosehr
das Fragen der Kinder nach Sinn und Be-
deutung der Feier rituell eingebunden sein
mag, es lasst dennoch durch all die Jahr-
hunderte hindurch das wirkliche Interesse
eines fragenden Kindes an einem lebendig
vollzogenen religiosen Geschehen erah-
nen. Das zeigt sich iibrigens bis heute in
der Liebe sehr junger Kinder zum Kirchen-
raum und zum ,heiligen Spiel“ der Litur-
gie, wenn ihnen diese nicht vorzeitig durch
ein rigoristisches Verhalten von Gemein-
den ausgetrieben wird. In der Liturgiefreu-

Weiterfiithrende Literatur:

E Schweitzer u.a., Entwurf einer plurali-
tatsfahigen Religionspadagogik, Giitersloh
u.a. 2002: Der Sammelband stellt sich der
Herausforderung religioser Pluralitit in
den unterschiedlichen Bereichen von Bil-
dung und Katechese.

B. J. Hilberath/M. Scharer, Firmung - Wi-
der den feierlichen Kirchenaustritt. Theo-
logisch-praktische ~ Orientierungshilfen,
Mainz u.a. 22000: Beispiel fiir ein offenes
firmkatechetisches Konzept, das diesen
Praxisbereich theologisch zu durchdrin-
gen versucht und gleichzeitig Orientierun-
gen fiir das konkrete Handeln in einer Ge-
meinde erméglicht.

11

Wien, Prof. Dr. Ednan Aslan.
12

i. Br. u.a. 1994.

de von Kindern wird jene Grundkonstan-
te religioser Entwicklung sichtbar, die fiir
Gelingen und Scheitern von Katechese im
frihen Kindesalter von elementarer Bedeu-
tung ist: Kinder, die sich nach P. Ricoeur in
der ersten Unmittelbarkeit oder ,,Naivitat
ersten Grades“ vorfinden, vollziehen den
Ritus ohne kritischen Einwand partizipie-
rend mit. Wenn sie dazu keine Moglich-
keit finden, weil es die Kilte der Gemeinde
gegeniiber Kindern nicht zulédsst oder weil
den Eltern der rituelle Vollzug des Glau-
bens so fremd geworden ist, dass sie ihn
nicht einmal mehr den Kindern zuliebe
»mitspielen®, drohen Kinder ,,um Gott be-
trogen“"? zu werden. Bei der durchaus re-
spektablen Einstellung liberaler und auch
glaubiger Eltern, dass sich das Kind spater
»frei“ fir oder gegen eine Religion ent-
scheiden konnen sollte, muss zumindest
die Entwicklungslogik vor Augen stehen,
dass man sich fiir oder gegen eine Religion
kaum ,,theoretisch® entscheiden kann, son-
dern das unmittelbare Symbolgeschehen
der Religion zundchst nur teilnehmend
und identifizierend ,.erlernt” werden kann.
Dabei erhebt sich angesichts des symbo-
lisch aufgeriisteten Geschehens des globa-
len Marktes und der alltagsumspannenden
Prasenz von Medien die Frage, in welche
Art von Symbolgeschehen bereits sehr jun-
ge Kinder hineingezogen werden, obwohl
man sie unbedacht oder gutgemeint von
der noch unreflektierten Identifikation mit
religioser Symbolik fernhalten will.

Wie Kinder wie von selbst lernen,
kritisch-fragend mit dem religiosen Sym-
bolgeschehen umzugehen, zeigt uns wie-
derum die Pessachfeier. Obwohl sie in
der Familie so selbstverstindlich zu sein

Hier beziehe ich mich auf Gesprache mit meinem muslimischen Kollegen an der Universitit

Vgl. A. Biesinger, Kinder nicht um Gott betriigen. Anstiftungen fiir Miitter und Viter, Freiburg



Scharer/,,... und wenn euch eure Séhne (nicht mehr) fragen® (vgl. Ex 12,26) 147

scheint, dass man gar nicht lange dariiber
zu reden braucht, erdffnen die fragen-
den Kinder einen Kommunikationsraum,
in dem das scheinbar Selbstverstandli-
che, also die Routine, zu der die Liturgie
nicht selten erstarrt, in neuer Weise ins
Gesprich gebracht wird. Es entsteht eine
dichte Beziehung zwischen den fragenden
Kindern und den Befragten und jenem
Ursprungsereignis, auf das sich die Feier
bezieht. In diesem Sinne kann man von
einer , Kindertheologie® sprechen, dass sie
das Selbstverstandliche, das jedes Symbol-
geschehen auslost, ndmlich nachzufragen,
was dieses zu Denken aufgibt, auch tat-
sichlich unvermittelt tun. Gerade daran,
ob eine symbolische Interaktion etwas zu
denken und damit auch zu fragen aufgibt,
kann man einen religis-symbolischen von
einem klischeehaften Kommunikationszu-
sammenhang unterscheiden, wie ihn etwa
die moderne Werbung produziert, die all-
fallige Fragen gleich selbst beantwortet. So
konnte man auch sagen, dass die unter-
scheidende Qualitdt eines Symbolgesche-
hens, wie es die Religion darstellt und wie
es sich auch im Einkaufritual eines Super-
marktes vollziehen kann, an seiner ,kate-
chetischen Herausforderung“ zu erkennen
ist, die zum Fragen animiert oder das ge-
dankenlose Konsumieren forciert.

5. Katechetisch-religionspadago-
gische Grundaufgaben im An-
schluss an die erste Unmittel-
barkeit

Alle, die in der Praxis der Glaubenserschlie-
Bung stehen, werden es als einen Gliicks-
fall von Katechese ansehen, wenn Kinder,

13

Kairologie, Miinchen 1985, 392-499.
14 Vgl. ebd., Glaubensgeschichte, 500-599.

Jugendliche oder Erwachsene iiberhaupt
noch religiose Fragen stellen. R. Englert er-
6ffnet mit seiner umfassenden religionspi-
dagogischen Kairologie eine Aufmerksam-
keit darauf, wie der katechetische Prozess
nach der ersten Unmittelbarkeit des Kindes
weitergehen kann. Wenn man die aktuellen
Herausforderungen von Katechese in sein
Konzept einarbeitet, konnten sich folgende
weitere Schritte der Katechese zeigen:

- ,Die Provokation produktiver Un-
terbrechungen”’ in dem Sinne, dass — dhn-
lich wie das Jesus mit seinen performativen
Gleichniserzahlungen vermocht hatte -
Menschen durch Identifikation mit neuen
Rollen und Situationen aus ihrer Alltagslo-
gik herausgeholt werden.

- »Animation zu Fragen nach der
Vernunft des Glauben* in dem Sinne,
dass bei Menschen ein Nachdenkprozess
dariiber angestoflen wird, was denn die
— vielleicht fraglos tibernommenen oder
als Klischeereste religioser Sprache noch
vorhandenen - Glaubensaussagen in der
eigenen Welt- und Lebenssituation bedeu-
ten und wie sie neu thematisiert werden
konnten. Dazu gehort auch, dass pseudo-
religidse Klischees, wie sie der Markt und
die Medien als Religionsersatz standig pro-
duzieren, als solche aufgekldrt werden.

- »,Ermutigung zu einer ,Naivitat
zweiten Grades " in dem Sinne, dass der
Durchgang durch die kritische Vernunft,
der sich meist in fundamentalen Anfragen
an die Bedeutung der Glaubenssymbole
zeigt, nicht vergessen oder verdrangt wird
und dass gleichzeitig ein unmittelbares
Hineingehen in das symbolische Interak-
tionsgeschehen der Religion im Sinne des
Feierns, Betens, Erzahlens usw. neu mog-
lich wird.

Vgl. R. Englert, Glaubensgeschichte und Bildungsprozess. Versuch einer religionspadagogischen



148 Scharer/,,... und wenn euch eure Séhne (nicht mehr) fragen* (vgl. Ex 12,26)

6. Wenn nichts mehr geht

Was aber geschieht, wenn sich niemand
mehr durchfragt? Verschwindet der kairo-
logische Durchgang bis zur zweiten Un-
mittelbarkeit und bleiben Menschen in
religiéser Hinsicht ,kindliche” Analpha-
beten im Glauben, die jedem religiosen
Vollzug, wenn er nur mit entsprechendem
Eventcharakter aufgeladen ist, nachlaufen?
Das Fehlen von Fragen in der heutigen
Katechese - und hier nehme ich den Reli-
gionsunterricht wiederum mit herein - ist
wohl die schwierigste Herausforderung, in
der Menschen stehen, die sich in der Glau-
benserschlieffung haupt- oder ehrenamt-
lich engagieren. Da hilft es nur wenig (aber
vielleicht doch etwas), wenn ich von einem
Berliner Pfarrer erzdhle, dem ich auf einem
Seminar begegnet bin und der mir Fol-
gendes berichtete: In seiner Pfarre war zu
DDR-Zeiten ein ganzes Bataillon Soldaten
stationiert. Am Vorweihnachtsabend nach
der Wende lduteten zwei hohe Offiziere an
der Tiir des Pfarrhauses. Als der Pfarrer die
Offiziere sah, iiberfiel ihn eine plotzliche
- damals bereits unbegriindete — Angst,
dass er verhaftet oder verhort werden soll-
te. Doch die Offiziere hatten Anderes im
Sinn. Sie schilderten dem Pfarrer ihre Not,
dass sie ,von der Zentrale“ heuer keinen
Standesbefehl erhalten hatten, den sie —
wie gewohnt — am Weihnachtsabend dem
Bataillon vorlesen konnten. Der Pfarrer
bot ithnen das Weihnachtsevangelium mit
einem kurzen einleitenden Kommentar
an. Kurz nach Weihnachten kamen die Of-
fiziere wieder und meldeten den exakten
Vollzug: Sie hatten das Weihnachtsevan-
gelium in allen Kompanien des Bataillons
vorlesen lassen; auflerdem bekamen es die

15 Vgl. ebd., Glaubensgeschichte, 600-692.

Soldaten in schriftlicher Form nach Hause
mit. Gleichzeitig luden sie den Pfarrer ein,
vor den Offizieren eine Einfithrung in die
Bedeutung der christlichen Feste zu ma-
chen, von denen sie nichts mehr wussten.
Der Pfarrer schilderte mir glaubwiirdig,
dass er noch nie eine so interessierte Grup-
pe vor sich hatte wie diese Offiziere, die
»uberhaupt nichts mehr wussten®

Gewiss braucht es einen langen Atem
und ein gewaltiges Hoffnungspotenzial, um
den ,,Kairos“ fiir das katechetische Handeln
erwarten zu kénnen, der jenseits unserer
abendlandisch-christentiimlichen Interes-
selosigkeit am Glauben liegt. Gleichzeitig
stehen wir vor der Mahnung Jesu, die er
zornig ausspricht, den Kairos nicht zu ver-
raten, weil wir zwar das Wetter, aber nicht
die Zeichen der Zeit deuten konnen (vgl.
Lk 12,54-57). Die Zeichen der Zeit zu ver-
saumen, weil wir zu wenig Ol in den Lam-
pen haben, um zu warten, bis der Brauti-
gam vollig unerwartet kommt (vgl. Mt 25,
1-12), gehért zum Gelingen und Scheitern
von Katechese. Das Zweite Vatikanische
Konzil sieht die Partizipation, die Teilhabe
an der ,Trauer und Angst, an den Hoff-
nungen und Freuden der Menschen® (vgl.
GS 1) als notwendige Voraussetzung fiir
das Wahrnehmen der Zeichen der Zeit, die
nicht nur kollektiv-gesellschaftlich, son-
dern auch individuell auf das Leben jedes
einzelnen Menschen hin gelten.

7. Mit Ohnmacht und
Scheitern gehen lernen

Katechese ist ein Kommunikationsgesche-
hen, dessen Gelingen wir — wie jede an-
dere ,dichte” Kommunikation — nicht in



Scharer/,,... und wenn euch eure S6hne (nicht mehr) fragen® (vgl. Ex 12,26) 149

der Hand haben. Fast alle machen die Er-
fahrung, dass ein intensiveres Einlassen auf
Menschen, ein Beziehungsgeschehen also,
immer auch vom Scheitern bedroht ist.
Die Ohnmacht, sich dem Anderen nicht so
mitteilen zu konnen, wie ich es eigentlich
wollte, zeigt sich in vielen Partnerschaften
und Generationenverhiltnissen. Das An-
sprechen dieser Ohnmacht fillt den meis-
ten Menschen sehr schwer, weil damit ein
Anerkennungsverlust befiirchtet wird. Aus
dem beruflichen Leben sind viele Menschen
gewohnt, dass sie perfekt sein miissen und
keine Ohnmachtsgefiihle zulassen und sich
eingestehen diirfen. Wenn schon, dann ha-
ben diese nur im Privatbereich Platz.
Katechese vollzieht sich nicht selten in
einem Grenzbereich von privat und 6ffent-
lich. Einerseits haben Menschen gerade
heute das Gefiihl, dass Glaube und Religio-
sitdt etwas ,,sehr Privates“ seien. Anderer-
seits nehmen sich offentliche Institutionen,
wie die Kirchen und Religionen, dieses Pri-
vatbereiches an und bieten Gestaltungen.
Das schafft zusitzliche Irritation, wenn es
um das Zulassen von Ohnmacht und ge-
gebenenfalls Scheitern geht. Im privaten
Bereich konnte man vielleicht noch damit
leben, wenn es aber - etwa im Kontext
einer Gemeinde oder gar einer Schulklasse
— oOffentlich wird, muss man stark bleiben,
koste es, was es wolle. In dieses Dilemma
scheinen sogar die Kirchen als Institutio-
nen verwickelt zu sein. Wie schwer fillt
es ihnen, etwa einen Trauerprozess ange-
sichts offensichtlicher Kirchenkrisen zuzu-

lassen und die eigene Ohnmacht und das
Scheitern auch zu zeigen.

Es gibt kein Rezept dafiir, wie Kateche-
se gelingen kann. Und wie wir gesehen ha-
ben, ist der Begriff des Gelingens fiir Kom-
munikationsvorginge mittiefer Bedeutung,
wie das bei der Glaubenskommunikation
der Fall ist, problematisch und vom mo-
dernen Erfolgs- und Effizienzdenken be-
droht. Erst wenn die ganze Bandbreite von
Gelingen, Ohnmacht und Scheitern zu-
gelassen wird, ja Katechese nur ,,gelingen®
kann, wenn Ohnmacht und Scheitern als
Moglichkeiten eingeschlossen sind, 6ffnet
sich ein Horizont fiir das Nichtmachbare
und Nichtgestaltbare, das wir theologisch
Gnade nennen. Eine gnadentheologisch
inspirierte Katechese ist keine Ausflucht
aus dem Gestaltbaren im Sinne von: ,,Jetzt
ist Gott am Werk, wir konnen die Hiande
in den Schof} legen. Vielmehr geht es um
das Bedenken von katechetischen Bedin-
gungen, die das Wirken Gottes in einzel-
nen Menschen und Gemeinschaften und
das Weitererzahlen von seiner Liebe und
befreienden Macht nicht grundsétzlich be-
hindern.

Der Autor: Jahrgang 1946, Dr. theol., Univ.-
Prof. fiir Katechetik/Religionspidagogik, Lei-
ter des Instituts fiir Praktische Theologie an
der Universitit Innsbruck. Lehrbeauftragter
des R.C. Cohn Institutes-international fiir
Themenzentrierte Interaktion. Forschungs-
schwerpunkt: Kommunikative Theologie.



