194

Okumene

So speziell die vorliegende Sammlung kon-
zils- und kirchengeschichtlicher Beitrage auf
den ersten Blick erscheinen mag - sie macht
durchgehend deutlich, dass die Kenntnis ex-
emplarischer Problemkonstellationen auch fiir
mogliche Losungen gegenwirtiger Probleme
hilfreich ist.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

# Recker, Dorothee: Die Wegbereiter der
Judenerklarung des Zweiten Vatikanischen
Konzils. Johannes XXIIl., Kardinal Bea und
Pralat Oesterreicher — eine Darstellung
ihrer theologischen Entwicklung. Bonifa-
tius, Paderborn 2007. (464) Kart. Euro 39,90
(D) / Euro 41,00 (A) / CHF 69,40. ISBN 978-3-
89710-369-6.

Die Themenstellung ist verheiflungsvoll, der
Gedanke bestechend: In einer historisch-syste-
matischen Untersuchung der Frage nachzuge-
hen, wie es in der Einstellung der katholischen
Kirche zu den Juden zum Paradigmenwechsel
des Zweiten Vatikanischen Konzils kam. Die
Gliederung ist sehr klar. Zielsicher wéhlt sich
die Verfasserin drei wichtige Personlichkeiten
aus, die sie fiir die Weichenstellung von ,,Nos-
tra aetate” verantwortlich halt: Papst Johannes
XXIII., Kardinal Bea und Prilat Oesterreicher.
Der Konzilspapst Johannes XXIII. ist in her-
vorragenden Publikationen, insbesondere der
Biografie von Hebblethwaite, angemessen ge-
wiirdigt worden. Eine tiberzeugende Biografie
von Kardinal Bea steht noch aus. Am wenigs-
ten bekannt ist Prilat Osterreicher. Selbst jii-
discher Herkunft, floh der Wiener Priester vor
den Nationalsozialisten in die USA, wurde 1962
Konsultor des Sekretariats fiir die Einheit der
Christen und war auf dem Konzil ein gefragter
Peritus. Aus heutiger Sicht erschrickt man iiber
manche seiner Denk- und Einstellungsweisen,
etwa wenn er im Hinblick auf den jiidischen
Schriftsteller Rosenzweig (voll unfreiwilligem
Zynismus) bemerkt: ,,Doch diese Hand kénnen
wir nicht annehmen, namlich die Hand des auf
Erden Irrenden, wohl aber die des Heimgegan-
genen.” (365)

Die Verfasserin stiitzt sich in ihrer Untersu-
chung auf eine breite Literaturbasis, jedoch lei-
der nur am Rand auf Primérquellen der Archive
des Zweiten Vatikanischen Konzils. Dies wire
hochst wiinschenswert. Manche Einschitzung
wire dann wohl differenzierter ausgefallen. So

ist es problematisch, generalisierend zu sagen,
»dass der theologische Fortschritt in der Juden-
erklarung nicht auf Roncalli zuriickzufiihren®
(236) sei, oder dass fiir den Kardinalstaatsse-
kretdr Cicognani ,die Beschiftigung mit dem
Judentum tiberhaupt eine Zeitverschwendung®
(257) gewesen sei. Ebenso muss angezweifelt
werden, ob bei Kardinal Bea mit Fug und Recht
von einer neuen theologischen Uberzeugung
(263) gesprochen werden kénne und er die Ju-
denerklarung kirchenpolitisch durchgekdmpft
und das theologische Gedankengut dazu gelie-
fert habe. (309) Bea war unbestreitbar die Sym-
bolfigur des Einheitssekretariats. Die wichtigs-
ten theologischen Argumente kamen jedoch
von seinen Mitarbeitern. Mit der Einschdtzung,
Oesterreicher sei nicht ,der theologische Vor-
denker“ gewesen, ,was die Beziehungen zum
Judentum angeht®, (399) trifft die Verfasserin
sicher den Sachverhalt.

Am wenigsten iiberzeugt das abschlieflen-
de Kapitel 6 ,,Jules Isaak und weitere Vertreter
im judisch-christlichen Dialog seit 1945“ (400
444). Diese Uberlegungen hitten in der Archi-
tektur der Arbeit zu den Voraussetzungen des
Konzils gehort. So wirkt dieses Kapitel als un-
motivierter Anhang. Der Ausbau des Schluss-
wortes (445-448) zu einer den Paradigmen-
wechsel systematisch gewichtenden Darstellung
wire fiir die Abrundung der Argumentation
zielfithrender gewesen. Die Gliederung der Li-
teraturangaben entspricht den einzelnen Kapi-
teln; hier nach recht unterschiedlichen, nicht
immer offensichtlichen Kriterien eingeteilt.
Diese Anordnung macht das Auffinden be-
stimmter Titel mithsam.

Ungeachtet der genannten Defizite ver-
dient die intensive und miihevolle Untersu-
chung zu dieser wichtigen Fragestellung allen
Respekt. Die Arbeit stellt insgesamt einen wich-
tigen Baustein zur Erforschung der historisch
bedeutsamen Umstinde dar, die zu einer neuen
Einstellung der romisch-katholischen Kirche zu
den Juden gefiihrt haben.

Linz Hanjo Sauer

OKUMENE

¢ Oeldemann, Johannes: Orthodoxe Kirchen
im 6kumenischen Dialog. Positionen, Prob-
leme, Perspektiven (Thema Okumene, Bd.
3). Bonifatius, Paderborn 2004. (198) Kart.
Euro 13,90 (D). ISBN 978-3-89710-255-2.



Okumene

195

Dieses Buch bietet eine Gesamtschau auf die
okumenischen Bemithungen der Orthodoxie.
Es will dem sich hartndckig haltenden Vor-
urteil begegnen, die Orthodoxen Kirchen wi-
ren an der Okumene gar nicht interessiert.
Andererseits verfillt es auch nicht der Versu-
chung, lediglich buchhalterisch das 6kumeni-
sche Engagement der Ostkirchen aufzulisten
oder ihren geistlichen Zugang zu glorifizieren.
Sachlich, einfithlsam und hoch differenziert
konzentriert sich der katholische Theologe auf
die Orthodoxen Kirchen der byzantinischen
Tradition, ohne die Orientalisch-Orthodoxen
Kirchen (Armenier, Kopten, Syrer, ...) aus dem
Blick zu verlieren. Die Orthodoxie trug bereits
von Anfang an die Okumenische Bewegung
mit und pragte entscheidend die wichtigste
multilaterale Konvergenzerklarung, das sog.
Lima-Dokument. Das ambivalente Verhaltnis
zum Weltkirchenrat spiegelt die 6kumenische
Eigenart der Orthodoxen Kirchen wieder: Sie
treten zwar in den Dialog ein, distanzieren sich
jedoch vielfach von dessen Ergebnissen. Eine
Okumene des kleinsten gemeinsamen Nenners
kritisieren sie ebenso wie eine Schwerpunktver-
lagerung weg von der doktrindren Ebene hin
zu einer sozialethischen Allianz und Gottes-
dienstgemeinschaft. Ein demokratisches Kir-
chenbild, Interkommunion, Frauenordination
und Synkretismus durch die Anndherung des
Weltkirchenrates an nichtchristliche Religionen
brandmarken sie. So setzt die Orthodoxie (wie
im Ubrigen auch die kath. Kirche) insgesamt
mehr auf bilaterale Dialoge. Den Einheitsbemii-
hungen zwischen Orthodoxen und Katholiken
seit 1965 wendet sich der Autor in besonderer
Weise zu. Die konstatierte theologische Nahe
wird hierbei durch historische Altlasten und
kulturelle Unterschiede konterkariert.

In der Mitte des Buches spielt sich der Autor
von der auflistenden Darstellungsweise ginzlich
frei (also ab dem vierten Kapitel ,,Schwesterkir-
chen®), erzahlt etwa spannend das Schicksal der
Ukrainisch Griechisch-Katholischen Kirche in
der Sowjetunion, bringt seine eigene Meinung
und Insider-Informationen ein. Dem pauscha-
len Vorwurf des Proselytismus von orthodoxer
Seite wird der Boden entzogen, der katholischen
Kirche eine mitunter unsensible Vorgangswei-
se bescheinigt. Johannes Oeldemann schlief3t
sich nicht plakativen Auflerungen an und ruft
auch nicht nach einfachen Lésungen. Vielmehr
geht er an die Wurzel des Problems, macht ein-
sichtig, wie verschieden die Welten von Ost

und West geworden sind. Das fiinfte Kapitel
»Historische Erblasten und kulturelle Eigen-
arten — Probleme im Dialog mit der Ortho-
doxie“ bringt dann auf den Punkt, was vorher
bereits angeklungen ist (117-146). Der Rezen-
sent wiirde an dieser Stelle gerne seitenlang
daraus zitieren, doch die Uberschriften und
einige Anmerkungen miissen ausreichen: ,,Ein
jahrhundertelanger Entfremdungsprozess® -
der Autor halt sich gar nicht lange mit 1054
auf, sondern geht zuriick zur Aufspaltung des
Imperium Romanum 395; ,,Das orthodoxe Ge-
schichtsbewusstsein® - lingst vergangene Ereig-
nisse priagen das Denken und Fiihlen heutiger
orthodoxer Christen auf eine fiir westliches
Verstandnis kaum nachvollziehbare Weise;
»Nachwirkungen des Osmanischen Reiches* -
und die Verbindung orthodoxer Lokalkirchen
mit dem Nationalbewusstsein des jeweiligen
Volkes, inklusive die gewachsene Vormacht-
stellung des Moskauer Patriarchats; ,Das Erbe
der kommunistischen Epoche in Osteuropa‘
»Falscher westlicher Missionseifer; ,,Ungeloste
innerorthodoxe Probleme®. Das sechste Kapitel
wendet sich der orthodoxen Ekklesiologie und
ihren Einheitsvorstellungen zu, Kapitel sieben
eroffnet vielversprechende Perspektiven fir die
Okumene mit den Orthodoxen Kirchen.

Nach 200 Seiten mag man sich fragen, wa-
rum von Filioque, Primat und Mariendogmen
praktisch nicht die Rede war. Im scheinbaren
Versaumnis liegt die Verheiflung dieses Buches:
Es schiirft tiefer und weif3, dass kontroverstheo-
logische Fragen kaum eine substanzielle Anna-
herung zwischen den Kirchen des Ostens und
des Westens bringen. Vielmehr geht es um die
politischen Entwicklungen und gesellschaft-
lich-kulturellen Prigungen, die verschiedene
Welten entstehen lieflen. So ist das geistliche
Fundament entscheidend, das eine nie ganz
zerbrochene Einheit bedeutet und das - aus-
gehend von der frithen Kirche - der alleinige
Boden einer nachhaltigen Verstindigung sein
kann. Insbesondere die in den Kapiteln vier bis
sieben so anschaulich dargestellten Inhalte soll-
ten von der 6kumenischen Theologie auf breiter
Basis rezipiert werden. Fiir ein solides Theolo-
giestudium sind die hier gewéhrten Einblicke
und angestellten Uberlegungen unverzichtbar,
will die Universititstheologie sich nicht nur
mit abstrakten Streitthemen beschaftigen oder
iiberhaupt einer oberflichlichen Okumene das
Wort reden. — Dieses groflartige Buch hitte
ein Stichwortverzeichnis zum weiteren Nach-



196

Pastoraltheologie

schlagen verdient, wirklich stérend ist aber die
inaddquate Zitationsweise: Da es kein Litera-
turverzeichnis gibt, miissten die Fufinoten die
Quellen unmittelbar angeben. Stattdessen ist
der Leser gezwungen, zeitraubende Forschun-
gen anzustellen, will er eine vollstandige Litera-
turangabe haben.

Kremsmiinster ~ Bernhard A. Eckerstorfer OSB

¢ Scheele, Paul-Werner: Ein Leib - ein
Geist. Einfhrung in den geistlichen Oku-
menismus (Thema Okumene 4). Bonifatius,
Paderborn 2006. (122) Kart. Euro 13,90 (D) /
Euro 14,30 (A) / CHF 25,10. ISBN 978-3-
89710-345-0.

Nach 40 Jahren intensiver Arbeit an unzéhligen
Konvergenzdokumenten bilateraler und multi-
lateraler Art ist die Okumene nach éffentlicher
- und besonders laut veroftentlichter - Meinung
zum Stillstand gekommen. Vielleicht haben Ver-
antwortliche in den Kirchen und gerade auch
die Theologen die Illusion gehabt, durch Ver-
standigung auf kontroverstheologischer Ebene
koénne die Kircheneinheit gleichsam von oben
her geschaffen werden. Das bedauerlicherweise
noch viel zu wenig rezipierte Studiendokument
des Weltkirchenrates iiber die okumenische
Hermeneutik (1998) hat sich der Problematik
umfassend gestellt und klar gemacht, dass Kon-
fessionen nicht abstrakte Lehrgebdude, sondern
sensible Lebensformen sind. Die viel beschwo-
rene Sackgasse in der Okumene kénnte sich
nun als segensreich herausstellen, wenn tiefer
geschaut wiirde und eine Umkehr notwendig
erscheine, die alle betriftt. Durchaus aufbauend
auf theologische Anndherungen, werden wir
vielleicht so zuriickgeworfen auf das eigentliche
Fundament christlicher Einheit. Es ist bezeich-
nend, dass Kardinal Walter Kasper sehr oft von
der , geistlichen Okumene* spricht.

Im vorliegenden Band der Reihe Thema
Okumene des Mohler-Instituts in Paderborn
wendet sich der emeritierte Bischof von Wiirz-
burg, seit vielen Jahren selbst im 6kumenischen
Dialog federfithrend tatig, dem geistlichen
Okumenismus zu. Schriftstellen zur Einheit
lassen bereits erkennen, dass ,,die entschiedene
Hinwendung zu Jesus Christus die wichtigste
O6kumenische Tat“ (21) ist. Die katholische Kir-
che geht wie ihre 6kumenischen Partner davon
aus, dass ,gemeinschaftliche wie individuelle
Bekehrung des Herzens und Lebens“ entschei-

dend fir die Einheit ist und ,das Gebet im
Zentrum der 6kumenischen Bewegung“ (39)
stehen sollte. Der vorrangige Weg zur Einheit
ist die Verinnerlichung der Heiligen Schrift und
ihre Vergegenwirtigung in der Liturgie. Paul-
Werner Scheele stellt von daher den groflen
Wert heraus, den eine Teilnahme an einer ge-
wachsenen Liturgie des 6kumenischen Partners
hat, weil dadurch eine tiefere Kenntnis des an-
deren vermittelt wird. (54) Durch die Taufe auf-
genommen in Christus, ist fiir alle Christen der
Glaube gemeinsam zu feiern. Doch sollte dabei
die getrennte Kirchenwirklichkeit nicht tiber-
spielt werden (z.B. Taufspendung, aber auch
Taufpaten: 79f.).

Gegeniiber der dufierlichen Trennung der
Kirchen wird im Lebensopfer von Glaubigen
verschiedener Konfessionen eine tiefere Einheit
sichtbar. (90) In Exerzitien oder Wallfahrten
haben Christen anderer Gemeinschaften Teil
an der katholischen Glaubenspraxis. (96f.) Um-
gekehrt konnen ,,nichtkatholische Orden und
Kommunititen ... viele Impulse fiir das katholi-
sche Ordensleben vermitteln (114). Allgemein
schreibt Scheele: ,Ordensleute sind berufen,
durch die Weise ihres Zusammenlebens ein
anziehendes Modell der gesamten christlichen
Einheit zu sein. ... Wo es moglich ist, sollte
man es interessierten Mitchristen ermoglichen,
dieses Leben naher kennen zu lernen.“ (115)
Ebenso wenig wie geistliches Leben delegiert
werden kann, ist die geistliche Grundlage keine
vom Ganzen ablosbare Dimension: Die ganze
Okumene muss ein geistliches Geschehen sein.
Da geniigen nicht ,,dann und wann spirituelle
Impulse, die sie gleichsam von auflen her ansto-
en, sie muss durch und durch geistlich beseelt
und bewegt werden® (73).

Kremsmiinster ~ Bernhard A. Eckerstorfer OSB

PASTORALTHEOLOGIE

¢ Hudelmaier, Ulrike: Zu verkiinden und
zu heilen (Lk 9,2). Entwurf eines human-
wissenschaftlich und biblisch begriindeten
Handlungsmodells zur Starkung der ge-
meindlichen Diakonie (Tubinger Perspek-
tiven zur Pastoraltheologie und Religions-
padagogik). LIT-Verlag, Berlin 2006. (427)
Paperback. Euro 34,90 (D).

Vielerorts wird angemerkt, in Gemeinden ran-
giere die pastorale Grundfunktion der Dia-



