Philosophie

201

religiose Denken in der Moderne iiberhaupt
(206) oder die Einschétzung, Jirgen Habermas’
Wabhrheitstheorie leide ,,an einem Sékularismus,
der jede Ontologie der Werte als metaphysisch
verwirft“ (240). Was Strasser aber leistet, ist der
Hinweis auf einen Stachel, der sowohl philoso-
phische Reduktionismen (die Kontrapositionen
des ,Naturalismus“ und ,,Konstruktivismus“)
als auch manche theologische Selbstgefalligkeit
betrifft: ,,Der Philosoph kann nicht beweisen,
dass das Reden tiber Gott ein sinnvolles Reden
ist. Er kann nur hoffen, dass dieses Reden ver-
standen wird. Solange die Redenden das Gefiihl
haben, einander zu verstehen, werden sie nicht
verstummen (254).

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

¢ Muller, Klaus: Streit um Gott. Politik, Po-
etik und Philosophie im Streit um das wah-
re Gottesbild (Studienliteratur). Friedrich
Pustet, Regensburg 2006. (288) Geb. Euro
34,90 (D) / 35,90 (A) / sFr 60,40. ISBN 978-3-
7917-1993-1.

»Ein sehr viel fundamentaleres Thema®, be-
merkt Klaus Miiller, Professor fiir Philosophi-
sche Grundfragen der Theologie an der Katho-
lisch-Theologischen Fakultit der Universitit
Miinster, ,kann es theologisch ja wohl kaum
geben: Zu fragen, was es denn eigentlich mit der
uns so vertrauten Rede vom und zum personli-
chen Gott des jiidischen Tenach, vom und zum
Gott der christlichen Bibel, vom Gott und zum
Gott des Koran auf sich habe“ (17). Diese Got-
tesrede sei — aufgrund der philosophisch-theo-
logischen Situation insgesamt, wie der Verfasser
diagnostiziert — in eine ,,Schieflage” geraten, die
gespeist werde durch ein ,kulturelle[s] Unbe-
hagen an den monotheistischen Religionen®
(20) sowie durch eine monistische Denkform,
als deren ,,heimliche Leitfigur® (ebd.) Baruch de
Spinoza (1632-1677) auszumachen sei.
Entsprechend dieser einleitenden Analyse
erfolgt im ersten Kapitel (23-46) eine Ausei-
nandersetzung mit gegenwirtigen Infragestel-
lungen der monotheistischen Denkform im
Allgemeinen (etwa durch die von Assmann vor-
getragene Kritik) sowie des jiidisch-christlichen
Gottesverstandnisses im Besonderen, dessen
Basiskonstellation der Verfasser so umschreibt:
»Existenzielle Erfahrung in Geschichte und Ge-
sellschaft als Raum und Medium des Religiésen
und gleichzeitige radikale Transzendenz des in

diesen Erfahrungen sich bezeugenden Gottes,
der eben wegen der Weise seiner Selbstbekun-
dung einer und einzig sein muss“ (43). Das
zweite Kapitel (47-85) legt philosophisch-theo-
logische Grundentscheidungen frei, die den
gegenwirtigen ,,Konflikt Monotheismus ver-
sus Kosmotheismus®“ (47) erst moglich mach-
ten und in der so genannten ,Sattelzeit” (zwi-
schen 1781, dem Erscheinungsjahr der ersten
Auflage von Kants Kritik der reinen Vernunft,
und 1831, dem Todesjahr Hegels) zum Durch-
bruch kamen. Ausfithrlich kommt Verf. auf die
neue Hermeneutik Spinozas zu sprechen, de-
ren Parameter ,Rationalitit und Skepsis® (72)
sind. Das dritte Kapitel (87-164) behandelt
den ,,Atheismusstreit“ (Fichte) und den ,,Theis-
musstreit* (Schelling) — als Stationen einer von
Spinoza ausgehenden Wirkungs- und Konflikt-
geschichte, durch die ,,der Theismus endgiiltig
unter Legitimationsdruck gerat“ (123). Das
vierte Kapitel (165-207) widmet sich dem von
Lessing ausgelosten ,,Pantheismusstreit. Von
pantheistischen Einfliissen, so die iiberraschen-
de Einschatzung, sei auch Kants Denken betrof-
fen; der Verfasser sieht eine ,intensivste Iden-
tifikation Kants mit dem Spinozismus® (189)
gegeben und spricht von einer ,tiefen monisti-
schen Intuition in Kants Denken® (191). Auch
bei Karl Rahner konne von ,,einer monistischen
Dimension* (200) gesprochen werden, womit
der Verfasser (mit Assmann) die These erhdrten
will, ,dass sich die kosmotheistisch-monisti-
sche Option nie vollig hat zum Verschwinden
bringen lassen, philosophisch nicht und theo-
logisch auch nicht® (204). Im fiinften Kapitel
(209-249) geht es schlieSlich um die Frage, wie
und woher der ,, Antagonismus von Monotheis-
mus und Kosmotheismus“ (212) - der letztlich
den Hintergrund der religionstheologischen
Debatten abgebe — zu begreifen sei. Mit den
subjekttheoretischen Analysen Dieter Henrichs
differenziert der Verfasser zwischen ,,Subjekt®
(Ich-Perspektive) und ,Person“ (Beobachter-
perspektive): ,,Sofern ich mich in meiner Ein-
maligkeit gewahre, begreife ich mich als Sub-
jekt. [...] Sofern ich mich hinsichtlich dessen
gewahre, dass ich einer unter zahllosen Ande-
ren und unter unendlich vielem Anderen bin,
begreife ich mich als Person® (230). Besetzt nun
die Subjektdimension den ,hermeneutischen
Primat“ des Selbstbewusstseins, kommt es re-
ligionstheologisch zu einem ,ontologischen
Monismus“; tut dies die Persondimension, ist
das Paradigma einer ,pluralistischen Ontolo-



202

Religionsphilosophie

gie“ pragend (vgl. 233) — mit diesem (selbst-)
bewusstseinstheoretischen Zugang unternimmt
der Verfasser eine Differenzierung des Phi-
nomens Religion ,in zwei charakteristischen
Grundformen® (ebd.) und beschlie3t seine
Uberlegungen mit der ,,subjektphilosophischen
Provokation®, das Christentum - vor allem
durch das Inkarnationstheorem - als Ausdruck
der ,avanciertesten Vermittlung von Einma-
ligkeit und Einzelheit“ (241) zu begreifen. Das
»Programm® systematischer Theologie bestehe
schlieSlich darin, ,,Monotheismus und Kos-
motheismus zusammenzuhalten und - nicht
zuletzt aufgrund der durch Spinoza gestellten
Herausforderung - ,Gott so zu denken, dass er
,zugleich personlich und alles ist*“ (245).

Klaus Miillers Thesen sind ein beden-
kenswerter Anstof3, subtile Hintergriinde und
geistesgeschichtliche Vorentscheidungen einer
mitunter zeitgeistigen ,,Spiritualitdat® ans Licht
zu heben und den Anspruch der jidisch-
christlichen Gottesrede angesichts aktueller
Bestreitungen zu reformulieren. Die subjekt-
philosophische (Selbst-)Vergewisserung ist ge-
wiss — vor allem in der europiischen Tradition
- ein wichtiger Schliissel zur (fundamental-)
theologischen Verantwortung des Gottesver-
standnisses, muss sich aber auch den Erfahrun-
gen stellen, die das ,,Andere der Vernunft, die
Entfremdung menschlicher Subjekte sowie die
Dynamik von Ohnmacht und Gewalt betreffen.
Zu fragen also, was es mit der uns so vertrauten
Rede von und mit Gott auf sich habe, heif$t im-
mer auch, im Zerbrechen von Gewissheiten der
»Wahrheit auf die Spur zu kommen.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

RELIGIONSPHILOSOPHIE

# Schmidinger, Heinrich / Zichy, Michael
(Hg.): Tod des Subjekts? Poststrukturalis-
mus und christliches Denken (Salzburger
Theologische Studien. Bd. 24). Tyrolia-Ver-
lag, Innsbruck-Wien 2005. (302) Kart. Euro
29,00 (D) / 29,00 (A) / sFr 50,70. ISBN 978-3-
7022-2655-8.

Die Infragestellung des Subjektbegriffs durch
die poststrukturalistische Kritik ist Thema des
vorliegenden Sammelbands, der sich somit
einer anspruchsvollen Auseinandersetzung
stellt: Was bedeutet die Rede vom ,,Tod des Sub-
jekts® fiir die christliche Theologie, fiir die der

Subjektbegriff eine zentrale Grof3e darstellt?

Zu Beginn macht Richard Schaeffler auf
den paradoxen Umstand aufmerksam, dass fiir
die traditionelle christliche Philosophie, die
sich ja gegen moderne Formen einer ,,Philoso-
phie der Subjektivitit“ abgegrenzt hatte, neuer-
dings der Anschein entstand, ,sie habe ihren
Gegner verloren® (29); doch diese ,Freude®
wihrt nur kurz: ,Denn wenn sich wirklich der
;Tod des Subjekts® feststellen liefle, wéiren auch
die Begriffe der Freiheit und der sittlichen Ver-
antwortung gegenstandslos geworden® (ebd.).
Dass der Subjektgedanke nicht aporetisch ist,
unterstreicht Saskia Wendel, die gegen die Kri-
tik Lyotards betont, dass die transzendentale
Voraussetzung eines Subjekts an die pragmati-
sche Funktion des ,,ich gebunden ist: ,,Das ,ich’
im Satz ist ein nicht-referentieller, indexikali-
scher Ausdruck, der die Position im Satz mar-
kiert, die von niemand anderem eingenommen
werden kann [...]“ (46). Veronika Schlor setzt
sich aus feministischer Sicht mit der Ambiva-
lenz der poststrukturalistischen Subjektkritik
auseinander; als Anforderungsprofil fiir ein
Subjektverstindnis im Horizont feministischer
Theologie hilt sie fest: Es ,miisste 1) leiblich
sein, ohne dass Geschlecht eine Zwangsrolle
spielt, es miisste 2) vielfaltig, aber sich seiner
selbst bewusst sein, ohne dass es in sich selbst
die letzte Gewissheit sieht, es miisste 3) durch
Beziehung bestimmt sein, ohne dass es sich
ginzlich verliert, durch Austausch, ohne dass es
sich auflost” (63). Das Verstandnis von Wahr-
heit und Subjekt im Werk von Michel Foucault
erldutert Markus Enders; ihm zufolge lasst sich
Foucaults Zugang ,,auf seine affirmative Rezep-
tion von Nietzsches radikal antitraditioneller
Deutung der menschlichen Erkenntnis zurtick-
fithren® (91). Claudia Kolf-van Melis vergleicht
Michel Foucault und Karl Rahner; wahrend
Ersterer ,die souverdne Position des Subjekts
des Wissens erschuttert (99), leitet Rahner
»einen Prozess der Subjektivierung der Theo-
logie ein“ (103). Karlheinz Ruhstorfer verbindet
in seinen Uberlegungen die Foucaultsche Rede
vom ,Jlod des Menschen® mit Ansiatzen der
klassischen Christologie und der johanneischen
Wort-Theologie, um von daher eine neue Sub-
jekt-Werdung auf Grundlage der ,,Erbaulichkeit
des Wortes“ (137) aufzuzeigen. Ebenfalls bei
Foucault kniipft Hermann Steinkamp an, und
zwar durch eine Reflexion iiber die ,,Parrhesia
als gewagte, riskante Wahrheit® (148). James W.
Bernauer SJ arbeitet Aspekte der Foucaultschen



