ThPQ 156 (2008) 227-235

227

Susanne Heine

~Regiert euch aber der Geist, so seid ihr nicht
unter dem Gesetz"” (Gal 5,18)

Die rémisch-katholische Kirche aus evangelischem Blickwinkel

¢ Die Frage nach dem Verhiltnis von evangelischem und katholischem
Glauben ist vielschichtig. Ebenso das Verhiltnis evangelischer und katholi-
scher Theologinnen und Theologen zur jeweiligen Schwesterkirche. Susan-
ne Heine, Ordinaria fiir Praktische Theologie und Religionspsychologie an
der Evangelisch-Theologischen Fakultit der Universitit Wien, gibt Einblick
in die Wahrnehmung ,,offizieller romisch-katholischer Theologie aus evan-
gelischer Sicht. Pointiert formuliert sie Divergenzen, benennt Stolpersteine
der Okumene ebenso wie ihre Wiinsche an beide Kirchen. Fiir sie ,,bleiben
Herausforderungen und Hoffnung fiir eine weitergehende Geschichte im
Zeichen des Geistes, der uns allen verheiflen ist. (Redaktion)

Vorbemerkung

Der Blick auf ein Gegeniiber kann aus
mehreren Perspektiven erfolgen: aus bio-
grafischer Erfahrung, aus der unmittel-
baren Wahrnehmung oder aus iiber viele
Jahre theologisch geschulter Kenntnis.
Solche Aspekte lassen sich nicht einfach
voneinander trennen, da vom jeweiligen
Jetzt aus der Riickblick auch immer eine
Rekonstruktion des Vorausgehenden dar-
stellt. Bei einem evangelischen Blickwinkel
muss zudem bedacht werden, dass sich
evangelische Theologie und Lebenspraxis
nur dann verstehen lassen, wenn die Ge-
stalt der dann spater romisch-katholisch
genannten Kirche zur Zeit der Reforma-
tion bekannt ist.

Freilich hat die Polemik nicht nur zu
dieser Zeit eine Rolle gespielt. Von Anfang
an gewann das Christentum sein Profil
durch die Abgrenzung gegeniiber anderen,
zuerst den Juden, dann der Gnosis, weiter
gegeniiber Reform- und Armutsbewegun-

gen oder Hiretikern. Dies fithrte zu Aus-
schliissen und Abspaltungen im Rahmen
einer Geschichte des Blutvergieflens und
bildete auch die Grundlage fiir die Shoah.
Es ist nicht lange her, dass die 6kumenische
Bewegung, die Griindung des Weltkir-
chenrates und das Vatikanum II das Signal
gaben, miteinander statt gegeneinander zu
gehen, und die Kirchen ihre Schuld gegen-
iber den Juden eingestanden.

Schliefilich stellt sich die Frage nach
den Adressaten eines evangelischen Blick-
winkels. Das kénnen rémisch-katholische
Familienangehorige oder Freunde sein,
einzelne vertraute Gemeinden, Priester
oder engagierte Mitarbeiter/innen, die
Hierarchie oder die Theologie. Innerhalb
jeder Konfession gibt es sehr unterschiedli-
che Positionen, die mit ,,konservativ oder
»progressiv‘ nur sehr unzureichend be-
schrieben sind. Ohne solche Differenzie-
rungen kann es leicht zu Pauschalurteilen
kommen, in denen sich dann viele Adres-
saten nicht wiederfinden. Ich mdchte mich



228

Heine / ,Regiert euch aber der Geist ...

daher auf die ,offizielle” Theologie kon-
zentrieren, verbunden mit persénlichen
Wahrnehmungen.

1. Ritus und Wort

Die Gestaltung von Liturgie und Riten
zéhle ich zur poietischen Handlungsform,
durch die etwas Inneres — hier der Glau-
be - zum dufleren sinnenfilligen Ausdruck
kommt. In ijhrer Fahigkeit zum sinnlichen
Ausdruck, zur feierlichen und kiinstleri-
schen Gestaltung des Gottesdienstes und
der liturgischen Rédume sehe ich eine grof3e
Stiarke der romischen Kirche. Farben, Bil-
der, Gesten, Schreiten bilden ein bedeut-
sames Szenarium. Mit dieser poietischen
Kraft wird etwas von der Besonderheit, der
Nicht-Alltdglichkeit des gottesdienstlichen
Geschehens vermittelt. Dies deckt sich mit
meiner frithen Erfahrung, da ich als evan-
gelisches Kind in Innsbruck, im ,heiligen
Land Tirol“ aufgewachsen bin. Die dunkle
evangelische Kirche mit der Skulptur des
Gekreuzigten tiber dem Altar fl6fte mir
Angst ein, wiahrend mich die helle romi-
sche Kirche mit dem Bild der Gottesmut-
ter, umgeben von duftenden Lilien, anzog
und den Mitschiilerinnen in die Maian-
dacht folgen lief3.

Demgegeniiber steht fiir die evange-
lischen Kirchen das Wort im Mittelpunkt
- und das Lied als gesungenes Wort, wo-
raus sich eine eigene musikalische Kultur
entwickelte — dies alles unter Berufung auf
die biblischen Schriften, da der Glaube
nach Paulus aus dem Horen kommt (Rom
10,17). Die reformatorische Polemik hatte
sich auch gegen die damals gingige Praxis
gerichtet, der Kirche aus eigenen Mitteln
Bilder zu stiften, um einen Ablass zu erhal-
ten. Dagegen sind Kanzel, Altar und Orgel
zu den Wahrzeichen eines evangelischen

Gottesdienstraumes geworden. Weil ,,se-
hen immer bedeutet, etwas Gegenstandli-
ches anzuschauen, verbirgt sich darin mehr
die Gefahr der Vergegenstandlichung und
~Vergotzung“ als dort, wo miteinander ge-
sprochen und aufeinander gehort wird.

Auf der einen Seite: Auch Sehen ge-
hort zu den Sinnen des Menschen; zudem
leben wir heute durch Fernsehen und auf-
wendige Bildreproduktionen in einer visu-
ellen Kultur. Auf der anderen Seite: Noch
so poietisch eindrucksvolle Riten und Bild-
welten sprechen nur dann eine verstind-
liche Sprache, wenn deren Bedeutung in
Bezug auf das Evangelium vertraut ist. Das
kann freilich heute nicht mehr vorausge-
setzt werden, weshalb es der Interpretation
durch das Wort bedarf, denn alles Non-
verbale ist vieldeutig. So wiirde ich mir
in beiden Kirchen eine stirkere Balance
zwischen dem Sinnenfilligen und dem ge-
sprochenen Wort wiinschen.

2. Botschaft und Event

Die Geschichte des Christentums ist von
einer grundlegenden Spannung durchzo-
gen. Angefangen hat es mit Gruppen von
Juden, fir die Gottes Offenbarung in Je-
sus Christus geschehen ist. Dies ereignete
sich zunichst in Paldstina und setzte sich
durch die sogenannte Heidenmission in
Gemeindebildungen rund ums Mittelmeer
fort. Alle diese Regionen gehérten zum
Imperium Romanum, und die Gemeinden
lebten in einer Situation politischer Ohn-
macht, teils unter Verfolgung. Das dnderte
sich grundlegend, als im 4. Jh. das Chris-
tentum zur Staatsreligion wurde und die
Kirche zu einer ecclesia triumphans mit
entsprechender politischer Macht- und
Prachtentfaltung iiber Jahrhunderte hin-
weg. Aber die Anfinge, wie sie sich in der



Heine / ,Regiert euch aber der Geist ...

229

Bibel zeigen, blieben nie vergessen: Der
Wanderprediger Jesus, die eschatologische
Erwartung des Gottesreiches, die Armen,
Kranken und ,,Siinder®, die geschwisterli-
che Gemeinschaft. Ménchtum, Armutsbe-
wegungen, auch damals hiretisch genannte
und verfolgte Gruppen wie die Waldenser
und spiter die Reformatoren beriefen sich
auf diese Anfinge.

Daher betrachte ich die Vorliebe der
romischen Kirche fiir den grofien Auftritt
mit Skepsis. Die Reisen des gegenwirtigen
und des vorausgegangenen Papstes sind
ohne Zweifel ein grofier ,,Event®, die Mes-
sen mit tausenden Teilnehmer/innen Me-
dienereignisse mit hoher Zuschauerquote,
auch wegen des zentralen Protagonisten als
»Star® In einer Medienkultur wie der unse-
ren ist freilich das Medium selbst zur Bot-
schaft geworden (Marshall McLuhan), und
das heif3t: Der Auftritt, die Performance
tiberdeckt die Botschaft, die im Wort durch
Ansprachen und Predigten an die Zuho-
rer/innen kommt. Da die Botschaft nichts
anders sein kann als das unspektakulére
Evangelium, frage ich mich, was letztlich
beim Publikum ,,ankommt*

Ein dénischer Fernsehredakteur - fiir
religiése Sendungen verantwortlich - hat
einmal folgende Geschichte erzahlt: Ein rei-
cher romischer Patrizier, der tiber eine Ket-
te von Fernsehanstalten verfiigte, machte
Urlaub auf seinen Latifundien in Paléstina.
Dort horte er von einem umbherreisenden
Rabbi namens Jesus, der die Leute sehr be-
eindruckte. Immer bestrebt, sein TV-Pro-
gramm mit originellen Stars aufzuputzen,
unterbreitete er Jesus ein Angebot: Er solle
nach Rom kommen, dort werde ihm eine
Serie zur Hauptabendzeit eingerichtet, um
seine Offentlichen, regional beschrankten
Auftritte einem weltweiten Publikum zu
vermitteln, wenn seine Botschaft schon fiir
alle Menschen gedacht sei. Jesus, so endet

die Geschichte, schwieg einige Minuten,
sagte dann ,Nein“ und ging grufilos. Ge-
hort der grofle Auftritt zu den Versuchun-
gen nach Matthdus 4, denen Jesus wider-
standen hat?

3. Worte und Taten

Eine Qualitit der romischen Kirche ist ge-
wiss ihre Betonung der Einheit, die sie auch
zur grofiten unter den christlichen Kon-
fessionen macht. Zur Debatte aus evange-
lischer Sicht stehen allerdings die Mittel,
durch die sie diese Einheit glaubt wahren
zu miissen. Nach wie vor und trotz aller
jahrzehntelangen 6kumenischen Anstren-
gungen versteht sich die romische Kirche
als die einzig wahre, einzig ,katholische®
Kirche und nicht als eine Kirche unter an-
deren, deren Profil sich geschichtlich her-
ausgebildet hat und daher als kontingent zu
verstehen ist. Nicht kontingent ist, dass fiir
den christlichen Glauben die Offenbarung
Gottes in Jesus Christus im Zentrum steht,
und dass das Bekenntnis dazu die Grund-
lage fiir die Gemeinschaftsbildung darstellt.
So unterschiedlich kirchliche Organisa-
tionsstrukturen waren und sind - iibrigens
auch innerhalb einer Konfession -, gilt
doch Christus als die einigende Mitte: eins
in Christus durch die Taufe (Gal 3,28), eins
als Leib Christi durch die Eucharistie bzw.
das Abendmahl (1 Kor 10,17).

Diese Mitte gilt zwar auch fiir die romi-
sche Kirche, aber sie stellt zusdtzliche Be-
dingungen als Kriterien dafiir auf, was als
wahre Kirche und als wahrer Vollzug der
Eucharistie gelten darf. Zu diesen Kriterien
gehort vor allem das romische Verstind-
nis des Priesteramtes, an das die Vollmacht
zur Wandlung gebunden ist. Wenn die ge-
meinsame Schrift, das gemeinsame aposto-
lische Glaubensbekenntnis, die gemeinsa-



230

Heine / ,Regiert euch aber der Geist ...

me Taufe nicht dazu ausreichen, dass Rom
die evangelischen Kirchen im vollen Sinne
als Kirchen akzeptiert, dann wird eine par-
tikuldre Tradition tiber die alle verbinden-
de christologische Mitte gestellt. An dieser
Stelle stagniert heute die Okumene.

Mit vielen Worten wird von Einheit
geredet und darum gebetet. Dabei kann es
nicht um Einheit als ein irdisches Abbild
des gottlichen ,,unum® gehen im Sinne von
swie im Himmel, so auf Erden. Nur Gott
allein kommt Einheit zu, wihrend die ge-
schaffene Welt als eine endliche und ge-
schichtliche immer vielfaltig sein wird.
Der 6kumenischen Parole, Einheit in Ver-
schiedenheit zu leben, steht der Anspruch
der romischen Kirche gegeniiber, allein zu
definieren, was christlich oder nicht ganz
christlich ist. Durch das Vatikanum II
schien dieses Selbstverstindnis verandert,
aber die vatikanischen Dokumente der
letzten Jahre haben auf das vorkonziliare
Selbstverstandnis zuriickgegriffen.

So sind bis jetzt den Gebeten um die
Einheit der Christen in Bezug auf einen
zentralen Punkt christlicher Identitat
keine Taten gefolgt: Der einseitige Aus-
schluss evangelischer Christ/innen vom
Abendmahl durch die romische Kirche
ist aufrecht, auch wenn sich in der Praxis
viele Pfarren nicht daran halten. Vor die-
ser Art ,,Geheimokumene“ verschlief3t die
romische Kirche die Augen, es sei denn,
es wird etwas offentlich wie im Rahmen
des Okumenischen Christentags 2003
in Berlin, als ein Priester und Professor
der Theologie eine Messe zelebrierte und
auch Evangelische gastfreundlich zum
Abendmahl einlud; - der Priester wurde
suspendiert. Knapp davor hatte sich Papst
Johannes Paul II. in seiner Enzyklika zum

Thema Eucharistie gegen ein gemeinsames
Abendmahl ausgesprochen. Dies wird als
ein schweres Vergehen gewertet — gegen
das Kirchenrecht; noch schwerer wiegt,
wenn katholische Priester die Eucharistie
mit evangelischen Geistlichen ,konzele-
brieren®. Der Rest sind Spitzfindigkeiten
tir Einzelfille: Sollte ndmlich ein evangeli-
scher Christ ein grofies geistliches Bediirf-
nis nach der Kommunion verspiiren, dem
romischen Verstdndnis des Abendmahls als
der rechten Glaubensiiberzeugung im Ge-
wissen zustimmen, dann kénne er in Ab-
sprache mit dem zustindigen Priester am
Abendmabhl teilnehmen.' Dabei ist mir be-
wusst, dass dies von romisch-katholischer
Seite bereits als Auflockerung der strikten
kirchenrechtlichen Bestimmungen wahr-
genommen wird, da der einzelne Priester
eine Entscheidung treffen kann.
Ausgehend davon, dass nicht die Kir-
chen zum Abendmahl einladen, sondern
Jesus Christus selbst dies tut, was grund-
sitzlich auch die romische Kirche so sieht,
ist eine solche Kasuistik den evangelischen
Kirchen fremd. In o6kumenischen Ge-
sprachen erlebe ich hiufig die Bitte um
Geduld von rémischer Seite, die zugleich
die Geduld strapaziert. Strapaziert werden
freilich vor allem diejenigen, denen trotz
fortschreitender Sékularisierungsprozesse
noch etwas an einem christlichen Leben
liegt, und die diese konfessionellen Haar-
spaltereien schon ldngst nicht mehr ver-
stehen. Sie wissen aber, dass Jesus gesagt
hat: Das ist mein Leib, das ist mein Blut,
fiir euch gegeben zur Vergebung der Siin-
den (Mt 26,26-28). Sollte das nicht fiir eine
»gultige“ Kommunion ausreichen?

Interview Walter Kasper im ,,Rheinischen Merkur® (28.5.2003) unter Hinweis auf die Enzykli-
ken Papst Johannes Paul II.: ,Ut unum sint“ und ,,Ecclesia de Eucharistia®



Heine / ,Regiert euch aber der Geist ...

231

4. Angst und Opposition

Zu den Mitteln, mit denen die romische
Kirche ihre Einheit zu wahren versucht,
zdhlen Gehorsamsforderung und Kontrol-
le. Das passt in die Logik: Der vatikanische
Definitionsanspruch gilt nicht nur nach
auflen, sondern er beschrinkt auch nach
innen die Vielfalt theologischer Ansitze,
die aus der unterschiedlichen Kontextuali-
sierung einer Weltkirche resultieren. Da-
her fiirchten sich viele rémisch-katholische
Kolleg/innen vor einer Denunziation, und
oftmals gibt ihnen die Erfahrung Recht.
Dies erzeugt insgesamt ein Klima der Angst
und des Misstrauens. Die Kontrolle verhin-
dert vor allem, dass tiber theologische Fra-
gen offen disputiert wird, wie es zu einer
akademischen Kultur gehort, aber auch zu
einer christlichen, denn die Bekenntnisfor-
meln der ersten Jahrhunderte sind aus der
Disputation auf Konzilien hervorgegan-
gen. Auf universitirer Ebene begegnet mir
auf romisch-katholischer Seite hiufig die
Hemmung, die eigene theologische Posi-
tion offen auszusprechen, die ich nur aus
personlichen Gesprachen kenne; das gilt
besonders fiir das Fach Moraltheologie.
Ich kann das verstehen, denn immerhin
geht es um eine berufliche Lautbahn, tiber
der ein Damoklesschwert schwebt. Durch
das Konkordat besitzt die romische Kirche
das Recht, Lehrenden an theologischen Fa-
kultiten das ,,nihil obstat zu erteilen oder
zu entziehen.’

Zwar gibt es auch fiir die evangeli-
schen Kirchen das Recht einer Mitbefas-
sung bei der Besetzung von Lehrstiihlen,
da auch hier das Studium der Berufsvor-

bildung fiir den kirchlichen Dienst dient.
Aber in Osterreich verweist der Begriff
»Fihlungnahme“ im Protestantengesetz
darauf, dass man sich in Verhandlungen
einigen muss. Der entscheidende Unter-
schied liegt allerdings in den Kriterien
der Beurteilung. In der rémischen Kirche
gilt das, was das Vatikanische Lehramt als
die eine Jurisdiktionsinstanz endgiltig
oder nicht endgiiltig im CIC vorlegt. Die
rechtlichen Regelungen der evangelischen
Kirchen ergeben sich aus der Interpreta-
tions- und Verstindigungsgemeinschatft,
unterscheiden zwischen positivem Recht
einer verfassten Kirche und der Glaubens-
dimension und gehen davon aus, dass das
Kirchenrecht keinen dufleren oder inne-
ren Zwang auf den Glauben und die Ge-
wissensiiberzeugung ausiiben darf. Mogli-
che Lehrbeanstandungen orientieren sich
daher im Wesentlichen an den biblischen
Schriften und kommen zum Zug, wenn
z.B. jemand die Auferstehung fiir einen
Humbug halt.

Gehorsamsforderung und Kontrolle
provozieren aber auch eine Opposition,
die im Kampf gegen eine tiberwiltigende
Autoritdt auf diese fixiert bleibt und alles
ablehnt, was von dort kommt, ohne jedoch
sachliche Unterscheidungen zu treffen. Da-
raus entsteht eine Art interner ,,Sékulari-
sierungstendenz®, die sich vor allem gegen
die Christologie richtet zugunsten eines
Jesus als Menschen ,wie du und ich® Nun
ist eine solche Tendenz der evangelischen
Theologie nach 200 Jahren Auseinander-
setzung mit der Religionskritik sehr ver-
traut, freilich im Rahmen eines argumen-
tativen Diskurses, der ebenso zum Bestand

Dass es in manchen Lindern tiberhaupt theologische Fakultdten an staatlichen Universititen

gibt, hat historisch damit zu tun, dass der Staat die Ausbildung von Theologen kontrollieren
wollte. Heute noch giiltig ist das Argument, dass die Geistlichen aufgrund ihres Einflusses auf
die Bevolkerung in den 6ffentlichen und wissenschaftlichen Vernunftdiskurs eingebunden sein

sollen.



232

Heine / ,Regiert euch aber der Geist ...

theologischer Ausbildung gehort. Die in-
terne oppositionelle rémisch-katholische
Kritik richtet sich aber gegen das Lehramt,
als hitte dieses ohne jeden Schriftbezug die
Christologie erfunden. Bei gemeinsamen
Aktivititen wie etwa in der Weiterbildung
von Religionslehrer/innen finde ich mich
daher zuweilen dem Vorwurf ausgesetzt,
ich wiirde das romische Lehramt vertei-
digen, weil fir mich die Christologie die
Identitdt des christlichen Glaubens aus-
macht. Ich sehe zwar, dass sich die Op-
position dem Umstand verdankt, dass im
romischen Lehramt verfassungsrechtliche,
disziplindre und theologisch-dogmatische
Bestimmungen miteinander verquickt
sind, sehe aber auch, dass durch solche
Divergenzen die Glaubwiirdigkeit leidet,
wenn Interessierte, darunter immer mehr
Muslime, endlich wissen wollen, was es mit
diesem Jesus Christus auf sich hat.

5. Recht und Ordnung

Jede Gemeinschaft braucht eine Ordnung,
Statuten und Regeln des Zusammenlebens,
und die daraus folgende Rechtssicherheit
ist auch innerhalb der Kirchen ein hohes
Gut. Freilich stellt sich die Frage des Aus-
mafles und der Flexibilitit. Es hat mich
immer verwundert, wie es angesichts des

Weiterfiihrende Literatur:

Christoph Schwobel, Christlicher Glaube
im Pluralismus. Studien zu einer Theologie
der Kultur, Tiibingen 2003.

Das genannte Buch verbindet Wesentliches
miteinander: Evangelisches Christentum
mit Okumene und interreligiésem Dialog
im religios-weltanschaulichen Pluralismus
unserer Zeit.

CIC moglich ist, Juden und Muslimen
pauschal vorzuwerfen, sie wiirden einer
~Gesetzesreligion angehoren. Die frithe
Kirche orientierte sich in ihrer Organisa-
tion an dem, was sie damals vorfand: Die
monarchische zentralistische Struktur;
hinzu kam das Rechtsdenken des antiken
romischen Reichs. Auch der ,,Slogan® der
Konstantinischen Wende: ,ein Gott, ein
Reich, ein Kaiser®, schlug sich im Selbst-
verstandnis der romischen Kirche nieder:
»Ein Gott, eine Kirche, ein Papst® Dieses
Konzept ist inzwischen politisch obsolet
geworden, wird aber in der romischen Kir-
che weiterhin aufrecht erhalten - und zwar
in einem reziproken Verhéltnis: Je weniger
Macht nach auflen, desto straffer die Ziigel
nach innen, was nur zu weiteren internen
Spaltungen fiihrt.

Staatliche Strukturen und Organisa-
tionsformen dndern sich, und eine mon-
archisch verfasste und hierarchisch geglie-
derte Institution wird heute von vielen als
Fremdkorper empfunden. Dabei geht es
nicht darum, sich anzupassen und politi-
sche Strukturen unbesehen in die Kirche
zu importieren, sondern aus evangelischer
Sicht um die Frage, was evangeliumsgeméfy
ist und sich aufgrund des Schriftbefundes
theologisch vertreten ldsst. Dem steht frei-
lich entgegen, dass die romische Kirche
ihre Struktur, die im Zuge eines geschicht-
lichen Prozesses entstand, als ius divinum
versteht, und der Papst auf dieser Basis
einen Jurisdiktionsprimat tiber alle Chris-
ten beansprucht. Solange dies aufrecht ist,
wird die Welt auf die Einheit der Chris-
ten vergeblich warten. Dazu kommt, dass
Kirchenrecht und staatliches Recht iiber
Jahrhunderte ineinander gegriffen haben.
Ein Beispiel dafiir ist das Eherecht: Von
neutestamentlicher Zeit an hat die Kirche
die Eheschlieflung in ihren unterschied-
lichen rechtlichen Formen als zivilen Akt



Heine / ,,Regiert euch aber der Geist ...“

233

betrachtet, anerkannt und, wenn unter
Christen geschlossen, den kirchlichen Se-
gen dazu gegeben. Wenn Luther von der
Ehe als ,weltlich Ding“ spricht (freilich in
einer noch bestehenden christlichen Ge-
sellschaft), dann leugnet er damit keines-
wegs ihre geistliche Dimension, sondern er
kritisiert die romische Kirche, die seit dem
10./11. Jahrhundert die Ehe schrittweise in
ihre Jurisdiktionsgewalt gebracht hat. Trotz
gedanderter Rahmenbedingungen wurde
das kirchenintern in der Regelung weiter-
geschleppt, dass nur eine kirchliche Ehe-
schlieflung ein Zusammenleben von Mann
und Frau gestattet, so wie frither der Tauf-
schein zugleich als Geburtsurkunde galt.
Durch die Trennung von Staat und
Kirche ist der romischen Kirche diese
politische Macht de facto verloren gegan-
gen, aber offenbar nicht mental. Denn wie
anders liefSen sich die Versuche der direk-
ten Einmischung in politische Entschei-
dungsprozesse erkldren, wie sie gerade in
letzter Zeit in Spanien und Italien unter-
nommen wurden - vielleicht nicht zufil-
lig zu Fragen von Ehe und Sexualitit. Ich
gehe davon aus, dass in einer Demokratie
alle Religionsgemeinschaften das Recht,
wenn nicht die Pflicht haben, sich auch in
politischen Agenden 6ffentlich zu Wort zu
melden. Die Frage ist freilich, wie das ge-
schieht. Aus meiner Sicht: nur durch Argu-
mentationskraft in einem 6ffentlichen Dis-
kurs, aber nicht durch Einflussnahme auf
Parteien und Abgeordnete, die dann zum
Sprachrohr der rémischen Kirche werden;
sie diirfen auch nicht Sprachrohr anderer
Religionsgemeinschaften sein. Alle Christ/
innen haben eine Verantwortung fiir die
Welt, und nur zusammen in ékumenischer
Einheit ohne Ausgrenzungen konnen sie
diese mit Gewicht zum Tragen bringen.
Ich nehme zudem eine Reihe von Wi-
derspriichen wahr, die in der rémischen

Kirche aus meiner Sicht auf die Vermi-
schung von weltlich-geschichtlicher und
bleibend-geistlicher Dimension zuriickge-
hen. Obwohl nach rémischem Verstidndnis
die Ehe ein Sakrament, also etwas Geist-
liches darstellt, wird ihre Unaufloslichkeit
durch den biologischen sexuellen Vollzug
begriindet. Fir die im Neuen Testament
geforderte Unaufloslichkeit der Ehe gel-
ten Ausnahmen wie Ehebruch oder starke
»ideologische® Differenzen (Mt 5,32; 1 Kor
7,10ff.). In der romischen Kirche wird die
Unaufloslichkeit als Rechtsnorm missver-
standen, ohne auf die menschliche Realitét
Riicksicht zu nehmen, aus der die Schuld
auch theologisch nicht wegzudenken ist.
Das Scheitern einer Ehe unterliegt dann
nicht der Gnade und Vergebung Gottes,
sondern: Einerseits bleibt die Ehe trotz
Trennung formal (und d.h. fiktiv) bestehen,
andererseits ist es moglich, sie wegen for-
mal-rechtlicher Méngel als nie existent zu
betrachten. Warum kann sich die romische
Kirche nicht der Praxis der orthodoxen
Kirchen anndhern, die bei Unionsgespra-
chen nie ein Streitthema war? Insgesamt
fallt mir auf, dass Themen, die mit Sexua-
litit zusammenhdngen, bis hin zur Ein-
mischung in Details des ehelichen Lebens
einen iibergrofien Stellenwert einnehmen,
als gebe es keine aktuellen und brisanten
Fragen wie in Sachen Menschenrechte.
Dieses Amalgam von Rechtlichem und
Geistlichem, das sich in unkoordinierba-
ren Widerspriichen niederschlégt, sehe ich
auch als Hintergrund fiir die Verweigerung
des Priestertums der Frauen.

Aus dem romischen Priesterverstind-
nis ergibt sich eine Art Zweiklassengesell-
schaft: Hier der Klerus, dort die Laien.
Dem steht zwar aus evangelischer Sicht
das Priestertum aller Glaubigen als deut-
liche Differenz gegeniiber, aber, auch in-
nerromisch betrachtet, frage ich mich: Was



234

Heine / ,Regiert euch aber der Geist ...

bedeutet es, wenn einem Kind, méannlich
oder weiblich, bei der Taufe zugesprochen
wird: Du bist Konig, Priester und Prophet?
Die Firmung, die die rémische Kirche aus-
driicklich als Sakrament versteht, besttigt
noch einmal diese Erméachtigung. Ich sehe
das nicht nur als theoretischen Wider-
spruch, sondern vermisse auch die prakti-
schen Folgen fiir die bedeutende Rolle der
sog. Laien.

6. Geschichte und Ontologie

Die Frage, was das unabénderliche ,We-
sen‘ der Dinge, die Substanz ausmacht,
und was zu den Eigenschaften, den ge-
schichtlich verdnderlichen Akzidenzien
zahlt, hat schon die griechische Philo-
sophie, vor allem Aristoteles beschiftigt.
Ontologisches Denken macht Sinn, wenn
man z.B. davon ausgeht, dass das selbst-
reflexive Bewusstsein zum Wesen des
Menschen gehort, selbst wenn sich dieses
aufgrund einer Behinderung akzidenziell
nicht voll entfalten kann. Auch ein solcher
Mensch ist und bleibt dann ein Mensch,
denn wiirde diese Fahigkeit des Bewusst-
seins den Eigenschaften zugerechnet, dann
kdme im Falle geistiger Einschrinkungen
y2unwertes Leben“ heraus. Die bleibende
Schwierigkeit besteht freilich darin, Wesen
und Eigenschaften voneinander zu unter-
scheiden. Das ist nicht leicht, und schon
Aristoteles fordert dadurch heraus, dass er
eine geringe Selbstachtung dem Wesen des
Weiblichen zuschrieb, ohne in Betracht zu
ziehen, dass die Ursache in der patriarcha-
len Kultur seiner Zeit liegen konnte, es sich
also um eine verdnderliche Eigenschaft
handelt.

Wenn Ontologie auf einen vorgegebe-
nen Seinszusammenhang verweist, dem
ein Sinn-Potenzial innewohnt, das zur

Aktualisierung in der Geschichte dringt,
dann trifft das theologisch auf die Schép-
fung zu, aus meiner Sicht aber auch auf
die Christologie. Denn indem Gott sich in
Jesus Christus unter geschichtlichen Be-
dingungen vergegenwirtigt, stiftet er ein
neues Sein, in dem die Trennung zwischen
Gott und Mensch im Sinne einer neuen
Schopfung aufgehoben ist (2 Kor 5,17; Gal
6,15). Damit ist Christus eine eschatologi-
sche Gestalt, die in einmaliger Weise vor-
wegnimmt, was allen Menschen verheifSen
ist, denn geschichtlichen Menschen gegen-
tiber tritt dieses ontologische Christusge-
schehen in Gestalt der Verheiflung auf. Das
bedeutet, dass Menschen vor der eschato-
logischen Erfiillung keine neue Seinsweise
annehmen und siindelos werden konnen,
schon gar nicht, indem sie durch morali-
sche Anstrengung selbst die Vervollkomm-
nung ihrer menschlichen Natur betreiben.

Wenn ich als evangelische Theologin
so etwas sage und schreibe, dann ist mir
bewusst, dass der ontologische Denk-
horizont in der neuzeitlichen protestan-
tischen Theologie wenig ausgeprégt ist.
Auf Seiten der romischen Kirche nehme
ich umgekehrt wahr, dass sie die Ontolo-
gie in die Geschichte hinein ,verlingert"
und die Grenzen zwischen Wesen und
Eigenschaften bzw. Funktionen verwischt.
Daraus folgen meine Riickfragen, die sich
auf das Verstindnis der Sakramente und
der Rechtsordnung der Kirche beziehen,
insbesondere auf das wesenhafte, weil
unverlierbare signum indelebile, das die
Priesterweihe verleiht. Andere Grenziiber-
schreitungen betreffen Dogmen der letzten
Jahrhunderte. Ist die unbefleckte Empfang-
nis Marias nicht eine ontologische Auswei-
tung des einmaligen Christusgeschehens?
Ist die Unfehlbarkeit des Papstes nicht eine
wesenhafte Zuschreibung an die Adresse
der geschichtlichen Gestalt einer kirch-



Heine / ,Regiert euch aber der Geist ...

235

lichen Leitungsperson? Fiir den Fortgang
der Okumene scheint es mir von entschei-
dender Bedeutung, {iber diese Relation von
Ontologie und Geschichte grundsitzlich
nachzudenken. Das gilt fiir beide Seiten,
um aus dem verbreiteten Missverstindnis
herauszukommen, die romische Kirche
denke nur ontologisch und die evange-
lischen Kirchen wiirden sich nur auf ge-
schichtliche weltliche Dinge beziehen.

Zum Schluss

Aus evangelischer Sicht betrachte ich den
Anspruch der romischen Kirche auf die
Definition dessen, was als genuin christ-
lich gelten kann, als zentrales Problem.
Dazu werden Kriterien verwendet, die
nicht dem Evangelium, sondern parti-
kularen geschichtlichen Entwicklungen
entstammen. Eine Uberbewertung der
romischen Rechtstradition fithrt zur Ver-
mischung von Disziplin- und Glaubens-
fragen und vollzieht dabei eine Grenziiber-
schreitung, indem mittels ontologischer
Kategorien geschichtlich Gewachsenes
fixiert wird. Daraus folgen gleichermaflen
innere Opposition und 6kumenische Un-

beweglichkeit, was die hohen Qualitdten
wie die poietische Gestaltungskraft in den
Schatten stellt. So bleiben Herausforderun-
gen und Hoffnung fiir eine weitergehende
Geschichte im Zeichen des Geistes, der uns
allen verheifSen ist.

Die Autorin: Univ. Prof. Dr. Susanne Heine,
Vorstand des Instituts fiir Praktische Theo-
logie und Religionspsychologie, Evangelisch-
Theologische Fakultit, Universitidt Wien,
davor Universitit Ziirich. Geb. 1942 in
Prag, Studium der Evangelischen Theologie
und der Philosophie in Wien und Bonn; in
Wien: Magisterium Evangelische Theologie,
Ordination zum Geistlichen Amt der Lu-
therischen Kirche in Osterreich; Assistentin
und Promotion im Fach Neues Testament,
Habilitation im Fach Religionspddagogik,
Extraordinaria und Vorstand des Instituts
fiir Religionspddagogik. Zusdtzliche Arbeits-
schwerpunkte:  Okumene, Interreligioser
Dialog (Islam), Gender Studies. Publikatio-
nen, u.a.: Frauenbilder — Menschenrechte
(2000), Liebe oder Krieg? Das Doppelgesicht
der Religion (2005), Grundlagen der Reli-
gionspsychologie. Modelle und Methoden
(2005).



