
ThPQ 156 2008) 227235 LA

Susanne eıne

„Regiert euch aber der EIST, SEIC Ihr NIC
dem Gesetz Gal 5,18)

DITZ römiIisch-katholische Kırche aqus$s evangelischem Blickwıinkel

v Die rage ach dem Verhältnis von evangelischem und katholischem
Glauben ıst vielschichtig. Ebenso das Verhältnis evangelischer und katholi-
scher Theologinnen und Theologen ZUr jeweiligen Schwesterkirche Susan-

Heıne, Ordinaria fur Praktische Theologie und Religionspsychologie
der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Unıyversitat Wıen, gibt Einblick
In die Wahrnehmung „offizieller“ römisch-katholischer Theologie AUS CVan-

gelischer Sicht Pointiert formuliert S1e Dıivergenzen, benennt Stolpersteine
der Ökumene ebenso WI1Ee ihre Wunsche beide rchen Fur S1e „bleiben
Herausforderungen und Hoffnung fur eine weitergehende Geschichte 1M
Zeichen des Geistes, der uns en verheißen ist‘“.  LE (Redaktion)

Vorbemerkung SCH oder Häretikern. DIies führte Aus-
schlüssen und Abspaltungen 1mM Rahmen

Der 1C. auf ein Gegenüber kann AaUS einer Geschichte des Blutvergiefßens und
mehreren Perspektiven erfolgen: AaUS blo- bildete auch die Grundlage für die 0a
grafischer Erfahrung, AaUS der unmittel- Es ist nicht ange her, dass die ökumenische
baren Wahrnehmung oder AaUS ber viele Bewegung, die ründung des Weltkir-
re theologisch geschulter enntiInısS chenrates und das Vatikanum 1{ das Signal
Solche Aspekte lassen sich nicht infach gaben, miteinander gegeneinander
voneinander rennen, Ca VO jeweiligen gehen, und die Kirchen ihre Schuld 11-
[AVA AaUS der Rückblick auch immer eine ber den en eingestanden.
Rekonstruktion des Vorausgehenden dar- Schliefslic stellt sich die Frage ach
stellt. Bel eiInem evangelischen Blickwinkel den Adressaten e1iNnes evangelischen ick-

winkels Das können römisch-katholischeI11US5 zudem bedacht werden, dass sich
evangelische Theologie und Lebenspraxis Familienangehörige oder Freunde se1nN,
1Ur dann verstehen lassen, Wenn die (Je- einzelne vertraute Gemeinden, Tlester
stalt der dann spater römisch-katholisc oder engaglerte Mitarbeiter/innen, die
genannten Kirche ZUFK eit der Reforma- Hierarchie oder die Theologie. Innerhalb
tion bekannt 1st. jeder Konfession gibt CN sehr unterschiedli-

TEUNC. hat die Polemik nicht 1Ur che Positionen, die mıt „konservativ“ oder
dieser eit eine gespielt. Von Anfang „progressiv' 1Ur sehr unzureichend be-
W das Christentum Sein Profdil schrieben Sind. Ohne solche Differenzie-

Urc. die Abgrenzung gegenüber anderen, LUNSCH kann CS leicht Pauschalurteilen
Zzuerst den en, dann der (GNOSIS; welter kommen, In denen sich dann viele TEeS-
gegenüber Reform- und Armutsbewegun- nicht wiederfinden. Ich möchte mich

227ThPQ 156 (2008) 227–235

Susanne Heine

„Regiert euch aber der Geist, so seid ihr nicht 
unter dem Gesetz“ (Gal 5,18)
Die römisch-katholische Kirche aus evangelischem Blickwinkel

◆ Die Frage nach dem Verhältnis von evangelischem und katholischem 

Glauben ist vielschichtig. Ebenso das Verhältnis evangelischer und katholi-

scher Th eologinnen und Th eologen zur jeweiligen Schwesterkirche. Susan-

ne Heine, Ordinaria für Praktische Th eologie und Religionspsychologie an 

der Evangelisch-Th eologischen Fakultät der Universität Wien, gibt Einblick 

in die Wahrnehmung „offi  zieller“ römisch-katholischer Th eologie aus evan-

gelischer Sicht. Pointiert formuliert sie Divergenzen, benennt Stolpersteine 

der Ökumene ebenso wie ihre Wünsche an beide Kirchen. Für sie „bleiben 

Herausforderungen und Hoff nung für eine weitergehende Geschichte im 

Zeichen des Geistes, der uns allen verheißen ist“. (Redaktion)

Vorbemerkung

Der Blick auf ein Gegenüber kann aus 

mehreren Perspektiven erfolgen: aus bio-

grafischer Erfahrung, aus der unmittel-

baren Wahrnehmung oder aus über viele 

Jahre theologisch geschulter Kenntnis. 

Solche Aspekte lassen sich nicht einfach 

voneinander trennen, da vom jeweiligen 

Jetzt aus der Rückblick auch immer eine 

Rekonstruktion des Vorausgehenden dar-

stellt. Bei einem evangelischen Blickwinkel 

muss zudem bedacht werden, dass sich 

evangelische Theologie und Lebenspraxis 

nur dann verstehen lassen, wenn die Ge-

stalt der dann später römisch-katholisch 

genannten Kirche zur Zeit der Reforma-

tion bekannt ist.

Freilich hat die Polemik nicht nur zu 

dieser Zeit eine Rolle gespielt. Von Anfang 

an gewann das Christentum sein Profil 

durch die Abgrenzung gegenüber anderen, 

zuerst den Juden, dann der Gnosis, weiter 

gegenüber Reform- und Armutsbewegun-

gen oder Häretikern. Dies führte zu Aus-

schlüssen und Abspaltungen im Rahmen 

einer Geschichte des Blutvergießens und 

bildete auch die Grundlage für die Shoah. 

Es ist nicht lange her, dass die ökumenische 

Bewegung, die Gründung des Weltkir-

chenrates und das Vatikanum II das Signal 

gaben, miteinander statt gegeneinander zu 

gehen, und die Kirchen ihre Schuld gegen-

über den Juden eingestanden.

Schließlich stellt sich die Frage nach 

den Adressaten eines evangelischen Blick-

winkels. Das können römisch-katholische 

Familienangehörige oder Freunde sein, 

einzelne vertraute Gemeinden, Priester 

oder engagierte Mitarbeiter/innen, die 

Hierarchie oder die Theologie. Innerhalb 

jeder Konfession gibt es sehr unterschiedli-

che Positionen, die mit „konservativ“ oder 

„progressiv“ nur sehr unzureichend be-

schrieben sind. Ohne solche Differenzie-

rungen kann es leicht zu Pauschalurteilen 

kommen, in denen sich dann viele Adres-

saten nicht wiederfinden. Ich möchte mich 



278 Helne „Keglert uch ber der €15

er auf die ‚offizielle” Theologie kon- (Gottesdienstraumes geworden. Weil 35C-
zentrieren, verbunden mıt persönlichen he  C6 immer bedeutet, (egenständli-
Wahrnehmungen. ches anzuschauen, verbirgt sich darıin mehr

die Gefahr der Vergegenständlichung und
„Vergötzung” als dort, miteinander SC

ITUS un VWort sprochen und aufeinander gehört wird.
Auf der einen Selite Auch en SC

DIe Gestaltung VO  b lturgle und Rıten hört den Sinnen des Menschen: zudem
Za ich ZUFK poietischen Handlungsform, en WITFr heute Urc. Fernsehen und auf-
Urc. die NnNneres hier der (jlau- wendige Bildreproduktionen ıIn einer V1ISU-
be ZU. Aufßeren sinnenfälligen USdruc. en Kultur. Auf der anderen Selite och
kommt In ihrer Fähigkeit ZU. sinnlichen poietisch eindrucksvolle 1ıten und Bild-
usdruckK, ZUFK feierlichen und künstleri- welten sprechen 1Ur dann eine verständ-
schen Gestaltung des (sottesdienstes und 1C. Sprache, Wenn deren Bedeutung In
der liturgischen aume sehe ich eine grofße ezug auf das Evangelium 1sT. Das
Stärke der römischen Kirche. Farben, Bil- kann TEUNC. heute nicht mehr-
der, Gesten, Schreiten bilden ein bedeut- werden, weshalb CS der Interpretation

Szenarıum. Mıt dieser poietischen Urc. das Wort bedarf, denn es Non-
Kraft wird VO  b der Besonderheit, der verbale ist vieldeutig. SO wuürde ich MIır
Nicht-Alltäglichkeit des gottesdienstlichen In beiden Kirchen eine stärkere Balance
Geschehens vermittelt. DIes ec sich mıt zwischen dem Sinnenfälligen und dem SC
me1lner frühen Erfahrung, Ca ich als CVall- sprochenen Wort wünschen.
gelisches Kind In Innsbruck, 1mM „heiligen
Land Tirol” aufgewachsen bin DIe dunkle
evangelische Kirche mıt der ulptur des Botschaft un
Gekreuzigten ber dem ar MIr
ngs e1In, während mich die FrOom1- DIe Geschichte des Christentums ist VO  b

sche Kirche mıt dem Bild der (‚ottesmut- einer grundlegenden pannung durchzo-
ter, umgeben VO  u duftenden Lilien, gCH Angefangen hat CS mıt (sruppen VO  b

und den Mitschülerinnen In die Malan- en, für die (‚ottes Offenbarung In Je
ac. folgen 1e158. SsUuS5 Christus geschehen 1sT. DIes ereignete

Demgegenüber steht für die CVANSC- sich zunächst In Palästina und setiztle sich
ischen Kirchen das Wort 1mM Mittelpunkt Urc. die sogenannte Heidenmission In

und das Lied als SCSUNSCHCS Wort, (emeindebildungen rund 105208  ON Mittelmeer
Faus sich eine eigene musikalische Kultur fort. Alle diese Keglonen gehörten ZU.

entwickelte dies es erufung auf mperium Romanum, und die (emeinden
die biblischen Schriften, Ca der Glaube lebten In einer Situation politischer Ohn-
ach Paulus AaUuSs dem oren kommt Röm macht, teils Verfolgung. Das anderte

DIe reformatorische Polemik hatte sich grundlegend, als 1mM J das YT1S-
sich auch die damals angige TaxXls tentum ZUFK Staatsreligion wurde und die
gerichtet, der Kirche AaUuSs eigenen Mitteln Kirche einer ecclesia triumphans mıt
Bilder stiften, einen Ablass erhal- entsprechender politischer Macht- und
ten. Dagegen sind Kanzel, ar und rge Prachtentfaltung ber Jahrhunderte hin-

den Wahrzeichen eiInes evangelischen WCS Aber die Anfänge, wI1Ie S1€ sich In der

228

daher auf die „offizielle“ Theologie kon-

zentrieren, verbunden mit persönlichen 

Wahrnehmungen.

1. Ritus und Wort

Die Gestaltung von Liturgie und Riten 

zähle ich zur poietischen Handlungsform, 

durch die etwas Inneres – hier der Glau-

be – zum äußeren sinnenfälligen Ausdruck 

kommt. In ihrer Fähigkeit zum sinnlichen 

Ausdruck, zur feierlichen und künstleri-

schen Gestaltung des Gottesdienstes und 

der liturgischen Räume sehe ich eine große 

Stärke der römischen Kirche. Farben, Bil-

der, Gesten, Schreiten bilden ein bedeut-

sames Szenarium. Mit dieser poietischen 

Kraft wird etwas von der Besonderheit, der 

Nicht-Alltäglichkeit des gottesdienstlichen 

Geschehens vermittelt. Dies deckt sich mit 

meiner frühen Erfahrung, da ich als evan-

gelisches Kind in Innsbruck, im „heiligen 

Land Tirol“ aufgewachsen bin. Die dunkle 

evangelische Kirche mit der Skulptur des 

Gekreuzigten über dem Altar flößte mir 

Angst ein, während mich die helle römi-

sche Kirche mit dem Bild der Gottesmut-

ter, umgeben von duftenden Lilien, anzog 

und den Mitschülerinnen in die Maian-

dacht folgen ließ.

Demgegenüber steht für die evange-

lischen Kirchen das Wort im Mittelpunkt 

– und das Lied als gesungenes Wort, wo-

raus sich eine eigene musikalische Kultur 

entwickelte – dies alles unter Berufung auf 

die biblischen Schriften, da der Glaube 

nach Paulus aus dem Hören kommt (Röm 

10,17). Die reformatorische Polemik hatte 

sich auch gegen die damals gängige Praxis 

gerichtet, der Kirche aus eigenen Mitteln 

Bilder zu stiften, um einen Ablass zu erhal-

ten. Dagegen sind Kanzel, Altar und Orgel 

zu den Wahrzeichen eines evangelischen 

Gottesdienstraumes geworden. Weil „se-

hen“ immer bedeutet, etwas Gegenständli-

ches anzuschauen, verbirgt sich darin mehr 

die Gefahr der Vergegenständlichung und 

„Vergötzung“ als dort, wo miteinander ge-

sprochen und aufeinander gehört wird.

Auf der einen Seite: Auch Sehen ge-

hört zu den Sinnen des Menschen; zudem 

leben wir heute durch Fernsehen und auf-

wendige Bildreproduktionen in einer visu-

ellen Kultur. Auf der anderen Seite: Noch 

so poietisch eindrucksvolle Riten und Bild-

welten sprechen nur dann eine verständ-

liche Sprache, wenn deren Bedeutung in 

Bezug auf das Evangelium vertraut ist. Das 

kann freilich heute nicht mehr vorausge-

setzt werden, weshalb es der Interpretation 

durch das Wort bedarf, denn alles Non-

verbale ist vieldeutig. So würde ich mir 

in beiden Kirchen eine stärkere Balance 

zwischen dem Sinnenfälligen und dem ge-

sprochenen Wort wünschen.

2. Botschaft und Event

Die Geschichte des Christentums ist von 

einer grundlegenden Spannung durchzo-

gen. Angefangen hat es mit Gruppen von 

Juden, für die Gottes Offenbarung in Je-

sus Christus geschehen ist. Dies ereignete 

sich zunächst in Palästina und setzte sich 

durch die sogenannte Heidenmission in 

Gemeindebildungen rund ums Mittelmeer 

fort. Alle diese Regionen gehörten zum 

Imperium Romanum, und die Gemeinden 

lebten in einer Situation politischer Ohn-

macht, teils unter Verfolgung. Das änderte 

sich grundlegend, als im 4. Jh. das Chris-

tentum zur Staatsreligion wurde und die 

Kirche zu einer ecclesia triumphans mit 

entsprechender politischer Macht- und 

Prachtentfaltung über Jahrhunderte hin-

weg. Aber die Anfänge, wie sie sich in der 

Heine / „Regiert euch aber der Geist …“



Helne „Kegliert uch ber der €15 229

zeigen, blieben Nn1ie VEISCSSCH: Der die Geschichte, schwieg eINIgE inuten,
Wanderprediger CSUS, die eschatologische dann C6  „Nei und ging grufßslos. (Je-
Erwartung des Gottesreiches, die AÄArmen, hört der grofße Auftritt den Versuchun-
Kranken und „Sünder”, die geschwisterli- SgCcmH ach Matthäus 4) denen CSUS wider-
che Gemeinschaft. Mönchtum, Armutsbe- standen hat?
WECSUNSCH, auch damals häretisch
und verfolgte Gruppen wI1Ie die Waldenser
und spater die Reformatoren beriefen sich un
auf diese Anfänge.

Daher betrachte ich die orheDe der 1ne Qualität der römischen Kirche ist SC
römischen Kirche für den großen Aufftritt WISS ihre etonung der Einheit, die S1€ auch
mıt Skepsis DIe Relisen des gegenwärtigen ZUFK gröfßten den christlichen KOn-
und des VOLTAUSSCHANSCHEM Papstes sind fessionen macht Zur Debatte AaUuSs CVANSC-
ohne Zweifel ein großer „Event”, die Mes- ischer 1C. stehen allerdings die Mittel,
SCIl mıt tausenden Teilnehmer/innen Me- Uurc die S1€ diese Einheit glaubt wahren

MUSSeN. ach wI1Ie VOLF und erdienereignisse mıt er Zuschauerquote,
auch des zentralen Protagonisten als jahrzehntelangen ökumenischen Anstren-
„Star  e In einer Medienkultur wI1Ie der 115 SUNSCH versteht sich die römische Kirche
Ten ist TEUNLC. das Medium selbst ZUFK Bot- als die eINZIS wahre, eINZIS ‚katholische  C6
schaft geworden (Marshall McLuhan), und Kirche und nicht als eine Kirche
das el Der Aufitritt, die Performance deren, deren Profdil sich geschichtlich her-
überdeckt die Botschaft, die 1mM Wort Urc. ausgebildet hat under als kontingent
Ansprachen und Predigten die Zuhö- verstehen 1st. Nicht kontingent ist, dass für
rer/innen kommt Da die Botschaft nichts den christlichen Glauben die Offenbarung

(‚ottes In CSUuSs Christus 1mM Zentrum steht,anders Sein kann als das unspektakuläre
Evangelium, rage ich mich, Was letztlich und dass das Bekenntnis dazu die rTund-
beim UuDBlıkum ‚ankommt“. lage für die Gemeinschaftsbildung darstellt

E1n dänischer Fernsehredakteur für So unterschiedlich kirchliche Urganisa-
religiöse Sendungen verantwortlich hat tionsstrukturen und sind übrigens
einmal olgende Geschichte rzählt E1n rel- auch innerhalb einer Konfession gilt
cher römischer Patrızler, der ber eine Ket- doch Christus als die einigende e1ins

VO  b Fernsehanstalten verfügte, machte In Christus Urc. die aule (Gal 3,28), e1ins
Urlaub auf sSseiINen Latifundien In Palästina. als Leib Christi Urc. die Eucharistie Dbzw.
Dort hörte CI VO  u einem umherreisenden das Abendmahl Kor

CSUS, der die eute sehr be- 1e8se gilt ZW auch für die FrOom1-
eindruckte. MmMer bestrebt, Se1INn I1V-Pro- sche Kirche, aber S1€ stellt zusätzliche Be-
STa mıt originellen Stars aufzuputzen, dingungen als 1terlien dafür auf, Was als
unterbreitete CI CSUuSs ein Angebot Er SO wahre Kirche und als wahrer Vollzug der
ach Rom kommen, dort werde ıhm eine Eucharistie gelten darf. Zu diesen 1terlien
Serlie ZUFK Hauptabendzeit eingerichtet, gehört VOTr em das römische Verständ-
SeINe öffentlichen, regional beschränkten N1s des Priesteramtes, das die Vollmacht
Auftritte einem weltweiten UuDBlıkum ZUFK andlung gebunden 1st. Wenn die SC
vermüitteln, Wenn SeINe Botschaft schon für mMeliInNsaAame chrift, das gemeinsame apOstLO-
alle Menschen edacht SEL CSUS, endet lische Glaubensbekenntnis, die geme1nsa-

229

Bibel zeigen, blieben nie vergessen: Der 

Wanderprediger Jesus, die eschatologische 

Erwartung des Gottesreiches, die Armen, 

Kranken und „Sünder“, die geschwisterli-

che Gemeinschaft. Mönchtum, Armutsbe-

wegungen, auch damals häretisch genannte 

und verfolgte Gruppen wie die Waldenser 

und später die Reformatoren beriefen sich 

auf diese Anfänge.

Daher betrachte ich die Vorliebe der 

römischen Kirche für den großen Auftritt 

mit Skepsis. Die Reisen des gegenwärtigen 

und des vorausgegangenen Papstes sind 

ohne Zweifel ein großer „Event“, die Mes-

sen mit tausenden Teilnehmer/innen Me-

dienereignisse mit hoher Zuschauerquote, 

auch wegen des zentralen Protagonisten als 

„Star“. In einer Medienkultur wie der unse-

ren ist freilich das Medium selbst zur Bot-

schaft geworden (Marshall McLuhan), und 

das heißt: Der Auftritt, die Performance 

überdeckt die Botschaft, die im Wort durch 

Ansprachen und Predigten an die Zuhö-

rer/innen kommt. Da die Botschaft nichts 

anders sein kann als das unspektakuläre 

Evangelium, frage ich mich, was letztlich 

beim Publikum „ankommt“.

Ein dänischer Fernsehredakteur – für 

religiöse Sendungen verantwortlich – hat 

einmal folgende Geschichte erzählt: Ein rei-

cher römischer Patrizier, der über eine Ket-

te von Fernsehanstalten verfügte, machte 

Urlaub auf seinen Latifundien in Palästina. 

Dort hörte er von einem umherreisenden 

Rabbi namens Jesus, der die Leute sehr be-

eindruckte. Immer bestrebt, sein TV-Pro-

gramm mit originellen Stars aufzuputzen, 

unterbreitete er Jesus ein Angebot: Er solle 

nach Rom kommen, dort werde ihm eine 

Serie zur Hauptabendzeit eingerichtet, um 

seine öffentlichen, regional beschränkten 

Auftritte einem weltweiten Publikum zu 

vermitteln, wenn seine Botschaft schon für 

alle Menschen gedacht sei. Jesus, so endet 

die Geschichte, schwieg einige Minuten, 

sagte dann „Nein“ und ging grußlos. Ge-

hört der große Auftritt zu den Versuchun-

gen nach Matthäus 4, denen Jesus wider-

standen hat?

3. Worte und Taten

Eine Qualität der römischen Kirche ist ge-

wiss ihre Betonung der Einheit, die sie auch 

zur größten unter den christlichen Kon-

fessionen macht. Zur Debatte aus evange-

lischer Sicht stehen allerdings die Mittel, 

durch die sie diese Einheit glaubt wahren 

zu müssen. Nach wie vor und trotz aller 

jahrzehntelangen ökumenischen Anstren-

gungen versteht sich die römische Kirche 

als die einzig wahre, einzig „katholische“ 

Kirche und nicht als eine Kirche unter an-

deren, deren Profil sich geschichtlich her-

ausgebildet hat und daher als kontingent zu 

verstehen ist. Nicht kontingent ist, dass für 

den christlichen Glauben die Offenbarung 

Gottes in Jesus Christus im Zentrum steht, 

und dass das Bekenntnis dazu die Grund-

lage für die Gemeinschaftsbildung darstellt. 

So unterschiedlich kirchliche Organisa-

tionsstrukturen waren und sind – übrigens 

auch innerhalb einer Konfession –, gilt 

doch Christus als die einigende Mitte: eins 

in Christus durch die Taufe (Gal 3,28), eins 

als Leib Christi durch die Eucharistie bzw. 

das Abendmahl (1 Kor 10,17).

Diese Mitte gilt zwar auch für die römi-

sche Kirche, aber sie stellt zusätzliche Be-

dingungen als Kriterien dafür auf, was als 

wahre Kirche und als wahrer Vollzug der 

Eucharistie gelten darf. Zu diesen Kriterien 

gehört vor allem das römische Verständ-

nis des Priesteramtes, an das die Vollmacht 

zur Wandlung gebunden ist. Wenn die ge-

meinsame Schrift, das gemeinsame aposto-

lische Glaubensbekenntnis, die gemeinsa-

Heine / „Regiert euch aber der Geist …“



3(} Helne „Keglert uch ber der €15

aule nicht dazu ausreichen, dass Rom ema Eucharistie ein gemeinsames
die evangelischen Kirchen 1mM vollen Sinne Abendmahl ausgesprochen. DIes wird als
als Kirchen akzeptiert, dann wird eine PaL- ein schweres ergehen W
tikuläre Tradition ber die alle verbinden- das Kirchenrecht: och schwerer wlegt,

Wenn katholische Tiliestier die Eucharistiede christologische gestellt. An dieser
Stelle stagnıiert heute die Okumene. mıt evangelischen Geistlichen „konzele-

Mıt vielen Worten wird VO  b Einheit brieren“. Der est sind Spitzfindigkeiten
eredet und darum ebetet. Dabei kann CS für Einzelfälle: Sollte nämlich ein evangeli-
nicht Einheit als ein irdisches Abbild scher Christ ein grofßes geistliches Bedürftf-
des göttlichen „UNUM- gehen 1mM Sinne VO  u N1s ach der Kkommunılon verspuren, dem
„wle 1mM Himmel, auf Erden“. Nur (J,ott römischen Verständnis des Abendmahls als
allein kommt Einheit während die SC der rechten Glaubensüberzeugung 1mM (Je-
SC  ene Welt als eine endlıiche und SC w1Iissen zustiımmen, dann könne In Ab-
schichtliche immer vielfältig Sein wiIird. prache mıt dem zuständigen Tilester
Der ökumenischen Parole, Einheit In Ver- Abendmahl teilnehmen.! Dabei ist MIr be-
schiedenheit eDen, steht der Nnspruc. dass dies VO  u römisch-katholischer
der römischen Kirche gegenüber, allein Selte bereits als Auflockerung der strikten
definieren, Was christlich oder nicht Sahnız kirchenrechtlichen Bestimmungen wahr-
christlich 1sT. Durch das Vatikanum I1 wird, Ca der einzelne Tiester
schien dieses Selbstverständnis verändert, eine Entscheidung reffen kann.
aber die vatikanischen Dokumente der Ausgehend davon, dass nicht die KIr-

chen ZU. Abendmahl einladen, sondernetzten re en auf das vorkonziliare
Selbstverständnis zurückgegriffen. CSUuSs Christus selbst dies (uL, Was grund-

SO sind bis Jetz den (Gjebeten die sätzlich auch die römische Kirche sieht,
Einheit der Christen In ezug auf einen ist eine solche Kasuistik den evangelischen
zentralen Punkt christlicher Identität Kirchen TeM!: In ökumenischen (Je-
keine Taten efolgt: Der einselt1ge Aus- sprächen erlebe ich häufig die
chluss evangelischer Christ/innen VO Geduld VO  b römischer Selte, die zugleic
Abendmahl Urc. die römische Kirche die Geduld strapazlert, Strapazlert werden
ist aufrecht, auch WEnnn sich In der TaxXls TELNC VOLF em diejenigen, denen
viele Pfarren nicht daran halten Vor die- fortschreitender Säkularisierungsprozesse
SCI Art „Geheimökumene“” verschliefßt die och etwas einem christlichen Leben
römische Kirche die ugen, CS Se1 denn, jegt, und die diese konfessionellen Haar-
CS wird etwas Ööffentlich wI1Ie 1mM Rahmen spaltereien schon Jängst nicht mehr VOCI-

des Okumenischen Christentags 2003 stehen. S1e w1IisSssen aber, dass CSUuSs gesagtl
In Berlin, als ein Tlestier und Professor hat Das ist meın Leib, das ist meın Blut,
der Theologie eine esse zelebrierte und für euch egeben ZUFK Vergebung der SUun-
auch Evangelische gastfreundlich ZU. den (Mt 26,26—-28) Sollte das nicht für eine
Abendmahl einlud;: der Tiester wurde „gültige” OomMMUN1ION ausreichen?
suspendiert. KNapp davor hatte sich aps
Johannes Paul LL In Se1lINer Enzyklika ZU.

Interview Walter Kasper 1m „Rheinischen Merkur (28 2003 unfer 1NweIs auf Clie Enzykli-
ken aps Johannes anı] 95 UNUTN Sint  66 Uun: „Ecclesia de Eucharistia”.

230

1 Interview Walter Kasper im „Rheinischen Merkur“ (28. 5. 2003) unter Hinweis auf die Enzykli-
ken Papst Johannes Paul II.: „Ut unum sint“ und „Ecclesia de Eucharistia“.

Heine / „Regiert euch aber der Geist …“

me Taufe nicht dazu ausreichen, dass Rom 

die evangelischen Kirchen im vollen Sinne 

als Kirchen akzeptiert, dann wird eine par-

tikuläre Tradition über die alle verbinden-

de christologische Mitte gestellt. An dieser 

Stelle stagniert heute die Ökumene.

Mit vielen Worten wird von Einheit 

geredet und darum gebetet. Dabei kann es 

nicht um Einheit als ein irdisches Abbild 

des göttlichen „unum“ gehen im Sinne von 

„wie im Himmel, so auf Erden“. Nur Gott 

allein kommt Einheit zu, während die ge-

schaffene Welt als eine endliche und ge-

schichtliche immer vielfältig sein wird. 

Der ökumenischen Parole, Einheit in Ver-

schiedenheit zu leben, steht der Anspruch 

der römischen Kirche gegenüber, allein zu 

definieren, was christlich oder nicht ganz 

christlich ist. Durch das Vatikanum II 

schien dieses Selbstverständnis verändert, 

aber die vatikanischen Dokumente der 

letzten Jahre haben auf das vorkonziliare 

Selbstverständnis zurückgegriffen.

So sind bis jetzt den Gebeten um die 

Einheit der Christen in Bezug auf einen 

zentralen Punkt christlicher Identität 

keine Taten gefolgt: Der einseitige Aus-

schluss evangelischer Christ/innen vom 

Abendmahl durch die römische Kirche 

ist aufrecht, auch wenn sich in der Praxis 

viele Pfarren nicht daran halten. Vor die-

ser Art „Geheimökumene“ verschließt die 

römische Kirche die Augen, es sei denn, 

es wird etwas öffentlich wie im Rahmen 

des Ökumenischen Christentags 2003 

in Berlin, als ein Priester und Professor 

der Theologie eine Messe zelebrierte und 

auch Evangelische gastfreundlich zum 

Abendmahl einlud; – der Priester wurde 

suspendiert. Knapp davor hatte sich Papst 

Johannes Paul II. in seiner Enzyklika zum 

Thema Eucharistie gegen ein gemeinsames 

Abendmahl ausgesprochen. Dies wird als 

ein schweres Vergehen gewertet – gegen 

das Kirchenrecht; noch schwerer wiegt, 

wenn katholische Priester die Eucharistie 

mit evangelischen Geistlichen „konzele-

brieren“. Der Rest sind Spitzfindigkeiten 

für Einzelfälle: Sollte nämlich ein evangeli-

scher Christ ein großes geistliches Bedürf-

nis nach der Kommunion verspüren, dem 

römischen Verständnis des Abendmahls als 

der rechten Glaubensüberzeugung im Ge-

wissen zustimmen, dann könne er in Ab-

sprache mit dem zuständigen Priester am 

Abendmahl teilnehmen.1 Dabei ist mir be-

wusst, dass dies von römisch-katholischer 

Seite bereits als Auflockerung der strikten 

kirchenrechtlichen Bestimmungen wahr-

genommen wird, da der einzelne Priester 

eine Entscheidung treffen kann.

Ausgehend davon, dass nicht die Kir-

chen zum Abendmahl einladen, sondern 

Jesus Christus selbst dies tut, was grund-

sätzlich auch die römische Kirche so sieht, 

ist eine solche Kasuistik den evangelischen 

Kirchen fremd. In ökumenischen Ge-

sprächen erlebe ich häufig die Bitte um 

Geduld von römischer Seite, die zugleich 

die Geduld strapaziert. Strapaziert werden 

freilich vor allem diejenigen, denen trotz 

fortschreitender Säkularisierungsprozesse 

noch etwas an einem christlichen Leben 

liegt, und die diese konfessionellen Haar-

spaltereien schon längst nicht mehr ver-

stehen. Sie wissen aber, dass Jesus gesagt 

hat: Das ist mein Leib, das ist mein Blut, 

für euch gegeben zur Vergebung der Sün-

den (Mt 26,26–28). Sollte das nicht für eine 

„gültige“ Kommunion ausreichen?



Helne „Kegliert uch ber der €15 23 ]

un Opposition bildung für den kirchlichen 1enst dient.
Aber In Österreich verwelst der Begriff

Zu den Mitteln, mıt denen die römische „Fühlungnahme” 1mM Protestantengesetz
Kirche ihre Einheit wahren versucht, darauf, dass IHNan sich In Verhandlungen
zählen Gehorsamsforderung und Kontrol- einigen 11155 Der entscheidende Nnier-
le. Das In die ogi Der vatikanische schied ijeg allerdings ıIn den 1Lerlien
Definitionsanspruch gilt nicht 1Ur ach der Beurteilung. In der römischen Kirche
außen, sondern beschränkt auch ach gilt das, Was das Vatikanische Lehramt als
innen die 1e theologischer Ansätze, die eine Jurisdiktionsinstanz endgültig
die AaUS der unterschiedlichen Kontextuali- oder nicht endgültig 1mM CI vorlegt. DIe
lerung einer Weltkirche resultieren. Da- rec.  1Ichen Regelungen der evangelischen
her fürchten sich viele römisch-katholische Kirchen ergeben sich AaUuSs der Interpreta-
Kolleg/innen VOLF einer Denunzlation, und 10NS- und Verständigungsgemeinschaft,
{tmals gibt ihnen die Erfahrung Recht unterscheiden zwischen positivem Recht
DIes erzeugt insgesamt ein Klima der ngs einer verfassten Kirche und der auDens-
und des Misstrauens DIe Kontrolle verhin- dimension und gehen davon aUus, dass das
dert VOLF allem, dass ber theologische Fra- Kirchenrecht keinen Aufßeren oder inne-
SCH en disputiert wird, WwIe CN einer Ten ‚wang auf den Glauben und die (Je-
akademischen Kultur gehört, aber auch wissensüberzeugung ausüben darf. Mögli-
einer christlichen, denn die Bekenntnisfor- che Lehrbeanstandungen Orlenlieren sich
meln der ersten Jahrhunderte sind AaUS der er 1mM Wesentlichen den biblischen
Disputation auf Konzilien hervorgegan- Schriften und kommen ZU. Zug, Wenn

gCH Auf unıversıtärer Ebene egegnet MIır z. B jemand die Auferstehung für einen
auf römisch-katholischer Seite häufig die Humbug hält
Hemmung, die eigene theologische POsI1- Gehorsamsforderung und Kontrolle
tion en auszusprechen, die ich 1Ur AaUuSs provozleren aber auch eine UÜpposition,
persönlichen Gesprächen kenne: das gilt die 1mM amp eine überwältigende

Autor1ität auf diese fixiert bleibt und esbesonders für das Fach Moraltheologie.
Ich kann das verstehen, denn immerhin blehnt, Was VO  b dort kommt, ohne jedoch
geht CN eine berufliche Laufbahn, ber sachliche Unterscheidungen reiffen Da-
der ein Damoklesschwert chwebt. Durch Faus entsteht eine Art interner „HaKuları-
das Konkordat besitzt die römische Kirche sierungstendenz , die sich VOTr em
das Recht, Lehrenden theologischen Fa- die Christologie richtet zugunsten e1iNnes
kultäten das ‚nihi obstat  C6 erteilen oder CSUS als Menschen „wle du und ich‘“. Nun

entziehen.* ist eine solche Tendenz der evangelischen
war gibt CS auch für die evangeli- Theologie ach 200 Jahren Auseinander-

schen Kirchen das Recht einer elas- setzung mıt der Religionskritik sehr VOCI-

Suhg bei der Besetzung VO  b Lehrstühlen, TEUNLC. 1mM Rahmen e1iNnes ArSUMEN-
Ca auch hier das tudium der Berufsvor- atıven Diskurses, der ebenso ZU. Bestand

[Dass ın manchen Ländern überhaupt theologische Fakultäten staatlichen Unıiversitaten
gibt, hat historisch damit Lun, dass der aal Cdie Ausbildung VO  3 Theologen kontrollieren
wollte. eufte noch gültig 1st das Argument, dass Clie Geistlichen aufgrund ihres Einflusses auf
Cdie Bevölkerung ın den Öffentlichen un: wissenschaftlichen Vernunftdiskurs eingebunden se1in
sollen.

231

2 Dass es in manchen Ländern überhaupt theologische Fakultäten an staatlichen Universitäten 
gibt, hat historisch damit zu tun, dass der Staat die Ausbildung von Th eologen kontrollieren 
wollte. Heute noch gültig ist das Argument, dass die Geistlichen aufgrund ihres Einfl usses auf 
die Bevölkerung in den öff entlichen und wissenschaft lichen Vernunft diskurs eingebunden sein 
sollen.

Heine / „Regiert euch aber der Geist …“

4. Angst und Opposition

Zu den Mitteln, mit denen die römische 

Kirche ihre Einheit zu wahren versucht, 

zählen Gehorsamsforderung und Kontrol-

le. Das passt in die Logik: Der vatikanische 

Definitionsanspruch gilt nicht nur nach 

außen, sondern er beschränkt auch nach 

innen die Vielfalt theologischer Ansätze, 

die aus der unterschiedlichen Kontextuali-

sierung einer Weltkirche resultieren. Da-

her fürchten sich viele römisch-katholische 

Kolleg/innen vor einer Denunziation, und 

oftmals gibt ihnen die Erfahrung Recht. 

Dies erzeugt insgesamt ein Klima der Angst 

und des Misstrauens. Die Kontrolle verhin-

dert vor allem, dass über theologische Fra-

gen offen disputiert wird, wie es zu einer 

akademischen Kultur gehört, aber auch zu 

einer christlichen, denn die Bekenntnisfor-

meln der ersten Jahrhunderte sind aus der 

Disputation auf Konzilien hervorgegan-

gen. Auf universitärer Ebene begegnet mir 

auf römisch-katholischer Seite häufig die 

Hemmung, die eigene theologische Posi-

tion offen auszusprechen, die ich nur aus 

persönlichen Gesprächen kenne; das gilt 

besonders für das Fach Moraltheologie. 

Ich kann das verstehen, denn immerhin 

geht es um eine berufliche Laufbahn, über 

der ein Damoklesschwert schwebt. Durch 

das Konkordat besitzt die römische Kirche 

das Recht, Lehrenden an theologischen Fa-

kultäten das „nihil obstat“ zu erteilen oder 

zu entziehen.2

Zwar gibt es auch für die evangeli-

schen Kirchen das Recht einer Mitbefas-

sung bei der Besetzung von Lehrstühlen, 

da auch hier das Studium der Berufsvor-

bildung für den kirchlichen Dienst dient. 

Aber in Österreich verweist der Begriff 

„Fühlungnahme“ im Protestantengesetz 

darauf, dass man sich in Verhandlungen 

einigen muss. Der entscheidende Unter-

schied liegt allerdings in den Kriterien 

der Beurteilung. In der römischen Kirche 

gilt das, was das Vatikanische Lehramt als 

die eine Jurisdiktionsinstanz endgültig 

oder nicht endgültig im CIC vorlegt. Die 

rechtlichen Regelungen der evangelischen 

Kirchen ergeben sich aus der Interpreta-

tions- und Verständigungsgemeinschaft, 

unterscheiden zwischen positivem Recht 

einer verfassten Kirche und der Glaubens-

dimension und gehen davon aus, dass das 

Kirchenrecht keinen äußeren oder inne-

ren Zwang auf den Glauben und die Ge-

wissensüberzeugung ausüben darf. Mögli-

che Lehrbeanstandungen orientieren sich 

daher im Wesentlichen an den biblischen 

Schriften und kommen zum Zug, wenn 

z. B. jemand die Auferstehung für einen 

Humbug hält.

Gehorsamsforderung und Kontrolle 

provozieren aber auch eine Opposition, 

die im Kampf gegen eine überwältigende 

Autorität auf diese fixiert bleibt und alles 

ablehnt, was von dort kommt, ohne jedoch 

sachliche Unterscheidungen zu treffen. Da-

raus entsteht eine Art interner „Säkulari-

sierungstendenz“, die sich vor allem gegen 

die Christologie richtet zugunsten eines 

Jesus als Menschen „wie du und ich“. Nun 

ist eine solche Tendenz der evangelischen 

Theologie nach 200 Jahren Auseinander-

setzung mit der Religionskritik sehr ver-

traut, freilich im Rahmen eines argumen-

tativen Diskurses, der ebenso zum Bestand 



327 Helne „Keglert uch ber der €15

theologischer Ausbildung gehört. DIe IN - CGCIC möglich ist, en und Muslimen
oppositionelle römisch-katholische pauscha. vorzuwerfen, S1€ würden einer

Kritik richtet sich aber das Lehramt, „Gesetzesreligion‘ angehören. DIe Tu
als hätte dieses ohne jeden Schriftbezug die Kirche OrlentlIierte sich In ihrer Urganisa-

tion dem, Was S1e damals vorfand: DIeChristologie erfunden. Bel gemeinsamen
Aktivitäten wI1Ie efw.: In der Weiterbildung monarchische zentralistische Struktur:
VO  b Religionslehrer/innen 1ın ich mich hinzu kam das Rechtsdenken des antiken
er zuweilen dem Vorwurf ausgesetZzl, römischen Reichs. Auch der „Slogan' der
ich wurde das römische Lehramt vertel- Konstantinischen Wende „e1In Gott, ein
igen, weil für mich die Christologie die Reich, ein Kaiser”, schlug sich 1mM Selbst-
Identität des christlichen auDens aUS- verständnis der römischen Kirche nieder:
macht. Ich sehe ZWAäILl, dass sich die Up- E1n Gott, eine Kirche, ein Papst”. 1688
position dem Umstand verdankt, dass 1mM KOonzept ist inzwischen politisch bsolet
römischen Lehramt verfassungsrechtliche, geworden, wird aber In der römischen KIır-
disziplinäre und theologisch-dogmatische che weiterhin aufrecht erhalten und ZW

Bestimmungen miteinander verquickt In einem reziproken Verhältnis: Je weniger
sind, sehe aber auch, dass Urc. solche Macht ach außen, desto straffer die üge
Divergenzen die Glaubwürdigkeit leidet, ach innen, Was 1Ur welteren internen
WEnnn Interesslierte, darunter immer mehr Spaltungen
Muslime, ndlich w1Iissen wollen, Was CS mıt Staatliche Strukturen und Urganisa-
diesem CSUuSs Christus auf sich hat. tionstormen andern sich, und eine I11O11-

archisch verfasste und hierarchisch geglie-
derte Institution wird heute VO  u vielen als

ec un Ordnung Fremdkörper empfunden. Dabei geht CS

nicht darum, sich ANZUDASSCH und politi-
Jede Gemeinschaft braucht eine Ordnung, sche Strukturen unbesehen In die Kirche
Statuten und Regeln des Zusammenlebens, importieren, sondern AaUuSs evangelischer
und die daraus olgende Rechtssicherheit 1C. die Frage, Was evangeliumsgemäfs
ist auch innerhalb der Kirchen ein es ist und sich aufgrun des Schriftbefu:  m
(sut TEUNLC. stellt sich die Frage des Aus- theologisch vertretien lässt. Dem steht frei-
maßes und der Flexibilität. Es hat mich ich > dass die römische Kirche
immer verwundert, WIE CS angesichts des ihre Struktur, die 1mM Zuge eiInNnes geschicht-

lichen Prozesses entstand, als 145 divinum
versteht, und der aps auf dieser asls

Weiterführende Lıteratur: einen Jurisdiktionsprimat ber alle YT1S-

Christoph CAWODEel, Christlicher Glaube ten beansprucht. Solange dies aufrecht ist,
wird die Welt auf die Einheit der YT1S-1mM Pluralismus. tudien einer Theologie
ten vergeblich warten Dazu kommt, dassder Kultur, übingen 2003
Kirchenrecht und staatliches Recht berDas Buch verbindet Wesentliches
Jahrhunderte ineinander gegriffen enmiteinander: Evangelisches Christentum
E1n eispie alur ist das erec. Vonmıt Okumene und interreligiösem Dialog neutestamentlicher eit hat die Kirche1mM religiös-weltanschaulichen Pluralismus
die Eheschließung In ihren unterschied-unNnserIer eıit.
lichen rec  1Ichen Formen als zivilen Akt

232

Weiterführende Literatur:

Christoph Schwöbel, Christlicher Glaube 

im Pluralismus. Studien zu einer Theologie 

der Kultur, Tübingen 2003.

Das genannte Buch verbindet Wesentliches 

miteinander: Evangelisches Christentum 

mit Ökumene und interreligiösem Dialog 

im religiös-weltanschaulichen Pluralismus 

unserer Zeit.

Heine / „Regiert euch aber der Geist …“

theologischer Ausbildung gehört. Die in-

terne oppositionelle römisch-katholische 

Kritik richtet sich aber gegen das Lehramt, 

als hätte dieses ohne jeden Schriftbezug die 

Christologie erfunden. Bei gemeinsamen 

Aktivitäten wie etwa in der Weiterbildung 

von Religionslehrer/innen finde ich mich 

daher zuweilen dem Vorwurf ausgesetzt, 

ich würde das römische Lehramt vertei-

digen, weil für mich die Christologie die 

Identität des christlichen Glaubens aus-

macht. Ich sehe zwar, dass sich die Op-

position dem Umstand verdankt, dass im 

römischen Lehramt verfassungsrechtliche, 

disziplinäre und theologisch-dogmatische 

Bestimmungen miteinander verquickt 

sind, sehe aber auch, dass durch solche 

Divergenzen die Glaubwürdigkeit leidet, 

wenn Interessierte, darunter immer mehr 

Muslime, endlich wissen wollen, was es mit 

diesem Jesus Christus auf sich hat.

5. Recht und Ordnung

Jede Gemeinschaft braucht eine Ordnung, 

Statuten und Regeln des Zusammenlebens, 

und die daraus folgende Rechtssicherheit 

ist auch innerhalb der Kirchen ein hohes 

Gut. Freilich stellt sich die Frage des Aus-

maßes und der Flexibilität. Es hat mich 

immer verwundert, wie es angesichts des 

CIC möglich ist, Juden und Muslimen 

pauschal vorzuwerfen, sie würden einer 

„Gesetzesreligion“ angehören. Die frühe 

Kirche orientierte sich in ihrer Organisa-

tion an dem, was sie damals vorfand: Die 

monarchische zentralistische Struktur; 

hinzu kam das Rechtsdenken des antiken 

römischen Reichs. Auch der „Slogan“ der 

Konstantinischen Wende: „ein Gott, ein 

Reich, ein Kaiser“, schlug sich im Selbst-

verständnis der römischen Kirche nieder: 

„Ein Gott, eine Kirche, ein Papst“. Dieses 

Konzept ist inzwischen politisch obsolet 

geworden, wird aber in der römischen Kir-

che weiterhin aufrecht erhalten – und zwar 

in einem reziproken Verhältnis: Je weniger 

Macht nach außen, desto straffer die Zügel 

nach innen, was nur zu weiteren internen 

Spaltungen führt.

Staatliche Strukturen und Organisa-

tionsformen ändern sich, und eine mon-

archisch verfasste und hierarchisch geglie-

derte Institution wird heute von vielen als 

Fremdkörper empfunden. Dabei geht es 

nicht darum, sich anzupassen und politi-

sche Strukturen unbesehen in die Kirche 

zu importieren, sondern aus evangelischer 

Sicht um die Frage, was evangeliumsgemäß 

ist und sich aufgrund des Schriftbefundes 

theologisch vertreten lässt. Dem steht frei-

lich entgegen, dass die römische Kirche 

ihre Struktur, die im Zuge eines geschicht-

lichen Prozesses entstand, als ius divinum 

versteht, und der Papst auf dieser Basis 

einen Jurisdiktionsprimat über alle Chris-

ten beansprucht. Solange dies aufrecht ist, 

wird die Welt auf die Einheit der Chris-

ten vergeblich warten. Dazu kommt, dass 

Kirchenrecht und staatliches Recht über 

Jahrhunderte ineinander gegriffen haben. 

Ein Beispiel dafür ist das Eherecht: Von 

neutestamentlicher Zeit an hat die Kirche 

die Eheschließung in ihren unterschied-

lichen rechtlichen Formen als zivilen Akt 



Helne „Kegliert uch ber der €15 22

betrachtet, anerkannt und, WEnnn Kirche AaUS me1lner 1C auf die erm1-
Christen geschlossen, den kirchlichen Se- schung VO  u weltlich-geschichtlicher und
SCH dazu egeben. Wenn Luther VO  b der bleibend-geistlicher Dimension zurückge-
Ehe als „weltlich Ding  C6 pricht (freilich In hen Obwohl ach römischem Verständnis
einer och bestehenden christlichen (Je- die Ehe ein Sakrament, also (Jelst-
SelNsSCHaAIT), dann eugnet damıt keines- liches darstellt, wird ihre Unauflöslic.  m  -
WCBS ihre geistliche Dimens1ion, sondern CI Uurc den biologischen sexuellen Vollzug
kritisiert die römische Kirche, die se1t dem begründet. Fur die 1mM euen Testament
10./ Jahrhundert die Ehe schrittweise In geforderte Unauflöslic.  m  —- der Ehe gel-

ten Ausnahmen wI1Ie eDruc oder starkeihre Jurisdiktionsgewalt gebrac. hat. TIrotz
geänderter Rahmenbedingungen wurde „ideologische” Differenzen (Mt D,32; Kor
das kirchenintern ıIn der egelung welter- 7,10{f£.) In der römischen Kirche wird die

Unauflöslic.  m  - als Rechtsnorm M1SSVer-geschleppt, dass 1Ur eine kirchliche Ehe-
schließung ein Zusammenleben VO  b Mann standen, ohne auf die mMenschliche Realität
und Frau gestalttel, WIE früher der Tauf- Rücksicht nehmen, AaUuSs der die Schuld
schein zugleic als Geburtsurkunde galt. auch theologisch nicht wegzudenken 1st.

Durch die Irennung VO  b Staat und Das Scheitern einer Ehe unterliegt dann
Kirche ist der römischen Kirche diese nicht der Naı und Vergebung Gottes,
politische Macht de facto verloren I1- sondern: Einerseılits bleibt die Ehe
SCH, aber OlflenDar nicht mental. Denn wI1Ie Irennung formal und fiktiv) bestehen,
anders ließen sich die Versuche der irek- andererseits ist CS möglich, S1€ for-
ten Einmischung In politische Entschei- mal-rechtlicher Mängel als Nn1ie ex1istent

betrachten. arum kann sich die römischedungsprozesse erklären, wI1Ie S1€ gerade In
etzter eit In Spanien und Italien er- Kirche nicht der TaxXls der orthodoxen
NOmMMMeEN wurden vielleicht nicht zufäl- Kirchen annähern, die bei Unlonsgesprä-
lig Fragen VO  b Ehe und Sexualität. Ich chen Nn1ie ein Streitthema war® Insgesamt
gehe davon AaUs, dass In einer Demokratie MIr auf, dass Themen, die mıt Sexua-
alle Religionsgemeinschaften das Recht, lität zusammenhängen, bis hiın ZUTFK FE1IN-
Wenn nicht die Pflicht aben, sich auch In mischung In Details des ehelichen Lebens
politischen Agenden Ööffentlich Wort einen übergrofßen Stellenwert einnehmen,
melden DIe Frage ist TeELUILCH, WwIe das SC als gebe CS keine aktuellen und brisanten
chieht. Aus me1lner 1C. 1Ur Urc. ÄArgu- Fragen wI1Ie In Sachen Menschenrechte.
mentationskraft In einem Ööffentlichen DIS- 1688 Amalgam VO  b Rec  i1ıchem und
kurs, aber nicht Urc. Einfilussnahme auf Geistlichem, das sich In unkoordinierba-
artelen und Abgeordnete, die dann ZU. Ten Widersprüchen niederschlägt, sehe ich
Sprachrohr der römischen Kirche werden: auch als Hintergrund für die Verwelgerung
S1e dürfen auch nicht Sprachrohr anderer des Priestertums der Frauen.

Aus dem römischen Priesterverständ-Religionsgemeinschaften SC1IN. Alle Christ/
innen en eine Verantwortung für die N1s ergibt sich eine Art Zweiklassengesell-
Welt, und 1Ur In ökumenischer schaft Hıer der Klerus, dort die alen.
Einheit ohne Ausgrenzungen können S1€ Dem steht ZWarLr AaUuSs evangelischer 1C.
diese mıt Gewicht ZU. Iragen bringen das Priestertum er Gläubigen als deut-

Ich nehme zudem eine Reihe VO  b W1- 1C. Differenz gegenüber, aber, auch IN -
dersprüchen wahr, die In der römischen nerrömisch betrachtet, rage ich mich: Was

233Heine / „Regiert euch aber der Geist …“

betrachtet, anerkannt und, wenn unter 

Christen geschlossen, den kirchlichen Se-

gen dazu gegeben. Wenn Luther von der 

Ehe als „weltlich Ding“ spricht (freilich in 

einer noch bestehenden christlichen Ge-

sellschaft), dann leugnet er damit keines-

wegs ihre geistliche Dimension, sondern er 

kritisiert die römische Kirche, die seit dem 

10./11. Jahrhundert die Ehe schrittweise in 

ihre Jurisdiktionsgewalt gebracht hat. Trotz 

geänderter Rahmenbedingungen wurde 

das kirchenintern in der Regelung weiter-

geschleppt, dass nur eine kirchliche Ehe-

schließung ein Zusammenleben von Mann 

und Frau gestattet, so wie früher der Tauf-

schein zugleich als Geburtsurkunde galt.

Durch die Trennung von Staat und 

Kirche ist der römischen Kirche diese 

politische Macht de facto verloren gegan-

gen, aber offenbar nicht mental. Denn wie 

anders ließen sich die Versuche der direk-

ten Einmischung in politische Entschei-

dungsprozesse erklären, wie sie gerade in 

letzter Zeit in Spanien und Italien unter-

nommen wurden – vielleicht nicht zufäl-

lig zu Fragen von Ehe und Sexualität. Ich 

gehe davon aus, dass in einer Demokratie 

alle Religionsgemeinschaften das Recht, 

wenn nicht die Pflicht haben, sich auch in 

politischen Agenden öffentlich zu Wort zu 

melden. Die Frage ist freilich, wie das ge-

schieht. Aus meiner Sicht: nur durch Argu-

mentationskraft in einem öffentlichen Dis-

kurs, aber nicht durch Einflussnahme auf 

Parteien und Abgeordnete, die dann zum 

Sprachrohr der römischen Kirche werden; 

sie dürfen auch nicht Sprachrohr anderer 

Religionsgemeinschaften sein. Alle Christ/

innen haben eine Verantwortung für die 

Welt, und nur zusammen in ökumenischer 

Einheit ohne Ausgrenzungen können sie 

diese mit Gewicht zum Tragen bringen.

Ich nehme zudem eine Reihe von Wi-

dersprüchen wahr, die in der römischen 

Kirche aus meiner Sicht auf die Vermi-

schung von weltlich-geschichtlicher und 

bleibend-geistlicher Dimension zurückge-

hen. Obwohl nach römischem Verständnis 

die Ehe ein Sakrament, also etwas Geist-

liches darstellt, wird ihre Unauflöslichkeit 

durch den biologischen sexuellen Vollzug 

begründet. Für die im Neuen Testament 

geforderte Unauflöslichkeit der Ehe gel-

ten Ausnahmen wie Ehebruch oder starke 

„ideologische“ Differenzen (Mt 5,32; 1 Kor 

7,10ff.). In der römischen Kirche wird die 

Unauflöslichkeit als Rechtsnorm missver-

standen, ohne auf die menschliche Realität 

Rücksicht zu nehmen, aus der die Schuld 

auch theologisch nicht wegzudenken ist. 

Das Scheitern einer Ehe unterliegt dann 

nicht der Gnade und Vergebung Gottes, 

sondern: Einerseits bleibt die Ehe trotz 

Trennung formal (und d.h. fiktiv) bestehen, 

andererseits ist es möglich, sie wegen for-

mal-rechtlicher Mängel als nie existent zu 

betrachten. Warum kann sich die römische 

Kirche nicht der Praxis der orthodoxen 

Kirchen annähern, die bei Unionsgesprä-

chen nie ein Streitthema war? Insgesamt 

fällt mir auf, dass Themen, die mit Sexua-

lität zusammenhängen, bis hin zur Ein-

mischung in Details des ehelichen Lebens 

einen übergroßen Stellenwert einnehmen, 

als gebe es keine aktuellen und brisanten 

Fragen wie in Sachen Menschenrechte. 

Dieses Amalgam von Rechtlichem und 

Geistlichem, das sich in unkoordinierba-

ren Widersprüchen niederschlägt, sehe ich 

auch als Hintergrund für die Verweigerung 

des Priestertums der Frauen.

Aus dem römischen Priesterverständ-

nis ergibt sich eine Art Zweiklassengesell-

schaft: Hier der Klerus, dort die Laien. 

Dem steht zwar aus evangelischer Sicht 

das Priestertum aller Gläubigen als deut-

liche Differenz gegenüber, aber, auch in-

nerrömisch betrachtet, frage ich mich: Was 



234 Helne „Keglert uch ber der €15

bedeutet CS, Wenn einem Kind, männlich Aktualisierung In der Geschichte drängt,
oder weiblich, bei der aule zugesprochen dann trifft das theologisch auf die chöp-
WwiIrcl: Du bist Ön1g, Tlester und rophet? fung AaUuSs me1lner 1C. aber auch auf
DIe Fırmung, die die römische Kirche AaUS- die Christologie. Denn indem (J,ott sich In
drücklich als Sakrament versteht, bestätigt CSUuSs Christus geschichtlichen Be-
och einmal diese Ermächtigung. Ich sehe dingungen vergegenwärtigt, stiftet ein
das nicht 1Ur als theoretischen Wider- Se1In, In dem die Irennung zwischen

(J,ott und Mensch 1mM Sinne einerspruch, sondern verm1sSse auch die prakti-
schen Folgen für die bedeutende der Schöpfung aufgehoben ist (2 Kor 5‚ 17/; Gal
SS alen. 6,15) amı ist Christus eine eschatologi-

sche Gestalt, die In einmaliger e1se VOÖI -

wegnimmt, Was en Menschen verheißen
Geschichte un Ontologıe ist, denn geschichtlichen Menschen 11-

ber T1 dieses ontologische Christusge-
DIe Frage, Was das unabänderliche „We- chehen In Gestalt der Verheifßsung auf. Das
sen  C6 der inge, die Substanz ausmacht, bedeutet, dass Menschen VOLF der eschato-
und Was den Eigenschaften, den SC logischen Erfüllung keine CU«EC Seinswelse
SCAIC.  1C veränderlichen Akzidenzien annehmen und sundelos werden können,
Za. hat schon die griechische 110- schon gal nicht, indem S1€ Uurc morali-
sophie, VOTr em Aristoteles beschäftigt. sche Anstrengung selbst die Vervollkomm -
Ontologisches Denken macht SInn, WEnnn NUuNg ihrer menschlichen atur betreiben.
IHNan z B davon ausgeht, dass das selbst- Wenn ich als evangelische Theologin
reflexive ewusstsein ZU. esen des Sasc und schreibe, dann ist MIr
Menschen gehört, selbst WwWenn sich dieses bewusst, dass der ontologische enk-
aufgrun einer Behinderung idenziell horizont In der neuzeitlichen protestan-
nicht voll entfalten kann. Auch ein olcher tischen Theologie wen1g ausgepragt 1sT.
Mensch ist und bleibt dann ein Mensch, Auf Selten der römischen Kirche nehme
denn wuürde diese Fähigkeit des Bewusst- ich umgekehrt wahr, dass S1€ die Ontolo-
SE1INS den Eigenschaften zugerechnet, dann gie In die Geschichte hinein „verlängert”
käme 1mM geistiger Einschränkungen und die (sJrenzen zwischen esen und
„UNWI Leben‘ heraus. DIe bleibende Eigenschaften DZw. Funktionen verwischt.
Schwierigkeit besteht TEeUNC. darin, esen araus folgen meiıne Rückfragen, die sich

auf das Verständnis der Sakramente undund Eigenschaften voneinander er-
scheiden. Das ist nicht leicht, und schon der Rechtsordnung der Kirche beziehen,
Aristoteles ordert dadurch heraus, dass insbesondere auf das wesenhafte, weil
eine eringe Selbstachtung dem esen des unverlierbare SIENUM indelebile, das die
Weiblichen zuschrieb, ohne In Betracht Priesterweihe verleiht. Andere Grenzuüber-
ziehen, dass die Ursache In der patriarcha- schreitungen betreiffen Dogmen der etzten
len Kultur Se1lINer eit liegen könnte, CN sich Jahrhunderte. Ist die unbefleckte Empfäng-
also eine veränderliche Eigenschaft N1s Marılas nicht eine ontologische Auswel-
handelt Lung des einmaligen Christusgeschehens?®

Wenn Ontologie auf einen vorgegebe- Ist die Unfehlbarkeit des Papstes nicht eine
Hen Seinszusammenhang verwelst, dem wesenhafte Zuschreibung die Adresse
ein Sinn-Potenzial innewohnt, das ZUFK der geschichtlichen Gestalt einer rch-

234 Heine / „Regiert euch aber der Geist …“

bedeutet es, wenn einem Kind, männlich 

oder weiblich, bei der Taufe zugesprochen 

wird: Du bist König, Priester und Prophet? 

Die Firmung, die die römische Kirche aus-

drücklich als Sakrament versteht, bestätigt 

noch einmal diese Ermächtigung. Ich sehe 

das nicht nur als theoretischen Wider-

spruch, sondern vermisse auch die prakti-

schen Folgen für die bedeutende Rolle der 

sog. Laien.

6. Geschichte und Ontologie

Die Frage, was das unabänderliche „We-

sen“ der Dinge, die Substanz ausmacht, 

und was zu den Eigenschaften, den ge-

schichtlich veränderlichen Akzidenzien 

zählt, hat schon die griechische Philo-

sophie, vor allem Aristoteles beschäftigt. 

Ontologisches Denken macht Sinn, wenn 

man z.B. davon ausgeht, dass das selbst-

reflexive Bewusstsein zum Wesen des 

Menschen gehört, selbst wenn sich dieses 

aufgrund einer Behinderung akzidenziell 

nicht voll entfalten kann. Auch ein solcher 

Mensch ist und bleibt dann ein Mensch, 

denn würde diese Fähigkeit des Bewusst-

seins den Eigenschaften zugerechnet, dann 

käme im Falle geistiger Einschränkungen 

„unwertes Leben“ heraus. Die bleibende 

Schwierigkeit besteht freilich darin, Wesen 

und Eigenschaften voneinander zu unter-

scheiden. Das ist nicht leicht, und schon 

Aristoteles fordert dadurch heraus, dass er 

eine geringe Selbstachtung dem Wesen des 

Weiblichen zuschrieb, ohne in Betracht zu 

ziehen, dass die Ursache in der patriarcha-

len Kultur seiner Zeit liegen könnte, es sich 

also um eine veränderliche Eigenschaft 

handelt.

Wenn Ontologie auf einen vorgegebe-

nen Seinszusammenhang verweist, dem 

ein Sinn-Potenzial innewohnt, das zur 

Aktualisierung in der Geschichte drängt, 

dann trifft das theologisch auf die Schöp-

fung zu, aus meiner Sicht aber auch auf 

die Christologie. Denn indem Gott sich in 

Jesus Christus unter geschichtlichen Be-

dingungen vergegenwärtigt, stiftet er ein 

neues Sein, in dem die Trennung zwischen 

Gott und Mensch im Sinne einer neuen 

Schöpfung aufgehoben ist (2 Kor 5,17; Gal 

6,15). Damit ist Christus eine eschatologi-

sche Gestalt, die in einmaliger Weise vor-

wegnimmt, was allen Menschen verheißen 

ist, denn geschichtlichen Menschen gegen-

über tritt dieses ontologische Christusge-

schehen in Gestalt der Verheißung auf. Das 

bedeutet, dass Menschen vor der eschato-

logischen Erfüllung keine neue Seinsweise 

annehmen und sündelos werden können, 

schon gar nicht, indem sie durch morali-

sche Anstrengung selbst die Vervollkomm-

nung ihrer menschlichen Natur betreiben.

Wenn ich als evangelische Theologin 

so etwas sage und schreibe, dann ist mir 

bewusst, dass der ontologische Denk-

horizont in der neuzeitlichen protestan-

tischen Theologie wenig ausgeprägt ist. 

Auf Seiten der römischen Kirche nehme 

ich umgekehrt wahr, dass sie die Ontolo-

gie in die Geschichte hinein „verlängert“ 

und die Grenzen zwischen Wesen und 

Eigenschaften bzw. Funktionen verwischt. 

Daraus folgen meine Rückfragen, die sich 

auf das Verständnis der Sakramente und 

der Rechtsordnung der Kirche beziehen, 

insbesondere auf das wesenhafte, weil 

unverlierbare signum indelebile, das die 

Priesterweihe verleiht. Andere Grenzüber-

schreitungen betreffen Dogmen der letzten 

Jahrhunderte. Ist die unbefleckte Empfäng-

nis Marias nicht eine ontologische Auswei-

tung des einmaligen Christusgeschehens? 

Ist die Unfehlbarkeit des Papstes nicht eine 

wesenhafte Zuschreibung an die Adresse 

der geschichtlichen Gestalt einer kirch-



Helne „Kegliert uch ber der €15 235

lichen Leitungspersonf Fur den ortgang beweglichkeit, Was die en Qualitäten
der Okumene scheint CN MIır VO  b entschei- WwIe die poietische Gestaltungskraft In den

Schatten stellt. So bleiben Herausforderun-dender Bedeutung, ber diese Relation VO  b

Ontologie und Geschichte grundsätzlich SCH und olnung für eine weitergehende
nachzudenken. Das gilt für el Selten, Geschichte 1mM Zeichen des Geilstes, der uns

AaUS dem verbreiteten Missverständnis en verheißen 1st.
herauszukommen, die römische Kirche
en 1Ur ontologisch und die CVaANSC- DIe Autorin: UNILV. Prof. Dr Susanne eine,
ischen Kirchen würden sich 1Ur auf SC Vorstand des Instituts für Praktische Theo-
schichtliche weltliche inge beziehen. ogie und Religionspsychologie, Evangelisch-

Theologische Fakultät, Untversita Wien,
davor Untversita Zürich Geb 1942 InZum chluss
Prag, tudium der Evangelischen Theologie

Aus evangelischer 1C. betrachte ich den und der Philosophie In Wiıen und DBONnn; In

Nnspruc. der römischen Kirche auf die Wıen Magisterium Evangelische Theologie,
Definition dessen, Was als genumn christ- Ordination ZU  S Geistlichen AÄAmt der {-

therischen Kirche In Österreich: Assıstentinich gelten kann, als zentrales Problem
Dazu werden Krıterlien verwendet, die und Promoti:on 11M Fach CCS Testament,
nicht dem Evangelium, sondern partı- Habilitation 11M Fach Religionspädagogik,
kulären geschichtlichen Entwicklungen Extraordinaria und Vorstand des Instituts
entstamme 1ne Überbewertung der für Religionspädagogik. Zusätzliche Arbeits-
römischen Rechtstradition ZUTFK Ver- schwerpunkte: Okumene, Interreligiöser
mischung VO  b Disziplin- und auDens- Dialog (Ilam), Gender tudies Publikatio-
fragen und vollzieht €1 eine Grenzuüber- HETL, Frauenbilder Menschenrechte
schreitung, indem mittels ontologischer (2000) Liebe oder Krieg? Das Doppelgesicht
Kategorien geschichtlich Gewachsenes der eligion (2005). Grundlagen der Reli-
fixiert wiIird. araus folgen gleichermaßen gionspsychologie. Modelle und einoden
innere UÜpposition und ökumenische Un- (2005)

235Heine / „Regiert euch aber der Geist …“

lichen Leitungsperson? Für den Fortgang 

der Ökumene scheint es mir von entschei-

dender Bedeutung, über diese Relation von 

Ontologie und Geschichte grundsätzlich 

nachzudenken. Das gilt für beide Seiten, 

um aus dem verbreiteten Missverständnis 

herauszukommen, die römische Kirche 

denke nur ontologisch und die evange-

lischen Kirchen würden sich nur auf ge-

schichtliche weltliche Dinge beziehen.

Zum Schluss

Aus evangelischer Sicht betrachte ich den 

Anspruch der römischen Kirche auf die 

Definition dessen, was als genuin christ-

lich gelten kann, als zentrales Problem. 

Dazu werden Kriterien verwendet, die 

nicht dem Evangelium, sondern parti-

kulären geschichtlichen Entwicklungen 

entstammen. Eine Überbewertung der 

römischen Rechtstradition führt zur Ver-

mischung von Disziplin- und Glaubens-

fragen und vollzieht dabei eine Grenzüber-

schreitung, indem mittels ontologischer 

Kategorien geschichtlich Gewachsenes 

fixiert wird. Daraus folgen gleichermaßen 

innere Opposition und ökumenische Un-

beweglichkeit, was die hohen Qualitäten 

wie die poietische Gestaltungskraft in den 

Schatten stellt. So bleiben Herausforderun-

gen und Hoffnung für eine weitergehende 

Geschichte im Zeichen des Geistes, der uns 

allen verheißen ist.

Die Autorin: Univ. Prof. Dr. Susanne Heine, 

Vorstand des Instituts für Praktische Theo-

logie und Religionspsychologie, Evangelisch-

Theologische Fakultät, Universität Wien, 

davor Universität Zürich. Geb. 1942 in 

Prag, Studium der Evangelischen Theologie 

und der Philosophie in Wien und Bonn; in 

Wien: Magisterium Evangelische Theologie, 

Ordination zum Geistlichen Amt der Lu-

therischen Kirche in Österreich; Assistentin 

und Promotion im Fach Neues Testament, 

Habilitation im Fach Religionspädagogik, 

Extraordinaria und Vorstand des Instituts 

für Religionspädagogik. Zusätzliche Arbeits-

schwerpunkte: Ökumene, Interreligiöser 

Dialog (Islam), Gender Studies. Publikatio-

nen, u.a.: Frauenbilder – Menschenrechte 

(2000), Liebe oder Krieg? Das Doppelgesicht 

der Religion (2005), Grundlagen der Reli-

gionspsychologie. Modelle und Methoden 

(2005).


