236

ThPQ 156 (2008) 236-246

Grigorios Larentzakis

Die romisch-katholische Kirche

Bemerkungen aus orthodoxer Sicht und 6kumenischer Verantwortung

¢ Der Blick von der Orthodoxie auf die katholische Kirche ist in zweifa-
cher Hinsicht von spezieller Art. Einmal, weil beide Kirchen, die dstliche
und die westliche, etwa tausend Jahre in Gemeinschaft gelebt haben - eine
positive Gemeinsamkeit, die im 6kumenischen Diskurs viel zu wenig be-
dacht wird! - und in den groflen Heiligen dieser Zeit einen kostbaren ge-
meinsamen Schatz haben, der ein unersetzliches 6kumenisches Fundament
darstellt. Dann aber auch, weil der Autor des Artikels, Prof. em. Grigorios
Larentzakis, nicht nur beide Kirchen kennt, sondern in beiden lernend und
lehrend zu Hause ist. So spricht hier nicht ein Zuschauer aus nobler Dis-
tanz, sondern ein leidenschaftlicher und besorgter Teilnehmer des 6kume-

nischen Dialogs. (Redaktion)

Die Beantwortung dieser Anfrage an mich
stellt kein leichtes Unterfangen dar. Zu-
néchst habe ich auf die Einladung zu dieser
Stellungnahme geantwortet, diese Aufgabe
nicht @ibernehmen zu kénnen, nicht weil
ich schweigen will oder weil ich keine Er-
fahrungen mit der romisch-katholischen
Theologie und der rémisch-katholischen
Kirche gemacht hitte. Im Gegenteil: Nach
meinem Studium orthodoxer Theologie in
Chalki (Konstantinopel) habe ich ja auch
mit einem Stipendium der Osterreichischen
Bischofskonferenz katholische Theologie in
Salzburg und Innsbruck studiert, mit einem
Doktorat in katholischer Theologie in Inns-
bruck abgeschlossen und schliefilich fast 40
Jahre an den romisch-katholischen theo-
logischen Fakultiten in Graz und zeitweise
in Linz sowie in Wien orthodoxe Theologie
unterrichtet, sogar nach einer vom Vatikan
genehmigten grofien Lehrbefugnis an der

1

Katholisch-Theologischen Fakultit in Graz.
Das bedeutet fiir mich, dass ich die rémisch-
katholische Kirche nicht nur von aufSen her,
sondern von innen her kennen gelernt habe,
und zwar nicht nur als eine Institution, son-
dern als eine verehrungswiirdige Schwester-
kirche mit allen ekklesiologischen und so-
teriologischen Konsequenzen und anhand
freundschaftlicher Kontakte mit konkreten
Menschen.

Ich wollte demnach nicht als jemand
auftreten, der Urteile abgibt. Wenn ich also
gefragt werde, wie ich diese Kirche sehe,
dann kann ich auch aufgrund unserer éku-
menischen Aufgaben versuchen, nicht nur
willkiirlich verschiedene Urteile abzugeben,
sondern wenigstens manche Bereiche an-
sprechen, die das 6kumenische Verhaltnis
unserer Kirchen betreffen, nachdem unsere
Kirchen sich erfreulicherweise seit 1980 im
offiziellen Theologischen Dialog befinden.!

Vgl. wa. G. Larentzakis, 10 Jahre offizieller Dialog zwischen orthodoxer und katholischer Kir-
che. - Eine Bilanz, in: A. Stirnemann/G. Wilflinger (Hg.), In Verbo autem tuo. Die Okumene
unter Kardinal Groér (Pro Oriente XVI), Innsbruck-Wien 1994, 46-77.



Larentzakis / Die rom.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht 237

Dass bei meinen Bemerkungen subjek-
tiv und fragmentarisch vorgegangen wird?
und nicht nur der Ist-Zustand angespro-
chen wird, versteht sich in 6kumenischer
Offenheit wohl von selbst. So hoffe ich,
dass diese Bemerkungen als ein 6kumeni-
scher Diskussionsbeitrag und Diskussions-
impuls gesehen werden und nicht als blof3e
konfessionelle Polemik!

Zuniachst muss ich feststellen, dass unse-
re beiden Schwester-Kirchen sehr viele
kirchlich-theologische Gemeinsamkeiten
haben, die auf ein gemeinsames Funda-
ment zuriickzufithren sind. Und diese Ge-
meinsamkeiten sind auf alle Fille mehr als
die trennenden Elemente, die aber auch
vorhanden sind und die Verwirklichung
der vollen kirchlichen und sakramentalen
Gemeinschaft noch verhindern. Wiirden
diese Gemeinsamkeiten im Leben unse-
rer Kirchen bewusster gemacht werden,
und zwar mit der Absicht und dem Willen,
dem letzten Wunsch Jesu in seinem letzten
Gebet zur Verwirklichung der kirchlichen
Einheit zu entsprechen (vgl. Joh 17,21ft.),
dann konnten wir die vorhandenen Pro-
bleme leichter tiberwinden. Denn ich bin
tiberzeugt, dass es zwischen unseren Kir-
chen zwar noch trennende Probleme gibt,
die aber alle ausnahmslos 16sbar sind, wenn
wir es wollten!

Nattirlich miissen wir auch daran
arbeiten, um gerade diese Gemeinsamkei-
ten bekannter und bewusster zu machen.
Dabei hat sicherlich die theologische Aus-
bildung eine unersetzliche und wichtige
Aufgabe zu tbernehmen, damit die Un-
kenntnis und die vielen noch immer vor-
handenen Vorurteile beseitigt werden.

Stolz auf das erste Jahrtausend

Das gemeinsame Fundament der Ge-
schichte unserer Kirchen und unseres
Glaubens kénnen wir sehr leicht im ersten
Jahrtausend feststellen. Denn in dieser ge-
meinsamen Zeit gibt es tatsichlich mehr
und intensivere Gemeinsamkeiten und
Zusammenarbeit, als vor allem in westli-
chen Darstellungen festgestellt wird. Nicht
selten wird versucht, Trennungslinien und
Differenzen durch das ganze erste Jahrtau-
send zu finden, als ob die ganze Geschichte
der Kirchen des Ostens und des Westens
in erster Linie eine Spaltungs- und Be-
kampfungsgeschichte wire. Eine genauere
Beschiftigung mit dieser Zeit kann das
Gegenteil offen legen.

Dabei ist neben Anderem festzustel-
len, dass es innerhalb der romisch-katho-
lischen Kirche und in der Konsequenz
innerhalb der romisch-katholischen Theo-
logie unterschiedliche Meinungen und
unterschiedliche Positionen beziiglich der
Bedeutung des ersten Jahrtausends gibt,
welche die Diskussion und weiterhin den
okumenischen Dialog erschweren. Auf der
einen Seite wird die Bedeutung des gemein-
samen ersten Jahrtausends besonders her-
vorgehoben, vor allem die Entscheidungen
der gemeinsamen Okumenischen Konzi-
lien im Bereich der Dogmen. Papst Johan-
nes Paul II. sagte z.B. in Konstantinopel im
November 1979 anldsslich seines Besuches
beim Okumenischen Patriarchen Dimit-
rios: ,,Die Grunddogmen des christlichen
Glaubens: der Trinitdt und des fleischge-
wordenen, von der Jungfrau Maria gebo-
renen Wortes Gottes, sind durch die 6ku-
menischen Konzilien definiert worden, die

2 Mehr iiber die Orthodoxe Kirche in: G. Larentzakis, Die Orthodoxe Kirche. Thr Leben und ihr

Glaube, Graz 22001.



238 Larentzakis / Die rom.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

in dieser Stadt oder in den benachbarten
Stadten stattfanden (vgl. Dekret Unitatis
redintegratio, Nr. 14). Sogar die Formulie-
rung unseres Glaubensbekenntnisses, des
Credo, erfolgte auf diesen ersten Konzilien,
die zur selben Zeit vom Osten und Westen
feierlich abgehalten wurden. Nikaia, Kon-
stantinopel, Ephesos und Chalkedon sind
Namen, die allen Christen bekannt sind.
Besonders vertraut sind sie denen, die fiir
die volle Einheit zwischen unseren beiden
Schwesterkirchen beten und unter ver-
schiedenen Formen forschen und arbei-
ten.

Auf der anderen Seite gibt es dieje-
nigen, die diese Bedeutung nicht sehen.
Fiir viele von ihnen gibt es die urspriing-
liche Bedeutung des Evangeliums, d.h. der
Urkirche und dann den Sprung - ohne
jede Kontinuitdt - in die neueste Zeit. Sie
meinen, der zeitgenossische Glaube muss
auf der Basis der aktuellen gesellschaft-
lichen Situation formuliert und bestimmt
werden. Dies stellt eine gewisse Ahnlich-
keit mit protestantischen Positionen dar,
obwohl interessanterweise innerhalb der
evangelischen Kirche und Theologie in
der letzten Zeit die Bedeutung des ersten
Jahrtausends, konkreter der Entscheidun-
gen der Okumenischen Konzilien, immer
starker hervorgehoben wird. Auch im offi-
ziellen Dialog zwischen dem Lutherischen
Weltbund und der Gesamtorthodoxie wird
festgestellt sowie als gemeinsame Auffas-
sung formuliert, dass die Entscheidungen

der Okumenischen Konzilien fiir uns heu-
te, also auch fiir die Lutheraner, normative
Bedeutung haben.*

Es gibt auch ein anderes Problem, das
im Bereich derer zu finden ist, welche die
Bedeutung der Entscheidungen der ge-
meinsamen Okumenischen Konzilien an-
erkennen. Viele von ihnen - dazu gehort
nicht zuletzt auch die offizielle ,, Adminis-
tration“ der romisch-katholischen Kirche
— akzeptieren die dogmatischen Entschei-
dungen der Okumenischen Konzilien, ig-
norieren diese aber weitgehend und zwar
tiberall dort, wo diese fiir die eigenen In-
teressen nicht zielfithrend sind, besonders
dort, wo sie mit den Strukturen der Kirche
und der Organisation der Gesamtkirche
zu tun haben. In diesem Zusammenhang
sind viele Bereiche anzusprechen bzw. ge-
meinsam zu behandeln, denn es handelt
sich hier nicht nur um Entwicklungen in-
nerhalb der rémisch-katholischen Kirche,
die ausschliefllich graduell eine weitere
Entwicklung erfahren haben, sondern um
neue Situationen, die sich essenziell von
der entsprechenden Situation aus dem ers-
ten Jahrtausend bzw. von den Entscheidun-
gen der Okumenischen Konzilien unter-
scheiden. Und gerade diese Entwicklungen
tangieren auch die Problematik und den
Inhalt des offiziellen Theologischen Dia-
logs zwischen der orthodoxen und der ro-
misch-katholischen Kirche.

Hier kann ich nur manche Themen er-
wihnen, so z.B. an sich und grundsatzlich

Die Gesamtdokumentation dieses Besuches in deutscher Sprache findet sich in: G. Larentza-

kis/]. Greifeneder, Der Besuch des Papstes Johannes Paul II. beim Okumenischen Patriarchen
Dimitrios I. (29.-30. November 1979), in: Ostkirchliche Studien 29 (1980), 165-190, hier 178;

vgl. auch 179.

Vgl. G. Larentzakis, Die Bedeutung der Heiligen Schrift und der Tradition in der Kirche. Or-

thodox-Lutherischer Dialog, in: Okumenisches Forum 26/27 (2003/2004), 165-184. In diesem
Band finden sich sowohl andere Beitrage von katholischer und evangelischer Seite wie auch die

Dokumente selbst.



Larentzakis / Die rom.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht 239

die Bedeutung der Okumenischen Kon-
zilien selbst, ihre Struktur, ihre Entschei-
dungsmoglichkeit und Entscheidungs-
fahigkeit, das Verhaltnis zwischen einem
Okumenischen Konzil und dem Papst, die
Autoritit der Entscheidungen der Okume-
nischen Konzilien innerhalb der Kirche
an sich usw. Vergleicht man die Autoritit
der Okumenischen Konzilien des ersten
Jahrtausends als hochste Instanz der Ge-
samtkirche mit den Beschreibungen der
Okumenischen Konzilien innerhalb der
romisch-katholischen Kirche geméfi dem
Codex Juris Canonici, kommt man zur Er-
kenntnis, dass es sich dabei nicht um die
gleichen Autorititen handelt. Abgesehen
davon muss die Frage gestellt werden, war-
um die sehr wichtige und auch sehr richtige
Differenzierung, die Papst Paul VI. vorge-
nommen hat, nicht ernst genommen, d.h.
nicht rezipiert wurde, wonach nur die ge-
meinsamen Okumenischen Konzilien des
ersten Jahrtausends die richtigen dkume-
nischen Konzilien sind, wihrend die ,,Kon-
zilien“ des Westens im zweiten Jahrtausend
»Allgemeine Synoden® des Westens, also
der romisch-katholischen Kirche sind?
Diese von Papst Paul VI. vorgenommene
Differenzierung ist nicht nur ganz richtig,
sondern sie hilft auch grofle 6kumenische
Probleme zu losen.’ Eine Klarstellung ist
also unbedingt erforderlich. Das scheint
immer noch mit einem exklusivistischen
ekklesiologischen  Selbstverstindnis so
mancher romisch-katholischer Theologen
zusammenzuhingen, welche selbst die
Klarstellungen des Papstes noch nicht zur
Kenntnis nehmen wollen.

Strukturelle Fragen

Damit stellt sich noch eine andere Frage
nach der Bedeutung des Begriffs ,,Katholi-
sche Kirche®, wie er sowohl von einzelnen
Theologen oder in offiziellen Dokumenten
selbst des II. Vatikanums verwendet wird.
Ist die Gesamtkirche Jesu Christi gemeint,
wie das grofle Glaubensbekenntnis for-
muliert oder nur die rémisch-katholische
Kirche? Oder die ,roémisch-katholische
Kirche® mit dem ekklesiologischen Selbst-
verstandnis, dass es sich dabei doch um
die wahre Kirche Jesu Christi schlechthin
handelt?

Ein anderes Thema ist die von die-
sen Okumenischen Konzilien beschlosse-
ne, bzw. bestitigte Praxis der Autonomie
von grofleren kirchlichen Regionen, die
in spiterer Zeit als Patriarchate bekannt
sind. Damit will gesagt sein, dass die im
Westen iiblicherweise vertretene Meinung,
im Osten gebe es die Patriarchate bzw. die
Patriarchal-Struktur, wahrend im Westen
immer eine andere Struktur bestand, ndm-
lich die Papstkirche, nur bedingt Giiltigkeit
besitzt, und zwar nur dann, wenn man die
heutige Situation der zwei Schwesterkir-
chen betrachtet, wie sie im zweiten Jahr-
tausend so deutlich differenziert wurde.
Denn im ersten Jahrtausend galt selbstver-
standlich auch fir den Westen, also fiir die
damalige westliche Kirche, d.h. fiir die heu-
tige romisch-katholische Kirche die gleiche
Struktur wie im Osten. Dass es sich dabei
um die Einheit der Gesamtkirche in der
Vielfalt der autonomen Regionalkirchen
gehandelt hat — und zwar aufgrund von

> Der Text des Papstes in: Pro Oriente (Hg.), 20 Jahre Okumenismus, Innsbruck-Wien 1984, 132.
Vgl. die Diskussion auch innerhalb der romisch-katholischen Kirche in: G. Larentzakis, Kon-
ziliaritdt und Kirchengemeinschaft. Papst Paul VI. und die Konzilien der rémisch-katholischen
Kirche. Zukunftsiiberlegungen, in: R. Messner/R. Pranzl (Hg.), Haec sacrosancta synodus. Kon-
zils- und kirchengeschichtliche Beitrage, Regensburg 2006, 285-316.



240 Larentzakis / Die rom.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

Entscheidungen der Okumenischen Kon-
zilien - ist evident. Demnach war die west-
liche Kirche, die heutige rémisch-katholi-
sche Kirche, mit dem kirchlichen Zentrum
Rom eine Regionalkirche unter anderen,
die Patriarchat genannt wurden. Fiir diese
Struktur wurde von den Okumenischen
Konzilien eine Rangordnung der damals
fiinf wichtigsten kirchlichen Zentren mit
ihren autonomen Jurisdiktionsbereichen
bestimmt, namlich: Rom, Konstantinopel,
Alexandrien, Antiochien und Jerusalem.
Diese Struktur — bekannt als Pentarchie -
mit dieser beschlossenen Reihenfolge und
Rangordnung, kennt den Bischof von Rom,
den Papst, als ersten Bischof, nicht jedoch
im Sinne des I. Vatikanums, sondern als
primus inter pares.®

In diesem Zusammenhang ergibt
sich ein Thema, das erneut hochaktuell
geworden ist, denn im Bereich des offi-
ziellen theologischen Dialogs zwischen
der Gesamtorthodoxie und der rémisch-
katholischen Kirche wird im Augenblick
das schwierige Problem der Strukturen
der Kirchen behandelt. Im Oktober 2007
wurde in der Plenarsitzung der internatio-
nalen gemischten Kommission in Ravenna
ein wichtiges Dokument iiber die Rolle der
Ersten (der Bischofe, Metropoliten, Pat-
riarchen) auf den verschiedenen Ebenen
der kirchlichen Jurisdiktionen — lokal, re-
gional, weltweit — verabschiedet und zu-
gleich das Thema der nichsten Plenarsit-
zung fiir das Jahr 2009 bestimmt. Es lautet:
»Die Rolle des Bischofs von Rom in der
Communio ecclesiarum im ersten Jahr-
tausend.“ In dieser Frage ist unabdingbar
Klarheit zu schaffen. Hoffnungsvoll in die-

6

sem Zusammenhang ist das — ich mochte
es hier bewusst wiederholen -, was der
jetzige Papst Benedikt XVI. als Regens-
burger Universitatsprofessor in Graz, in
seinem viel zitierten Vortrag vom 26. Jan-
ner 1976 sagte. Wenn namlich genau das
realisiert wird, was er damals gesagt hat,
hétten wir das schwierigste Problem in der
Okumene zwischen unseren Kirchen und
dariiber hinaus in der Gesamtokumene
tiberwunden. Joseph Ratzinger kommen-
tierte eine Gruf3formel des groflen 6ku-
menischen Patriarchen von Konstantino-
pel Athenagoras, mit der jener Papst Paul
VI bei seinem Besuch in Konstantinopel
am 25. Juli 1967 begriifite. Damals sagte
der Patriarch gegeniiber dem Papst: ,Und
siehe, wir haben in unserer Mitte gegen
jede menschliche Erwartung den ersten
von uns der Ehre nach, den Vorsitzenden
in der Liebe'“ Hierbei handelt es sich um
eine sehr wichtige Formulierung des Pat-
riarchen, welche die nach wie vor giiltige
Auffassung der Orthodoxie zur Stellung
des Bischof von Rom widerspiegelt. Im
April 1974 bemerkte Joseph Ratzinger in
Wien dazu: ,,Es ist klar, dass der Patriarch
damit nicht den ostkirchlichen Boden ver-
ldsst, und sich nicht zu einem westlichen
Jurisdiktionsprimat bekennt. Aber er stellt
deutlich heraus, was der Osten tiber die
Reihenfolge der an Rang und Recht glei-
chen Bischofe der Kirche zu sagen hat und
es wire nun doch der Miihe wert zu tiber-
legen, ob dieses archaische Bekenntnis, das
von ,Jurisdiktionsprimat‘ nichts weif3, aber
eine Erststellung an Ehre (timé) und Agape
bekennt, nicht doch als eine dem Kern der
Sache geniigende Sicht der Stellung Roms

Vgl. mehr dariiber in: G. Larentzakis, Das Papstamt aus orthodoxer Sicht, in: S. Hell/L. Lies

(Hg.), Papstamt. Hoffnung, Chance, Argernis. Okumenische Diskussion in einer globalisierten

Welt, Innsbruck 2000, 115-146.



Larentzakis / Die rom.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht 241

in der Kirche gewertet werden kénnte.*”

Der damalige Professor Ratzinger analy-
sierte den Grufi des Patriarchen richtig und
bewertete ihn geméfd der Grundauffassung
der orthodoxen Kirche ganz korrekt. Also
sich dessen voll bewusst, stellte er damals
die Uberlegung an, dass es sich lohnen
wiirde, zur Losung des Problems von dieser
orthodoxen Position auszugehen. Nur ein-
einhalb Jahre spéter, am 26. Janner 1976,
kommentierte Ratzinger den erwihnten
Gruf$ des Patriarchen Athenagoras in der
Grazer Universititsaula erneut, jedoch mit
einem sehr grofien Unterschied. Er sag-
te nicht mehr, ,,es wire der Miihe wert zu
tiberlegen, ob ... sondern er stellt einfach
positiv das Ergebnis seiner Uberlegungen
unmissverstiandlich und unzweideutig dar.
So sagte er in seinem viel zitierten Gra-
zer Vortrag: ,Rom muss vom Osten nicht
mehr an Primatslehre fordern, als auch
im ersten Jahrtausend formuliert und ge-
lebt wurde. Wenn Patriarch Athenagoras
am 25.7.1967 beim Besuch des Papstes im
Phanar diesen als Nachfolger Petri, als den
ersten an Ehre unter uns, den Vorsitzenden
der Liebe, benannte, findet sich im Mund
dieses grofien Kirchenfiihrers der wesentli-
che Gehalt der Primatsaussagen des ersten
Jahrtausends, und mehr muff Rom nicht
verlangen.“® Die Quellen unserer Kirchen-
geschichte also - und zwar jene unserer
gemeinsamen Kirchengeschichte des Os-
tens und des Westens aus dem 1. Jahrtau-
send - konnen uns nach den Worten des

damaligen Professors und neuen Papstes
sehr helfen. Dariiber miissen wir uns ver-
stindigen und den Dialog fiihren, wie ihn
auch sein Vorginger, Johannes Paul I, in-
tensiv verlangt hat. Im gleichen Vortrag in
Graz machte Joseph Ratzinger und jetzige
Papst noch eine weitere schwerwiegende
Feststellung, die als Ausgangspunkt des
notwendigen 6kumenischen Dialogs dient,
namlich: ,Wer auf dem Boden der katho-
lischen Theologie steht, kann gewifd nicht
einfach die Primatslehre als null und nich-
tig erklaren ... Aber er kann andererseits
unmoglich die Primatsgestalt des 19. und
20. Jahrhunderts fiir die einzig mogliche
und allen Christen notwendige ansehen.®
Damit kann der echte, 6kumenische Dia-
log eroffnet werden. Der jetzige Okume-
nische Patriarch von Konstantinopel Bart-
holomaios und die gesamte Orthodoxie
kennen und schitzen alle diese Auf8erun-
gen des neuen Bischofs von Rom sehr. Als
Patriarch Bartholomaios am 18. Juni 2004
in der Aula der Grazer Universitit zum Eh-
rendoktor der Katholisch-Theologischen
Fakultit promoviert wurde, zitierte er in
seiner Festrede alle diese Feststellungen
und jetzigen Papstes und meinte dann u.a.
dazu: ,Die Auflerungen unseres grofen
Vorgingers, des verewigten Patriarchen
Athenagoras gelten nach wie vor auch heu-
te und fiir uns personlich. Wir haben also
vor uns neue Ansitze, auch diese schwie-
rige Frage gemeinsam, im 6kumenischen

Dialog abzukldren.“!

Joseph Ratzinger, Anathema-Schisma. Die ekklesiologischen Folgerungen der Aufhebung der

Anathemata, in: Pro Oriente (Hg.), Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens. Koinonia — Ers-
tes ekklesiologisches Kolloquium zwischen orthodoxen und rémisch-katholischen Theologen,
Wien-Lainz 1. bis 7. April 1974, Innsbruck-Wien-Miinchen 1976, 110.

1(1977)36f.

°  Ebd.
10

rum 26/27 (2003/2004), 22-29, hier 28.

Joseph Ratzinger, Prognosen fiir die Zukunft des Okumenismus, in: Okumenisches Forum

Die Festrede des Okumenischen Patriarchen Bartholomaios I. findet sich in: Okumenisches Fo-



242 Larentzakis / Die rom.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

Aus dem 1. Jahrtausend und aus den
gemeinsamen Entscheidungen der Oku-
menischen Konzilien kann auch ein ande-
res Thema erwihnt werden, das vielleicht
primir ein internes romisch-katholisches
Thema zu sein scheint, jedoch ebenfalls ge-
samtchristliche und okumenische Dimen-
sionen einnehmen kann. Es handelt sich
um die Art und Weise, wie die Bischofe in
der Kirche bestellt werden. Schon seit dem
ersten Okumenischen Konzil von Nizia
(325, Kanon 4 und 6) und darauf folgend
bei anderen Okumenischen Konzilien und
weiteren Synoden' wird immer wieder be-
stimmt, dass die Bischéfe von der Synode
einer Region mit Mehrheitsbeschliissen
gewdhlt und vom Metropoliten bestitigt
werden. Ohne die Bestitigung durch den
Metropoliten ist eine solche Wahl ungiiltig.
Jene Bischofe, die dabei handeln, sind zu-
nachst Elektoren, d.h. sie wiahlen zunéchst
den Kandidaten, um ihn anschliefend zu
weihen. Innerhalb der romisch-katholi-
schen Kirche wird heute ein anderer Mo-
dus praktiziert: Die neuen Bischofe werden
vom Papst ernannt. Ich mochte mich in die
interne Strukturregelung oder Problematik
der Schwesterkirche nicht einmischen, je-
doch handelt es sich hier um ein Thema,
das nicht nur innerhalb dieser Kirche im-
mer wieder latent oder manifest vorhan-
den oder diskutiert wird, sondern auch als
Okumenisches Thema erwahnt wird. Auch
im gemeinsamen Dokument von Miin-

chen (1982), des offiziellen Theologischen
Dialogs zwischen unseren Kirchen, wird
die Frage nach der Missio canonica und
der sakramentalen Bedeutung und Fun-
dierung des Bischofsamtes erwéihnt. Der
frithere orthodoxe Ko-Prisident dieses of-
fiziellen Dialogs, der Erzbischof von Aus-
tralien, Stylianos, stellt diese Frage direkt
an den jetzigen Papst Benedikt XVI. als ein
grofles 6kumenisches Problem."

Zur pastoralen Praxis

Ein Themenbereich, der innerhalb der
romisch-katholischen Kirche diskutiert
wird und die Pastoral in den einzelnen Di-
Ozesen beschiftigt, ist der des Sakraments
der Ehe, der Moglichkeit einer Eheschei-
dung nach dem Scheitern einer Ehe und
die kirchliche Wiederverheiratung. Damit
zusammen hédngt dann die Frage der Zu-
lassung von geschiedenen Wiederver-
heirateten zur heiligen Kommunion. Ich
weilf3, dass zahlreiche Diskussionen gefiihrt
werden und dass viele Bischofe sich sehr
intensiv bemiihen, pastorale Losungen zu
finden, die den Schmerz der Betroffenen
lindern helfen sollen. Dieses Handeln kann
vielleicht momentane inoffizielle Losungen
finden, jedoch erwartet man eine allgemei-
ne Regelung innerhalb der gesamten ro-
misch-katholischen Kirche. Immer wieder
muss ich bei vielen 6kumenischen Diskus-

1 Vgl. G. Larentzakis, Wie wird man Bischof in der Orthodoxen Kirche?, in: M. Liebmann (Hg.),
Demokratie und Kirche. Erfahrungen aus der Geschichte, Graz—Wien 1997, 107-135.

12

Erzbischof Stylianos fragte Papst Benedikt XVI.: ,Kann der jetzige Papst, als Theologe, verbind-

lich erklaren, dass die Bischife der romisch-katholischen Kirche, indem sie direkt vom Bischof
von Rom ,angestellt” werden und nicht durch eine Synode gewdhlt werden, dass sie gleich-giiltig
sind mit den von einer kanonischen Synode gewihlten Bischofen der Orthodoxen?®; siehe: Pa-
pism - the insurmountable obstacle of christian unity, in: Voice of Orthodoxy. Official publica-
tion of the Greek Orthodox Archdiocese of Australia, Band 29, Nr. 8, Heft 326, August 2007, 91.
Im Ubrigen war Stylianos Student des jetzigen Papstes, als dieser in Bonn als Professor titig war
und der jetzige Erzbischof damals dort Postdiplom-Studien absolvierte.



Larentzakis / Die rom.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht 243

sionen tiber die orthodoxe Theologie und
Praxis beziiglich des angesprochenen Sak-
raments Auskunft geben. Auch hier ist zu-
néchst festzustellen, dass diese Problematik
eine Angelegenheit der rémisch-katholi-
schen Kirche ist; sie muss sich diesen Fra-
gen selbst stellen und sich die Antworten
geben. Oft werde ich allerdings gefragt, ob
die orthodoxe Praxis eine einseitige, spite-
re Losung nur innerhalb der orthodoxen
Kirche sei. Dies muss ich verneinen, denn
wir haben es hier mit einer Praxis aus der
frithen Kirche zu tun, die auch innerhalb
des Imperium Romanum, durch die kai-
serliche Gesetzgebung konkretisiert wur-
de. Hier sei nebenbei festgehalten: Es han-
delt sich dabei nicht um das ,,Byzantinische
Reich’, auch nicht um den ,,Byzantinischen
Kaiser® der ,byzantinischen Reichskir-
che®. Wenn man von einer ,,Reichskirche®
spricht, muss man das ganze Reich im Os-
ten und im Westen meinen. Die romischen
Kaiser haben auch von Konstantinopel aus
fir die Gesamtkirche die Okumenischen
Konzilien einberufen, die heute in glei-
cher Weise von der romisch-katholischen
Kirche anerkannt werden. Dariiber ist also
eine sinnvolle und notwendige Diskussion
erforderlich.

Die unterschiedliche Praxis in unseren
Kirchen" bedeutet ferner ein unmittel-
bares 6kumenisches Problem, das Men-
schen betrifft, die je aus unseren Kirchen
kommen und heiraten wollen. Zunachst
wissen wir, dass dies grundsétzlich unpro-
blematisch ist, wenn die entsprechenden
Formalitaten positiv erledigt werden. Das
Problem beginnt aber, wenn der orthodoxe
Partner, Mann oder Frau, kirchlich inner-

13

halb der orthodoxen Kirche geschieden
ist. Dann erlaubt die rémisch-katholische
Kirche eine solche Eheschlieffung nicht.
Warum? Die Antwort, die ich bekomme,
ist: Die katholische Kirche erlaubt keine
kirchliche Eheschliefung von Geschie-
denen. Das ist bekannt. Dennoch wissen
wir auch, dass die romisch-katholische
Kirche immer wieder und durch Ho6chst-
entscheidungen, auch durch das II. Vatika-
num, die Sakramente der orthodoxen Kir-
che anerkennt; sie sind ,,nicht nur giiltig®
sondern auch eine gewisse Gottesdienst-
gemeinschaft ,ratsam’, wie das Okumenis-
musdekret formuliert (3, I, 15). Wenn also
im sakramentalen Leben der orthodoxen
Kirche - gemifs jhrer Theologie und kano-
nischen Praxis - eine Ehescheidung mog-
lich ist — der so Geschiedene wird kirchlich
als heiratsfihig betrachtet und darf bis zu
drei Mal kirchlich-sakramental heiraten —,
miisste dies katholischerseits innerhalb der
allgemeinen Anerkennung der Sakramente
der orthodoxen Kirche ebenso anerkannt
werden und der orthodoxerseits Heirats-
tahige einen romisch-katholischen Partner
heiraten diirfen. Ansonsten muss die offi-
ziell beschlossene Anerkennung der Sakra-
mente der orthodoxen Kirche hinterfragt
werden. Die 6kumenischen Konsequenzen
aus dieser Problematik sind evident.

Zur romisch-katholischen Theologie

Ein Phinomen, das ich im Laufe der
jahrzehntelangen Titigkeit generell in
Zentral- und Westeuropa innerhalb der
romisch-katholischen Theologie festzu-

Vgl. G. Larentzakis, Ehe, Ehescheidung und Wiederverheiratung in der Orthodoxen Kirche,

in: ThPQ 125 (1977), 250-261. Ders., Ehe — Mysterium der Liebe. Orthodoxe Aspekte zur Ehe,
Ehescheidung und Wiederverheiratung, in: M. Liebmann (Hg.), War die Ehe immer unauflés-

lich?, Limburg 2002, 56-96.



244

Fremd und faszinierend:
der christliche Osten

'.: JOHANNES OELDEMANN
Die Kirchen des
christlichen Ostens

Orthodoxe, orientalische und mit

Rom unierte Ostkirchen

Johannes Oeldemann

Die Kirchen des
christlichen Ostens
Orthodoxe, orientalische und
mit Rom unierte Ostkirchen

2., aktualisierte Auflage
Reihe: topos taschenbiicher
224 Seiten, kart.

ISBN: 978-3-8367-0577-6
€ (D) 10,90/sFr 20,50

Fremd und faszinierend — so wirken die Kirchen des christlichen Ostens auf ,,west-
liche* Christen. Der Autor bietet einen soliden und hochinteressanten Einblick in
Geschichte, heutige Verbreitung (mit besonderer Beriicksichtigung des deutsch-
sprachigen Raums), Strukturen, Glaubenslehre und Riten der 6stlichen (orthodo-
xen, orientalischen und mit Rom unierten) Kirchen.

»Johannes Oeldemann, ein Kenner der Orthodoxie, hat ein dichtes Kompendium
geschichtlich-theologischer Fragen zur Vielfalt des christlichen Ostens zusammengestellt,
kompetent, detailreich, iiberzeugend.“ (Christ in der Gegenwart)

Verlag Friedrich Pustet 'm www.pustet.de




Larentzakis / Die rom.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht 245

stellen glaube, ist, dass viele Theologen
ihre theologische Meinung sehr stark ent-
wickeln. Unterschiedslos gilt dies fiir viele
theologische Facher. Dabei ist nicht klar
festzustellen, was private Meinung ist und
was die der offiziellen romisch-katholi-
schen Kirche. Gerade hier entwickelt sich
ein Konflikt zwischen der wissenschaft-
lichen Freiheit und dem offiziellen Lehr-
amt, der sich manchmal in Reaktionen
verschiedener Gruppen, in Erklarungen
usw. artikulierte. Dem ist schwierig gerecht
zu werden, insofern offiziell manche theo-
logische Positionen so zentral entwickelt
sind, so dass von vielen rémisch-katholi-
schen Theologen Begriindungsbedarf an
ihre eigene Kirche angemeldet wird, der je-
doch nicht immer fiir sie zufriedenstellend
gegeben wird. Als Konsequenz entstehen
groflere oder kleinere Konflikte. Andern-
teils gibt es wissenschaftlich arbeitende
Theologen, die, selbst wenn ihre Aussa-
gen von der offiziellen Linie des Vatikans
bzw. des romisch-katholischen Lehramtes
unterschiedlich sind, meinen, sie vertreten
die authentisch romisch-katholische Mei-
nung oder Interpretation. Auch in diesem
Fall entsteht eine Schwierigkeit nicht nur
innerhalb der rémisch-katholischen Kir-
che, sondern gerade angesichts der oku-
menischen Diskussion. Daraus sind Kon-
sequenzen zu ziehen, sowohl im Fall der
Ubereinstimmung als auch im Rahmen der
Eventualitat, den kldrenden theologischen
Dialog fortzusetzen und zu vertiefen, um
eine Ubereinstimmung zu erzielen. Dies
gilt nicht nur bei der theoretischen Erorte-
rung von verschiedenen Themen, sondern
besonders beziiglich mancher Haltungen
der schon jetzt realisierten kirchlichen und
sakramentalen Gemeinschaft. Oft wird das
praktiziert, was so offiziell noch nicht ge-
regelt oder erlaubt wird. Von daher wird
klar, dass daraus manche Unsicherheiten

bis Verwirrungen herriihren, die das dku-
menische Anliegen nicht gerade fordern.
Die gemeinsam beschlossenen und ver-
abschiedeten Dokumente des offiziellen
Theologischen Dialogs miissen dann doch
respektiert werden.

Hier zeigt sich, wie ich meine, ein doch
spannungsvolles Verhaltnis, das sich zwi-
schen zwei Extremen bewegt: Auf der einen
Seite eine absolut verstandene Freiheit
—wissenschaftlich begriindet oder nicht -
und auf der anderen Seite ein blofles Rezi-
tieren von bereits durch das offizielle Lehr-
amt fixierten Formulierungen. Schliefllich
werden Kategorien wie konservativ oder
progressiv, fundamentalistisch oder beliebig
... herangezogen, um das jeweilige Gegen-
tiber zu beurteilen. Selbstverstiandlich wer-
den von beiden Seiten dhnliche Argumen-
te gebraucht, begriindet aus der Motivation
um die Erhaltung und Formulierung der
Wahrheit und des Richtigen. Und tatsédch-
lich gibt es grofie Anstrengungen und Be-
mithungen nicht nur in der theologischen
Arbeit, sondern auch in der Pastoral, etwa
durch verschiedene Aktivititen und Ini-
tiativen, die als modern und wirksam be-
trachtet werden, die christliche Botschaft
den modernen Menschen plausibel und
annehmbar zu vermitteln. Dem Erfin-
dungsgeist sind dabei fast keine Grenzen
gesetzt. Dabei wird mit Einschrankungen
nicht ausreichend der Tatsache Rechnung
getragen, dass Kontinuitdt und Identitét
sehr stark zusammenhéangen und mitunter
die versuchten ,,Paradigmenwechsel nicht
immer die beabsichtigen Erfolge zeitigen.

Ich meine hier nicht das Festhalten mit
allen Mitteln an einer statischen und me-
chanischen oder rein formellen Tradition.
Tradition muss dynamisch verstanden
werden, als ein kontinuierliches Wachstum
eines lebendigen Organismus, der in der
konkreten jeweiligen Epoche und im kon-



246 Larentzakis / Die rom.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

kreten jeweiligen Ort leben und gedeihen
muss. Die prophetische Stimme und das
Wagnis, kontextuell zu handeln sind un-
erldssliche Erfordernisse und erfolgsver-
sprechend, wenn man auf einem soliden
Fundament steht und das Ziel nicht aus
den Augen verliert. Die theologische Ver-
tiefung und Entfaltung geschah auch in der
Frithkirche des Ostens und des Westens
nicht immer nur von ,,Oben®, sondern sehr
oft durch einzelne Erneuerer und Heilige,
die dann langsam auch rezipiert wurden.
Das spannungsvolle Verhiltnis zwischen
Kontinuitdt und Erneuerung, unter Be-
riicksichtigung der konkreten Probleme
der Menschen, bedarf allerdings einer
soliden und mithsamen Arbeit, die nicht
leichtfertig mit wiederholbaren Rezepten
erfolgreich und effizient erledigt werden
kann.

Auch ich als orthodoxer Theologe
habe keine Rezepte. Man kann auch nicht
fiir immer und fiir alle Regionen unverén-
derliche Rezepte haben. Dabei handelt es
sich sicherlich nicht um ein konfessionelles
Problem. Vielmehr bedarf es einer unvor-
eingenommenen und intensiven 6kumeni-
schen Zusammenarbeit, um das christlich
Wesentliche gemeinsam zu bezeugen. Es
gilt, unsere Erfahrungen aus der jeweiligen
konkreten soziopolitischen Umfeldsitua-
tion auszutauschen, um so unserer Aufga-
be fiir das Wohl der Menschen und fiir das
Erreichen des Heils gerecht zu werden. Ich
will hier nicht behaupten, in dieser Rich-
tung geschihe nichts. Allerdings bin ich
der festen Uberzeugung, dass wir noch
nicht alles Mogliche in Angriff genommen

haben und zwar sowohl im theologischen
Dialog als auch in der praktischen kirch-
lichen und pastoralen Umsetzung. Freilich
bin ich fiir die vielen positiven Initiativen
und die Entwicklungen im 6kumenischen
Dialog sehr dankbar.

Der Autor: Grigorios Larentzakis, geboren
1942 auf Kreta, Studium der orthodoxen
Theologie in Chalki (Konstantinopel), Dr. der
orth. Theologie 1983, Studium der katholi-
schen Theologie in Salzburg und Innsbruck,
erstes  Doktorat eines nichtkatholischen
Theologen an einer katholisch-theologischen
Fakultit Osterreichs 1969; Habilitation in
Graz 1982 und seit 1987 Universititsprofes-
sor fiir orthodoxe und okumenische Theo-
logie in Graz; seit 1990 Leiter der Sektion
fiir orthodoxe Theologie (vormals Abteilung
fiir Ostkirchliche Orthodoxe Theologie); ge-
fragte Vortrags- und Gutachtertdtigkeit im
In- und Ausland; Mitglied zahlreicher um
den okumenischen Dialog bemiihter Stif-
tungen, Kommissionen und Arbeitskreise,
Trager hoher Auszeichnungen. Publikatio-
nen: Mitherausgeber der Grazer Theologi-
schen Studien, des Okumenischen Forums,
der Zeitschrift Okumenische Rundschau;
weiters: Die Orthodoxe Kirche. Ihr Leben
und ihr Glaube, Graz °2001; Orthodoxe As-
pekte zum Papstamt. Einige Bemerkungen
zu ,Zeichen und Werkzeug der Einheit. Zu
einer kollegialen Gestalt des Papstamtes*; in:
P Wess, Papstamt jenseits von Hierarchie
und Demokratie. Okumenische Suche nach
einem bibelgemdflen Petrusdienst (Studien
zur systematischen Theologie und Ethik 35),
Miinster u.a. 2003, 27-34.



