
226 ThPQ 156 2008) 226—246

GrIgOorios L arentzakıs

DITS römisch-katholische Kırche
Bemerkungen aqus orthodoxer IC und Öökumenischer Verantwortung

v Der Blick Vo  a der Orthodoxie auf die katholische rc ıst In zweifta-
cher Hinsicht von spezieller Art Einmal, weil beide Kirchen, die östliche
und die westliche, etwa ausend re In Gemeinschaft gelebt en eine
posiıtive Gemeinsamkeit, die 1M ökumenischen Diskurs 1e] weni1g be-
ac. wird! und In den grofßen Heiligen dieser Zeıit einen kostbaren g_
meinsamen Schatz aDen, der eın unersetzliches ökumenisches Fundament
darstellt Dann aber auch, weil der Autor des Artikels, Prof. Gr1gor10s
Larentzakis, nıcht 1Ur beide Kirchen kennt, sondern In beiden ernend und
ehrend Hause ıst SO spricht 1er nıcht eın Zuschauer AUS nobler DIis-
L(anz, sondern eın leidenschaftlicher und besorgter Teilnehmer des ökume-
nischen Dialogs (Redaktion)

DIe Beantwortung dieser Anfrage mich Katholisch-Theologischen akultät In (Graz.
stellt kein leichtes Unterfangen dar. Zu- Das bedeutet für mich, dass ich die römisch-
nächst habe ich auf die Einladung dieser katholische Kirche nicht 1Ur VO  b aufßen her,
Stellungnahme geantwortet, diese Aufgabe sondern VOIl innen her kennen elernt habe,
nicht übernehmen können, nicht weil und ZWarL nicht 1Ur als eine Institution, SOIl-

ich schweigen will oder weil ich keine Er- dern als eine verehrungswürdige Schwester-
fahrungen mıt der römisch-katholischen IC mıt en ekklesiologischen und
Theologie und der römisch-katholischen teriologischen KOnsequenzen und anhand
Kirche emacht hätte. Im Gegenteil: ach freundschaftlicher Kontakte mıt konkreten

Menschen.meiInem Studium orthodoxer Theologie
Chalki (Konstantinopel habe ich Ja auch Ich wollte demnach nicht als jeman
mıt einem Stipendium der ÖOsterreichischen auftreten, der Urteile abgibt. Wenn ich also
Bischofskonferenz katholische Theologie efragt werde, WIE ich diese Kirche sehe,
alzburg und Innsbruck studiert, mıt einem dann kann ich auch aufgrund uNnserIer Öökıu-
Doktorat In katholischer Theologie Inns- menischen Aufgaben versuchen, nicht
TUC. abgeschlossen und ScCHhLEISNC. fast willkürlich verschiedene Urteile abzugeben,
re den römisch-katholischen theo- sondern wenIigstens manche Bereiche
logischen Fakultäten In (sjraz und Zei  e1se sprechen, die das ökumenische Verhältnis
In 117 SOWILE In Wilen orthodoxe Theologie uNnserIer Kirchen betreffen, nachdem uNnserIe

unterrichtet, SOSar ach einer VO Vatikan Kirchen sich erfreulicherweise se1it 1980 1mM
genehmigten grofßen Lehrbefugnis der OINlziellen Theologischen Dialog efinden

Vgl Larentzakis, Jahre ofhizieller Dialog zwischen orthodoxer Uun: katholischer KI1r-
che E1iıne Bilanz, 1: StirmemanniG. Wilflinger (He.) In Verbo autem [UO. DIie Okumene
unfer Kardinal (Jr0Oer Pro (Jriente XVI), Innsbruck-Wien 1994, 46—-77

236

Grigorios Larentzakis

Die römisch-katholische Kirche
Bemerkungen aus orthodoxer Sicht und ökumenischer Verantwortung

◆ Der Blick von der Orthodoxie auf die katholische Kirche ist in zweifa-

cher Hinsicht von spezieller Art. Einmal, weil beide Kirchen, die östliche 

und die westliche, etwa tausend Jahre in Gemeinschaft  gelebt haben – eine 

positive Gemeinsamkeit, die im ökumenischen Diskurs viel zu wenig be-

dacht wird! – und in den großen Heiligen dieser Zeit einen kostbaren ge-

meinsamen Schatz haben, der ein unersetzliches ökumenisches Fundament 

darstellt. Dann aber auch, weil der Autor des Artikels, Prof. em. Grigorios 

Larentzakis, nicht nur beide Kirchen kennt, sondern in beiden lernend und 

lehrend zu Hause ist. So spricht hier nicht ein Zuschauer aus nobler Dis-

tanz, sondern ein leidenschaft licher und besorgter Teilnehmer des ökume-

nischen Dialogs. (Redaktion)

ThPQ 156 (2008) 236–246

Die Beantwortung dieser Anfrage an mich 

stellt kein leichtes Unterfangen dar. Zu-

nächst habe ich auf die Einladung zu dieser 

Stellungnahme geantwortet, diese Aufgabe 

nicht übernehmen zu können, nicht weil 

ich schweigen will oder weil ich keine Er-

fahrungen mit der römisch-katholischen 

Theologie und der römisch-katholischen 

Kirche gemacht hätte. Im Gegenteil: Nach 

meinem Studium orthodoxer Theologie in 

Chalki (Konstantinopel) habe ich ja auch 

mit einem Stipendium der Österreichischen 

Bischofskonferenz katholische Theologie in 

Salzburg und Innsbruck studiert, mit einem 

Doktorat in katholischer Theologie in Inns-

bruck abgeschlossen und schließlich fast 40 

Jahre an den römisch-katholischen theo-

logischen Fakultäten in Graz und zeitweise 

in Linz sowie in Wien orthodoxe Theologie 

unterrichtet, sogar nach einer vom Vatikan 

genehmigten großen Lehrbefugnis an der 

Katholisch-Theologischen Fakultät in Graz. 

Das bedeutet für mich, dass ich die römisch-

katholische Kirche nicht nur von außen her, 

sondern von innen her kennen gelernt habe, 

und zwar nicht nur als eine Institution, son-

dern als eine verehrungswürdige Schwester-

kirche mit allen ekklesiologischen und so-

teriologischen Konsequenzen und anhand 

freundschaftlicher Kontakte mit konkreten 

Menschen.

Ich wollte demnach nicht als jemand 

auftreten, der Urteile abgibt. Wenn ich also 

gefragt werde, wie ich diese Kirche sehe, 

dann kann ich auch aufgrund unserer öku-

menischen Aufgaben versuchen, nicht nur 

willkürlich verschiedene Urteile abzugeben, 

sondern wenigstens manche Bereiche an-

sprechen, die das ökumenische Verhältnis 

unserer Kirchen betreffen, nachdem unsere 

Kirchen sich erfreulicherweise seit 1980 im 

offiziellen Theologischen Dialog befinden.1

1 Vgl. u.a. G. Larentzakis, 10 Jahre offi  zieller Dialog zwischen orthodoxer und katholischer Kir-
che. – Eine Bilanz, in: A. Stirnemann/G. Wilfl inger (Hg.), In Verbo autem tuo. Die Ökumene 
unter Kardinal Groër (Pro Oriente XVI), Innsbruck–Wien 1994, 46–77.



Larentzakis e röm. . -kath. Kirche Bemerkungen AUS orthodoxer Sicht R

Dass bel mMe1lInen Bemerkungen subjek- Olz auf das ahrtausend
1V und fragmentarisch VO  CHh wird“*
und nicht 1Ur der Ist-Zustand- Das gemeinsame Fundament der (Je-
chen wird, versteht sich In ökumenischer schichte uUuNserIer Kirchen und UNSsScCIES

Oftenheit ohl VO  b selbst SO ich, auDens können WITFr sehr leicht 1mM ersten
dass diese Bemerkungen als ein Öökumeni- Jahrtausen feststellen Denn In dieser SC
scher Diskussionsbeitrag und Diskussions- mMelıInsamen eit gibt CN tatsächlic. mehr
impuls esehen werden und nicht als und intensiıvere Gemeinsamkeiten und
konfessionelle Olem. Zusammenarbeit, als VOLF em In westli-

chen Darstellungen festgestellt wiIird. Nicht
Zunächst 1111US55 ich feststellen, dass 115 selten wird versucht, Trennungslinien und

beiden Schwester-Kirchen sehr viele Differenzen Uurc das Jahrtau-
kirchlich-theologische Gemeinsamkeiten send finden, als OD die SaNzZC Geschichte
aben, die auf ein gemeinsames Funda- der Kirchen des (Istens und des estens
Ment zurückzuführen Sind. Und diese (Je- In erstier 1N1€ eine Spaltungs- und Be-
meinsamkeiten sind auf alle mehr als kämpfungsgeschichte ware iıne
die trennenden Elemente, die aber auch Beschäftigung mıt dieser e1it kann das
vorhanden sind und die Verwirklichung Gegenteil en egen.
der vollen kirchlichen und sakramentalen Dabei ist neben Anderem festzustel-
Gemeinschaft och verhindern. Wuürden len, dass CS innerhalb der römisch-katho-
diese Gemeinsamkeiten 1mM Leben 115 ischen Kirche und In der KONsSeEquenzZ

innerhalb der römisch-katholischen Theo-Ter Kirchen bewusster emacht werden,
und ZW ar mıt der Absicht und dem illen, ogie unterschiedliche Meinungen und
dem etzten Wunsch Jesu In Sseinem etzten unterschiedliche Posıtionen bezüglich der

ZUFK Verwirklichung der kirchlichen Bedeutung des ersten Jahrtausends gibt,
Einheit entsprechen (vgl. Joh 7,214£.), welche die Diskussion und weiterhin den
dann könnten WITFr die vorhandenen Pro- ökumenischen Dialog erschweren. Auf der
eme leichter überwinden. Denn ich bin einen Selte wird die Bedeutung des gemel1n-
überzeugt, dass CN zwischen unseren KIır- ersten Jahrtausends besonders her-
chen ZWarLr och trennende TODIeme gibt, vorgehoben, VOL em die Entscheidungen
die aber alle ausnahmslos lösbar sind, Wenn der gemeinsamen Okumenischen ONzZ1-
WITFr CS wollten! lien 1mM Bereich der Dogmen. aps Ohan-

Natürlich MUSSsSen WITFr auch daran NS Paul LL z7.B. In Konstantinopel 1mM
arbeiten, gerade diese Gemeinsamkei- November 1979 anlässlich SEINES Besuches
ten bekannter und bewusster machen. beim Okumenischen Patriarchen 1mıt-
Dabei hat sicherlich die theologische Aus- Fr108 „DIe runddogmen des christlichen
bildung eine unersetzliche und wichtige auDens der TIrinıtät und des eischge-
Aufgabe übernehmen, damıt die Un- wordenen, VO  b der ungfrau arla gebo-
kenntnis und die vielen och immer VOÖI - Wortes Gottes, sind Urc. die Ööku-
handenen Vorurteile beseitigt werden. menischen Konzilien definiert worden, die

Mehr über Cdie Orthodoxe Kirche 1: Larentzakis, e Orthodoxe Kirche. Ihr Leben Uun: ihr
Glaube, (ıraz

237

2 Mehr über die Orthodoxe Kirche in: G. Larentzakis, Die Orthodoxe Kirche. Ihr Leben und ihr 
Glaube, Graz 22001.

Larentzakis / Die röm.-kath. Kirche – Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

Dass bei meinen Bemerkungen subjek-

tiv und fragmentarisch vorgegangen wird2 

und nicht nur der Ist-Zustand angespro-

chen wird, versteht sich in ökumenischer 

Offenheit wohl von selbst. So hoffe ich, 

dass diese Bemerkungen als ein ökumeni-

scher Diskussionsbeitrag und Diskussions-

impuls gesehen werden und nicht als bloße 

konfessionelle Polemik!

Zunächst muss ich feststellen, dass unse-

re beiden Schwester-Kirchen sehr viele 

kirchlich-theologische Gemeinsamkeiten 

haben, die auf ein gemeinsames Funda-

ment zurückzuführen sind. Und diese Ge-

meinsamkeiten sind auf alle Fälle mehr als 

die trennenden Elemente, die aber auch 

vorhanden sind und die Verwirklichung 

der vollen kirchlichen und sakramentalen 

Gemeinschaft noch verhindern. Würden 

diese Gemeinsamkeiten im Leben unse-

rer Kirchen bewusster gemacht werden, 

und zwar mit der Absicht und dem Willen, 

dem letzten Wunsch Jesu in seinem letzten 

Gebet zur Verwirklichung der kirchlichen 

Einheit zu entsprechen (vgl. Joh 17,21ff.), 

dann könnten wir die vorhandenen Pro-

bleme leichter überwinden. Denn ich bin 

überzeugt, dass es zwischen unseren Kir-

chen zwar noch trennende Probleme gibt, 

die aber alle ausnahmslos lösbar sind, wenn 

wir es wollten!

Natürlich müssen wir auch daran 

arbeiten, um gerade diese Gemeinsamkei-

ten bekannter und bewusster zu machen. 

Dabei hat sicherlich die theologische Aus-

bildung eine unersetzliche und wichtige 

Aufgabe zu übernehmen, damit die Un-

kenntnis und die vielen noch immer vor-

handenen Vorurteile beseitigt werden.

Stolz auf das erste Jahrtausend

Das gemeinsame Fundament der Ge-

schichte unserer Kirchen und unseres 

Glaubens können wir sehr leicht im ersten 

Jahrtausend feststellen. Denn in dieser ge-

meinsamen Zeit gibt es tatsächlich mehr 

und intensivere Gemeinsamkeiten und 

Zusammenarbeit, als vor allem in westli-

chen Darstellungen festgestellt wird. Nicht 

selten wird versucht, Trennungslinien und 

Differenzen durch das ganze erste Jahrtau-

send zu finden, als ob die ganze Geschichte 

der Kirchen des Ostens und des Westens 

in erster Linie eine Spaltungs- und Be-

kämpfungsgeschichte wäre. Eine genauere 

Beschäftigung mit dieser Zeit kann das 

Gegenteil offen legen.

Dabei ist neben Anderem festzustel-

len, dass es innerhalb der römisch-katho-

lischen Kirche und in der Konsequenz 

innerhalb der römisch-katholischen Theo-

logie unterschiedliche Meinungen und 

unterschiedliche Positionen bezüglich der 

Bedeutung des ersten Jahrtausends gibt, 

welche die Diskussion und weiterhin den 

ökumenischen Dialog erschweren. Auf der 

einen Seite wird die Bedeutung des gemein-

samen ersten Jahrtausends besonders her-

vorgehoben, vor allem die Entscheidungen 

der gemeinsamen Ökumenischen Konzi-

lien im Bereich der Dogmen. Papst Johan-

nes Paul II. sagte z.B. in Konstantinopel im 

November 1979 anlässlich seines Besuches 

beim Ökumenischen Patriarchen Dimit-

rios: „Die Grunddogmen des christlichen 

Glaubens: der Trinität und des fleischge-

wordenen, von der Jungfrau Maria gebo-

renen Wortes Gottes, sind durch die öku-

menischen Konzilien definiert worden, die 



2 Larentzakis e röm .-kath. Kirche Bemerkungen AUS orthodoxer Sicht

ıIn dieser oder In den benachbarten der Okumenischen Konzilien für uns heu-
t 3 also auch für die Lutheraner, normatıvetädten stattfanden (vgl. Dekret NLalıls

redintegratio, Nr. 14) Ogar die Formulie- Bedeutung haben.*
LunNng UNSsScCIES Glaubensbekenntnisses, des Es gibt auch ein anderes Problem, das

1mM Bereich derer finden ist, welche dieTedo, erfolgte auf diesen ersten Konzilien,
die ZUFK selben eit VO ()sten und Westen Bedeutung der Entscheidungen der SC
feierlich abgehalten wurden. Nikaia, Kon- mMelıInsamen Okumenischen Konzilien
stantinopel, Ephesos und Chalkedon sind erkennen. Viele VO  u ihnen dazu gehört
amen, die en Christen bekannt Sind. nicht zuletzt auch die offizielle „Adminis-

ration‘ der römisch-katholischen KircheBesonders sind S1e denen, die für
die volle Einheit zwischen uNnseIrfel beiden akzeptieren die dogmatischen Entschei-
Schwesterkirchen beten und VOCI- dungen der Okumenischen Konzilien, 19-
schiedenen Formen forschen und arbei- NnNOorleren diese aber weitgehend und ZWarL

ten c überall dort, diese für die eigenen In-
Auf der anderen Selte gibt CN jeJje- nicht zielführend Sind, besonders

nıgen, die diese Bedeutung nicht sehen. dort, S1€ mıt den Strukturen der Kirche
Fur viele VO  b ihnen gibt CS die ursprung- und der Urganisation der Gesam  IC
1C. Bedeutung des Evangeliums, der tun en In diesem Zusammenhang
Urkirche und dann den Sprung ohne sind viele Bereiche anzusprechen DZw. SC
jede Kontinulta In die nNeueste elit. S1e mMeiınsam behandeln, denn CS handelt
meınen, der zeitgenössische Glaube 1111US55 sich hier nicht 1Ur Entwicklungen IN -

nerhalb der römisch-katholischen Kirche,auf der asls der aktuellen gesellschaft-
lichen Situation formuliert und bestimmt die ausschliefßlic. gradue eine weltere
werden. DIes stellt eine gewWISSe Ahnlich- Entwicklung erfahren aben, sondern

CUuU«C Situationen, die sich essenziell VO  bkeit mıt protestantischen Posıtionen dar,
Oobwohl interessanterwelse innerhalb der der entsprechenden Situation AaUS dem CIS-

evangelischen Kirche und Theologie In ten Jahrtausen Dbzw. VO  u den Entscheidun-
der etzten eit die Bedeutung des ersten SCH der Okumenischen Konzilien er-
Jahrtausends, konkreter der Entscheidun- scheiden. Und gerade diese Entwicklungen
SgCcH der Okumenischen Konzilien, immer tangleren auch die Problematik und den
stärker hervorgehoben wIird. Auch 1mM offi- Inhalt des OIliziellen Theologischen D1ia-
jellen Dialog zwischen dem Lutherischen logs zwischen der orthodoxen und der Fro-
un:und der Gesamtorthodoxie wird misch-katholischen Kirche.
festgestellt SOWI1eEe als gemeinsame Auffas- Hıer kann ich 1Ur manche Themen CI -

Suhg formuliert, dass die Entscheidungen wähnen, z.B sich und grundsätzlich

DIie Gesamtdokumentation dieses Besuches ın deutscher Sprache findet sich 1n Larentza-
kis/}. Greifeneder, Der Besuch des Papstes Johannes Paul I{ beim Okumenischen Patriarchen
DIimiıitri0s 29.-30 November 1979), 1n ÖOstkirchliche Studien 1980 165—-190, hier 178;
vgl uch 179
Vgl Larentzakis, DIie Bedeutung der Heiligen Schrift Uun: der TIradition ın der Kirche. (Jr-
thodox-1L1utherischer Dialog, 1n Okumenisches Forum (2003/2004), 165154 In diesem
Band finden sich sOowohl andere eıtrage VOoO  3 Kkatholischer Uun: evangelischer €1l€ WI1IE uch Cdie
Dokumente selbst.

238

3 Die Gesamtdokumentation dieses Besuches in deutscher Sprache fi ndet sich in: G. Larentza-
kis/J. Greifeneder, Der Besuch des Papstes Johannes Paul II. beim Ökumenischen Patriarchen 
Dimitrios I. (29.–30. November 1979), in: Ostkirchliche Studien 29 (1980), 165–190, hier 178; 
vgl. auch 179.

4 Vgl. G. Larentzakis, Die Bedeutung der Heiligen Schrift  und der Tradition in der Kirche. Or-
thodox-Lutherischer Dialog, in: Ökumenisches Forum 26/27 (2003/2004), 165–184. In diesem 
Band fi nden sich sowohl andere Beiträge von katholischer und evangelischer Seite wie auch die 
Dokumente selbst.

Larentzakis / Die röm.-kath. Kirche – Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

in dieser Stadt oder in den benachbarten 

Städten stattfanden (vgl. Dekret Unitatis 

redintegratio, Nr. 14). Sogar die Formulie-

rung unseres Glaubensbekenntnisses, des 

Credo, erfolgte auf diesen ersten Konzilien, 

die zur selben Zeit vom Osten und Westen 

feierlich abgehalten wurden. Nikaia, Kon-

stantinopel, Ephesos und Chalkedon sind 

Namen, die allen Christen bekannt sind. 

Besonders vertraut sind sie denen, die für 

die volle Einheit zwischen unseren beiden 

Schwesterkirchen beten und unter ver-

schiedenen Formen forschen und arbei-

ten.“3

Auf der anderen Seite gibt es dieje-

nigen, die diese Bedeutung nicht sehen. 

Für viele von ihnen gibt es die ursprüng-

liche Bedeutung des Evangeliums, d.h. der 

Urkirche und dann den Sprung – ohne 

jede Kontinuität – in die neueste Zeit. Sie 

meinen, der zeitgenössische Glaube muss 

auf der Basis der aktuellen gesellschaft-

lichen Situation formuliert und bestimmt 

werden. Dies stellt eine gewisse Ähnlich-

keit mit protestantischen Positionen dar, 

obwohl interessanterweise innerhalb der 

evangelischen Kirche und Theologie in 

der letzten Zeit die Bedeutung des ersten 

Jahrtausends, konkreter der Entscheidun-

gen der Ökumenischen Konzilien, immer 

stärker hervorgehoben wird. Auch im offi-

ziellen Dialog zwischen dem Lutherischen 

Weltbund und der Gesamtorthodoxie wird 

festgestellt sowie als gemeinsame Auffas-

sung formuliert, dass die Entscheidungen 

der Ökumenischen Konzilien für uns heu-

te, also auch für die Lutheraner, normative 

Bedeutung haben.4

Es gibt auch ein anderes Problem, das 

im Bereich derer zu finden ist, welche die 

Bedeutung der Entscheidungen der ge-

meinsamen Ökumenischen Konzilien an-

erkennen. Viele von ihnen – dazu gehört 

nicht zuletzt auch die offizielle „Adminis-

tration“ der römisch-katholischen Kirche 

– akzeptieren die dogmatischen Entschei-

dungen der Ökumenischen Konzilien, ig-

norieren diese aber weitgehend und zwar 

überall dort, wo diese für die eigenen In-

teressen nicht zielführend sind, besonders 

dort, wo sie mit den Strukturen der Kirche 

und der Organisation der Gesamtkirche 

zu tun haben. In diesem Zusammenhang 

sind viele Bereiche anzusprechen bzw. ge-

meinsam zu behandeln, denn es handelt 

sich hier nicht nur um Entwicklungen in-

nerhalb der römisch-katholischen Kirche, 

die ausschließlich graduell eine weitere 

Entwicklung erfahren haben, sondern um 

neue Situationen, die sich essenziell von 

der entsprechenden Situation aus dem ers-

ten Jahrtausend bzw. von den Entscheidun-

gen der Ökumenischen Konzilien unter-

scheiden. Und gerade diese Entwicklungen 

tangieren auch die Problematik und den 

Inhalt des offiziellen Theologischen Dia-

logs zwischen der orthodoxen und der rö-

misch-katholischen Kirche.

Hier kann ich nur manche Themen er-

wähnen, so z.B. an sich und grundsätzlich 



Larentzakis e röm. . -kath. Kirche Bemerkungen AUS orthodoxer Sicht 239

die Bedeutung der Okumenischen Kon- Strukturelle Frragen
zilien selbst, ihre Struktur, ihre Entschei-
dungsmöglichkeit und Entscheidungs- amı stellt sich och eine andere Frage
fähigkeit, das Verhältnis zwischen einem ach der Bedeutung des egriffs „Katholi-
Okumenischen Konzil und dem Papst, die sche Kirche”, WIE sowochl VO  b einzelnen
Autorität der Entscheidungen der Okume- Theologen oder In OIlziellen Dokumenten
nischen Konzilien innerhalb der Kirche selbst des LL Vatikanums verwendet wird.

sich us  s Vergleicht IHNan die Autorität Ist die Gesamtkirche Jesu Christi gemelnt,
der Okumenischen Konzilien des ersten WwIe das grofße Glaubensbekenntnis for-

muliert oder 1Ur die römisch-katholischeJahrtausends als höchste Nnstanz der (Je-
samtkirche mıt den Beschreibungen der Kirche? Oder die „römisch-katholische
Okumenischen Konzilien innerhalb der Kirche“ mıt dem ekklesiologischen Selbst-
römisch-katholischen Kirche gemä: dem verständnis, dass CS sich €1 doch
eX urıl1s Canon1cCl, kommt IHNan ZUFK Er- die wahre Kirche Jesu Christi SCHIeCcC.  1ın
kenntnis, dass CS sich €e1 nicht die an

EINn anderes ema ist die VO  b die-gleichen Autorlitäten handelt. Abgesehen
davon I11US5 die Frage gestellt werden, SCIl Okumenischen Konzilien beschlosse-

die sehr wichtige und auch sehr richtige DZw. bestätigte PraxIıs der utonomıle
Differenzierung, die aps Paul VI- VO  b größeren kirchlichen Keglonen, die
N1NOmMMMeEN hat, nicht INCNH, In spaterer eit als Patriarchate bekannt
nicht reziplert wurde, wonach 1Ur die SC Sind. amı 111 gesagtl se1nN, dass die 1mM
mMelıInsamen Okumenischen Konzilien des Westen üblicherweise vertretene Me1inung,
ersten Jahrtausends die richtigen ökume- 1mM ()sten gebe CN die Patriarchate DZw. die
nischen Konzilien sind, während die „KON- Patriarchal-Struktur, während 1mM Westen
zilien” des estens 1mM zwelıten Jahrtausen immer eine andere Struktur bestand, nam-
„Allgemeine Synoden’ des estens,; also ich die Papstkirche, 1Ur bedingt Gültigkeit
der römisch-katholischen Kirche sind?® besitzt, und ZWarLr 1Ur dann, WwWenn IHNan die
1ese VO  b aps Paul VI VOISCHOÖOMMLCHE heutige Situation der Zwel Schwesterkir-
Differenzierung ist nicht 1Ur Sahnız richtig, chen betrachtet, WIE S1€ 1mM zweıten Jahr-
sondern S1€ auch grofße ökumenische ausend eulillic. Cdifferenziert wurde.
TODIeme lösen.” iıne Klarstellung ist Denn 1mM ersten Jahrtausen: galt selbstver-
also unbedingt erforderlich Das scheint ständlich auch für den Westen, also für die
immer och mıt einem exklusivistischen amalige westliche Kirche, für die heu-
ekklesiologischen Selbstverständnis tige römisch-katholische Kirche die leiche
mancher römisch-katholischer Theologen Struktur WIE 1mM ()sten. Dass CS sich el

die Einheit der Gesamtkirche In derzusammenzuhängen, welche selbst die
Klarstellungen des Papstes och nicht ZUFK 1e der utonomen Regionalkirchen
enninıs nehmen wollen. gehandelt hat und ZW ar aufgrun VO  b

Der ext des Papstes 1: Prg Oriente (He.) Jahre Okumenismus, Innsbruck-Wien 1984, 1372
Vgl Cdie Diskussion uch innerhalb der römisch-katholischen Kirche 1n Larentzakis, Kon-
zillarıtät Uun: Kirchengemeinschaft. aps Paul VI un: Cdie Konzilien der römisch-katholischen
Kirche. Zukunftsüberlegungen, 1n MessneriR Pranz! (He.) Haec SACYrOSAaNCIA synodus. Kon-
71|S- Uun: kirchengeschichtliche elıtrage, Regensburg 2006, 285316

239

5 Der Text des Papstes in: Pro Oriente (Hg.), 20 Jahre Ökumenismus, Innsbruck–Wien 1984, 132. 
Vgl. die Diskussion auch innerhalb der römisch-katholischen Kirche in: G. Larentzakis, Kon-
ziliarität und Kirchengemeinschaft . Papst Paul VI. und die Konzilien der römisch-katholischen 
Kirche. Zukunft süberlegungen, in: R. Messner/R. Pranzl (Hg.), Haec sacrosancta synodus. Kon-
zils- und kirchengeschichtliche Beiträge, Regensburg 2006, 285–316.

Larentzakis / Die röm.-kath. Kirche – Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

die Bedeutung der Ökumenischen Kon-

zilien selbst, ihre Struktur, ihre Entschei-

dungsmöglichkeit und Entscheidungs-

fähigkeit, das Verhältnis zwischen einem 

Ökumenischen Konzil und dem Papst, die 

Autorität der Entscheidungen der Ökume-

nischen Konzilien innerhalb der Kirche 

an sich usw. Vergleicht man die Autorität 

der Ökumenischen Konzilien des ersten 

Jahrtausends als höchste Instanz der Ge-

samtkirche mit den Beschreibungen der 

Ökumenischen Konzilien innerhalb der 

römisch-katholischen Kirche gemäß dem 

Codex Juris Canonici, kommt man zur Er-

kenntnis, dass es sich dabei nicht um die 

gleichen Autoritäten handelt. Abgesehen 

davon muss die Frage gestellt werden, war-

um die sehr wichtige und auch sehr richtige 

Differenzierung, die Papst Paul VI. vorge-

nommen hat, nicht ernst genommen, d.h. 

nicht rezipiert wurde, wonach nur die ge-

meinsamen Ökumenischen Konzilien des 

ersten Jahrtausends die richtigen ökume-

nischen Konzilien sind, während die „Kon-

zilien“ des Westens im zweiten Jahrtausend 

„Allgemeine Synoden“ des Westens, also 

der römisch-katholischen Kirche sind? 

Diese von Papst Paul VI. vorgenommene 

Differenzierung ist nicht nur ganz richtig, 

sondern sie hilft auch große ökumenische 

Probleme zu lösen.5 Eine Klarstellung ist 

also unbedingt erforderlich. Das scheint 

immer noch mit einem exklusivistischen 

ekklesiologischen Selbstverständnis so 

mancher römisch-katholischer Theologen 

zusammenzuhängen, welche selbst die 

Klarstellungen des Papstes noch nicht zur 

Kenntnis nehmen wollen.

Strukturelle Fragen

Damit stellt sich noch eine andere Frage 

nach der Bedeutung des Begriffs „Katholi-

sche Kirche“, wie er sowohl von einzelnen 

Theologen oder in offiziellen Dokumenten 

selbst des II. Vatikanums verwendet wird. 

Ist die Gesamtkirche Jesu Christi gemeint, 

wie das große Glaubensbekenntnis for-

muliert oder nur die römisch-katholische 

Kirche? Oder die „römisch-katholische 

Kirche“ mit dem ekklesiologischen Selbst-

verständnis, dass es sich dabei doch um 

die wahre Kirche Jesu Christi schlechthin 

handelt?

Ein anderes Thema ist die von die-

sen Ökumenischen Konzilien beschlosse-

ne, bzw. bestätigte Praxis der Autonomie 

von größeren kirchlichen Regionen, die 

in späterer Zeit als Patriarchate bekannt 

sind. Damit will gesagt sein, dass die im 

Westen üblicherweise vertretene Meinung, 

im Osten gebe es die Patriarchate bzw. die 

Patriarchal-Struktur, während im Westen 

immer eine andere Struktur bestand, näm-

lich die Papstkirche, nur bedingt Gültigkeit 

besitzt, und zwar nur dann, wenn man die 

heutige Situation der zwei Schwesterkir-

chen betrachtet, wie sie im zweiten Jahr-

tausend so deutlich differenziert wurde. 

Denn im ersten Jahrtausend galt selbstver-

ständlich auch für den Westen, also für die 

damalige westliche Kirche, d.h. für die heu-

tige römisch-katholische Kirche die gleiche 

Struktur wie im Osten. Dass es sich dabei 

um die Einheit der Gesamtkirche in der 

Vielfalt der autonomen Regionalkirchen 

gehandelt hat – und zwar aufgrund von 



24() Larentzakis e röm .-kath. Kirche Bemerkungen AUS orthodoxer Sicht

Entscheidungen der Okumenischen Kon- SCIN Zusammenhang ist das ich möchte
zilien ist evident. Demnach War die westT- CS hier bewusst wiederholen Was der
1C. Kirche, die heutige römisch-katholi- Jetzige aps ened1i AVI als Kegens-
sche Kirche, mıt dem kirchlichen Zentrum burger Universitätsprofessor In Graz, In
Rom eine Regionalkirche anderen, seInem viel zıiıti1erten Vortrag VO 26 Jän
die Patriarchat genannt wurden. Fur diese Ner 976 Wenn nämlich das
Struktur wurde VO  u den Okumenischen realisiert wird, Was damals gesagtl hat,
Konzilien eine Rangordnung der damals hätten WITr das schwierigste Problem In der
fünf wichtigsten kirchlichen Zentren mıt Okumene zwischen uNnseren Kirchen und

darüber hinaus ıIn der Gesamtökumeneihren utonomen Jurisdiktionsbereichen
bestimmt, nämlich KROMmM, Konstantinopel, überwunden. Joseph Katzınger kommen-
Alexandrien, Antiochien und Jerusalem. tierte eine Gru{fßsformel des grofßen Öku-
1ese Struktur bekannt als Pentarchie menischen Patriarchen VO  b Konstantiıno-
mıt dieser beschlossenen Reihenfolge und pel Athenagoras, mıt der Jener aps Paul
Rangordnung, kennt den Bischof von KROm, VI bel seInem Besuch ıIn Konstantinopel
den Papst, als ersten Bischof, nicht jedoch Juli 967 egrüßte. Damals
1mM Sinne des Vatikanums, sondern als der Patriarch gegenüber dem aps „Und
Primus inter pares.® siehe, WITFr en ıIn unNnscerIer

In diesem Zusammenhang ergibt jede mMenschHliche Erwartung den ersten
sich ein ema, das erneut hochaktue VO  b uns der Ehre nach, den Vorsitzenden
geworden ist, denn 1mM Bereich des offi- In der Liebe‘.“ Hierbei handelt CS sich
jellen theologischen Dialogs zwischen eine sehr wichtige Formulierung des Pat-
der Gesamtorthodoxie und der römisch- riarchen, welche die ach WwIe VOLF ültige
katholischen Kirche wird 1mM Augenblick Auffassung der Orthodoxie ZUFK tellung
das schwierige Problem der Strukturen des Bischof VO  u Rom widerspiegelt. Im
der Kirchen behandelt. Im Oktober 2007 pri 19/4 bemerkte Joseph Katzınger In
wurde In der Plenarsitzung der internatıiıo- Wılıen dazu: „ ES ist klar, dass der Patriarch

damıt nicht den ostkirchlichen Boden VOCI-nalen gemischten Kommi1iss1ıon ıIn Ravenna
ein wichtiges Dokument ber die der lässt, und sich nicht einem westlichen
Ersten der Bischöfe, Metropoliten, Pat- Jurisdiktionsprimat bekennt. Aber stellt
riarchen) auf den verschiedenen Ebenen eulillic. heraus, Was der ()sten ber die
der kirchlichen Jurisdiktionen OkKal, Reihenfolge der Kang und Recht glei-
gional, weltweit verabschiedet und chen 1SCHOTIe der Kirche hat und
gleich das ema der nächsten Plenarsit- CS ware 1U  b doch der ühe wert über-
ZUNS für das Jahr 2009 bestimmt. Es lautet: egen, OD dieses archaische Bekenntnis, das
„DIe des 1SCHOIS VO  b Rom In der VO  b ‚Jurisdiktionsprimat nichts weiß, aber
Commun1i1o ecclesiarum 1mM ersten Jahr- eine Erststellung Ehre time) und gape
ausend.“ In dieser Frage ist una  ingbar bekennt, nicht doch als eine dem ern der
arhern Schalien. Hoffnungsvoll In die- ac. genügende 1C. der tellung oms

Vgl mehr darüber 1n Larentzakis, IDER Papstamt AUS orthodoxer Sicht, 1: eIVL {4eS
(Ho.) Papstamt. Hoffnung, Chance, Ärgernis. Okumenische Diskussion ın einer globalisierten
Welt, Innsbruck 2000, 1 15—

240

6 Vgl. mehr darüber in: G. Larentzakis, Das Papstamt aus orthodoxer Sicht, in: S. Hell/L. Lies 
(Hg.), Papstamt. Hoff nung, Chance, Ärgernis. Ökumenische Diskussion in einer globalisierten 
Welt, Innsbruck 2000, 115–146.

Larentzakis / Die röm.-kath. Kirche – Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

Entscheidungen der Ökumenischen Kon-

zilien – ist evident. Demnach war die west-

liche Kirche, die heutige römisch-katholi-

sche Kirche, mit dem kirchlichen Zentrum 

Rom eine Regionalkirche unter anderen, 

die Patriarchat genannt wurden. Für diese 

Struktur wurde von den Ökumenischen 

Konzilien eine Rangordnung der damals 

fünf wichtigsten kirchlichen Zentren mit 

ihren autonomen Jurisdiktionsbereichen 

bestimmt, nämlich: Rom, Konstantinopel, 

Alexandrien, Antiochien und Jerusalem. 

Diese Struktur – bekannt als Pentarchie – 

mit dieser beschlossenen Reihenfolge und 

Rangordnung, kennt den Bischof von Rom, 

den Papst, als ersten Bischof, nicht jedoch 

im Sinne des I. Vatikanums, sondern als 

primus inter pares.6

In diesem Zusammenhang ergibt 

sich ein Thema, das erneut hochaktuell 

geworden ist, denn im Bereich des offi-

ziellen theologischen Dialogs zwischen 

der Gesamtorthodoxie und der römisch-

katholischen Kirche wird im Augenblick 

das schwierige Problem der Strukturen 

der Kirchen behandelt. Im Oktober 2007 

wurde in der Plenarsitzung der internatio-

nalen gemischten Kommission in Ravenna 

ein wichtiges Dokument über die Rolle der 

Ersten (der Bischöfe, Metropoliten, Pat-

riarchen) auf den verschiedenen Ebenen 

der kirchlichen Jurisdiktionen – lokal, re-

gional, weltweit – verabschiedet und zu-

gleich das Thema der nächsten Plenarsit-

zung für das Jahr 2009 bestimmt. Es lautet: 

„Die Rolle des Bischofs von Rom in der 

Communio ecclesiarum im ersten Jahr-

tausend.“ In dieser Frage ist unabdingbar 

Klarheit zu schaffen. Hoffnungsvoll in die-

sem Zusammenhang ist das – ich möchte 

es hier bewusst wiederholen –, was der 

jetzige Papst Benedikt XVI. als Regens-

burger Universitätsprofessor in Graz, in 

seinem viel zitierten Vortrag vom 26. Jän-

ner 1976 sagte. Wenn nämlich genau das 

realisiert wird, was er damals gesagt hat, 

hätten wir das schwierigste Problem in der 

Ökumene zwischen unseren Kirchen und 

darüber hinaus in der Gesamtökumene 

überwunden. Joseph Ratzinger kommen-

tierte eine Grußformel des großen öku-

menischen Patriarchen von Konstantino-

pel Athenagoras, mit der jener Papst Paul 

VI. bei seinem Besuch in Konstantinopel 

am 25. Juli 1967 begrüßte. Damals sagte 

der Patriarch gegenüber dem Papst: „Und 

siehe, wir haben in unserer Mitte gegen 

jede menschliche Erwartung den ersten 

von uns der Ehre nach, den ‚Vorsitzenden 

in der Liebe‘.“ Hierbei handelt es sich um 

eine sehr wichtige Formulierung des Pat-

riarchen, welche die nach wie vor gültige 

Auffassung der Orthodoxie zur Stellung 

des Bischof von Rom widerspiegelt. Im 

April 1974 bemerkte Joseph Ratzinger in 

Wien dazu: „Es ist klar, dass der Patriarch 

damit nicht den ostkirchlichen Boden ver-

lässt, und sich nicht zu einem westlichen 

Jurisdiktionsprimat bekennt. Aber er stellt 

deutlich heraus, was der Osten über die 

Reihenfolge der an Rang und Recht glei-

chen Bischöfe der Kirche zu sagen hat und 

es wäre nun doch der Mühe wert zu über-

legen, ob dieses archaische Bekenntnis, das 

von ‚Jurisdiktionsprimat‘ nichts weiß, aber 

eine Erststellung an Ehre (timé) und Agape 

bekennt, nicht doch als eine dem Kern der 

Sache genügende Sicht der Stellung Roms 



Larentzakis e röm. . -kath. Kirche Bemerkungen AUS orthodoxer Sicht 241

LIn der Kirche W werden könnte. damaligen Professors und Papstes
sehr helfen. Darüber MUSsSen WITFr uns VCI-Der amalige Professor Katzınger analy-

s1ıerte den Grufß des Patriarchen richtig und ständigen und den Dialog führen, wI1Ie ihn
bewertete ihn gemä: der Grundauffassung auch Sein Vorgänger, Johannes Paul LL., IN -
der orthodoxen Kirche SahzZ korrekt Also tensıiv verlangt hat Im gleichen Vortrag In
sich dessen voll bewusst, tellte damals (yjraz machte Joseph Katzınger und Jetzige
die Überlegung dass CN sich lohnen aps och eine weltere schwerwiegende
würde, ZUFK Lösung des TODIeEeMS VO  b dieser Feststellung, die als Ausgangspunkt des
orthodoxen Os1ılL1ion auszugehen. Nur e1n- notwendigen ökumenischen Dialogs dient,
inhalb re spater, 26 Jänner 1976,;, nämlich „Wer auf dem Boden der O-
kommentierte Katzınger den erwähnten ischen Theologie steht, kann gewifßs nicht
Grufß des Patriarchen Athenagoras In der infach die Primatslehre als null und nich-
(jrazer Universitätsaula erneut, jedoch mıt t1g erklärenLarentzakis / Die röm.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht  241  «7  in der Kirche gewertet werden könnte.  damaligen Professors und neuen Papstes  sehr helfen. Darüber müssen wir uns ver-  Der damalige Professor Ratzinger analy-  sierte den Gruß des Patriarchen richtig und  ständigen und den Dialog führen, wie ihn  bewertete ihn gemäß der Grundauffassung  auch sein Vorgänger, Johannes Paul II., in-  der orthodoxen Kirche ganz korrekt. Also  tensiv verlangt hat. Im gleichen Vortrag in  sich dessen voll bewusst, stellte er damals  Graz machte Joseph Ratzinger und jetzige  die Überlegung an, dass es sich lohnen  Papst noch eine weitere schwerwiegende  würde, zur Lösung des Problems von dieser  Feststellung, die als Ausgangspunkt des  orthodoxen Position auszugehen. Nur ein-  notwendigen ökumenischen Dialogs dient,  einhalb Jahre später, am 26. Jänner 1976,  nämlich: „Wer auf dem Boden der katho-  kommentierte Ratzinger den erwähnten  lischen Theologie steht, kann gewiß nicht  Gruß des Patriarchen Athenagoras in der  einfach die Primatslehre als null und nich-  Grazer Universitätsaula erneut, jedoch mit  tig erklären ... Aber er kann andererseits  einem sehr großen Unterschied. Er sag-  unmöglich die Primatsgestalt des 19. und  te nicht mehr, „es wäre der Mühe wert zu  20. Jahrhunderts für die einzig mögliche  9  überlegen, ob ...© sondern er stellt einfach  und allen Christen notwendige ansehen.“  positiv das Ergebnis seiner Überlegungen  Damit kann der echte, ökumenische Dia-  unmissverständlich und unzweideutig dar.  log eröffnet werden. Der jetzige Ökume-  So sagte er in seinem viel zitierten Gra-  nische Patriarch von Konstantinopel Bart-  zer Vortrag: „Rom muss vom Osten nicht  holomaios und die gesamte Orthodoxie  mehr an Primatslehre fordern, als auch  kennen und schätzen alle diese Äußerun-  im ersten Jahrtausend formuliert und ge-  gen des neuen Bischofs von Rom sehr. Als  lebt wurde. Wenn Patriarch Athenagoras  Patriarch Bartholomaios am 18. Juni 2004  am 25.7.1967 beim Besuch des Papstes im  in der Aula der Grazer Universität zum Eh-  Phanar diesen als Nachfolger Petri, als den  rendoktor der Katholisch-Theologischen  ersten an Ehre unter uns, den Vorsitzenden  Fakultät promoviert wurde, zitierte er in  der Liebe, benannte, findet sich im Mund  seiner Festrede alle diese Feststellungen  dieses großen Kirchenführers der wesentli-  und jetzigen Papstes und meinte dann u.a.  che Gehalt der Primatsaussagen des ersten  dazu: „Die Äußerungen unseres großen  Jahrtausends, und mehr muß Rom nicht  Vorgängers, des verewigten Patriarchen  verlangen.“® Die Quellen unserer Kirchen-  Athenagoras gelten nach wie vor auch heu-  geschichte also - und zwar jene unserer  te und für uns persönlich. Wir haben also  gemeinsamen Kirchengeschichte des Os-  vor uns neue Ansätze, auch diese schwie-  tens und des Westens aus dem 1. Jahrtau-  rige Frage gemeinsam, im ökumenischen  «10  send — können uns nach den Worten des  Dialog abzuklären.  Joseph Ratzinger, Anathema-Schisma. Die ekklesiologischen Folgerungen der Aufhebung der  Anathemata, in: Pro Oriente (Hg.), Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens. Koinonia — Ers-  tes ekklesiologisches Kolloquium zwischen orthodoxen und römisch-katholischen Theologen,  Wien-Lainz 1. bis 7. April 1974, Innsbruck-Wien-München 1976, 110.  Joseph Ratzinger, Prognosen für die Zukunft des Ökumenismus, in: Ökumenisches Forum  1(1977)36f.  Ebd.  10  Die Festrede des Ökumenischen Patriarchen Bartholomaios I. findet sich in: Ökumenisches Fo-  rum 26/27 (2003/2004), 22-29, hier 28.Aber kann andererseits
einem sehr großen Unterschie Er Sap- unmöglich die Primatsgestalt des und

nicht mehr, CN ware der ühe wert Jahrhunderts für die eINZIE mögliche
überlegen, OD C sondern stellt infach und en Christen notwendige ansehen.“
DOSILLV das rgebnis Se1lINer Überlegungen amı kann der echte, ökumenische D1ia-
unmissverständlich und unzweideutig dar. log eröffnet werden. Der Jetzige Okume-
So In seInem viel zıt1erten (jra- nische Patriarch VO  b Konstantinopel Bart-
ZCeI Vortrag: „ROom I11US5 VO ()sten nicht holomaios und die gesamte Orthodoxie
mehr Primatslehre fordern, als auch kennen und schätzen alle diese Außerun-
1mM ersten Jahrtausen formuliert und SC SCH des 1SCHOIS VO  b Rom sehr. Als
ebt wurde. Wenn Patriarch Athenagoras Patriarch Bartholomaios Junı 2004

25.7.1967 beim Besuch des Papstes 1mM In der Aula der (jrazer Unıiversıtat ZU. Eh-
Phanar diesen als Nachfolger etrl,; als den rendoktor der Katholisch-Theologischen
ersten Ehre J11S, den Vorsitzenden promovIlert wurde, ziulerte ıIn
der Liebe, benannte, findet sich 1mM und Se1lINer Festrede alle diese Feststellungen
dieses großen Kirchenführers der wesentli- und Jetzigen Papstes und meılinte dann
che Gehalt der Primatsaussagen des ersten dazu: „DIe AÄußerungen uUuNsSsSeres großen
Jahrtausends, und mehr muß Rom nicht Vorgängers, des verewigten Patriarchen
S  verlangen.” DIe Quellen unNnseIer Kirchen- Athenagoras gelten ach wI1Ie VOL auch heu-
geschichte also und ZW ar Jene unNnserIer und für uns persönlich. Wır en also
gemeinsamen Kirchengeschichte des (JIs- VOLF uns CUuU«C Ansätze, auch diese schwie-
tens und des estens AaUuSs dem Jahrtau- rige Frage gemeinsam, 1mM ökumenischen

10}send können uns ach den Worten des Dialog abzuklären

Joseph Katzınger, Anathema-Schisma. DIie ekklesiologischen Folgerungen der Aufhebung der
Anathemata, 1: Prg Oriente (Ho.) Auf dem Weg ZuUu!r Einheit des Glaubens. Kolmnon1a ErS-
([eS ekklesiologisches Kolloquium zwischen orthodoxen un: römisch-katholischen Theologen,
Wıen-Lalnz bis April 1974, Innsbruck-Wien-München 1976, 110
Joseph Katzınger, Prognosen für Cdie Zukunft des Okumenismus, 1: Okumenisches Forum
1977)36f.
Ebd
DIie Festrede des Okumenischen Patriarchen Bartholomaios findet sich 1n Okumenisches FO-
IU (2003/2004), 22-29, hier

241

7 Joseph Ratzinger, Anathema-Schisma. Die ekklesiologischen Folgerungen der Aufh ebung der 
Anathemata, in: Pro Oriente (Hg.), Auf dem Weg zur Einheit des Glaubens. Koinonia – Ers-
tes ekklesiologisches Kolloquium zwischen orthodoxen und römisch-katholischen Th eologen, 
Wien-Lainz 1. bis 7. April 1974, Innsbruck–Wien–München 1976, 110.

8 Joseph Ratzinger, Prognosen für die Zukunft  des Ökumenismus, in: Ökumenisches Forum 
1(1977)36f.

9 Ebd.
10 Die Festrede des Ökumenischen Patriarchen Bartholomaios I. fi ndet sich in: Ökumenisches Fo-

rum 26/27 (2003/2004), 22–29, hier 28.

Larentzakis / Die röm.-kath. Kirche – Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

in der Kirche gewertet werden könnte.“7 

Der damalige Professor Ratzinger analy-

sierte den Gruß des Patriarchen richtig und 

bewertete ihn gemäß der Grundauffassung 

der orthodoxen Kirche ganz korrekt. Also 

sich dessen voll bewusst, stellte er damals 

die Überlegung an, dass es sich lohnen 

würde, zur Lösung des Problems von dieser 

orthodoxen Position auszugehen. Nur ein-

einhalb Jahre später, am 26. Jänner 1976, 

kommentierte Ratzinger den erwähnten 

Gruß des Patriarchen Athenagoras in der 

Grazer Universitätsaula erneut, jedoch mit 

einem sehr großen Unterschied. Er sag-

te nicht mehr, „es wäre der Mühe wert zu 

überlegen, ob …“, sondern er stellt einfach 

positiv das Ergebnis seiner Überlegungen 

unmissverständlich und unzweideutig dar. 

So sagte er in seinem viel zitierten Gra-

zer Vortrag: „Rom muss vom Osten nicht 

mehr an Primatslehre fordern, als auch 

im ersten Jahrtausend formuliert und ge-

lebt wurde. Wenn Patriarch Athenagoras 

am 25.7.1967 beim Besuch des Papstes im 

Phanar diesen als Nachfolger Petri, als den 

ersten an Ehre unter uns, den Vorsitzenden 

der Liebe, benannte, findet sich im Mund 

dieses großen Kirchenführers der wesentli-

che Gehalt der Primatsaussagen des ersten 

Jahrtausends, und mehr muß Rom nicht 

verlangen.“8 Die Quellen unserer Kirchen-

geschichte also – und zwar jene unserer 

gemeinsamen Kirchengeschichte des Os-

tens und des Westens aus dem 1. Jahrtau-

send – können uns nach den Worten des 

damaligen Professors und neuen Papstes 

sehr helfen. Darüber müssen wir uns ver-

ständigen und den Dialog führen, wie ihn 

auch sein Vorgänger, Johannes Paul II., in-

tensiv verlangt hat. Im gleichen Vortrag in 

Graz machte Joseph Ratzinger und jetzige 

Papst noch eine weitere schwerwiegende 

Feststellung, die als Ausgangspunkt des 

notwendigen ökumenischen Dialogs dient, 

nämlich: „Wer auf dem Boden der katho-

lischen Theologie steht, kann gewiß nicht 

einfach die Primatslehre als null und nich-

tig erklären … Aber er kann andererseits 

unmöglich die Primatsgestalt des 19. und 

20. Jahrhunderts für die einzig mögliche 

und allen Christen notwendige ansehen.“9 

Damit kann der echte, ökumenische Dia-

log eröffnet werden. Der jetzige Ökume-

nische Patriarch von Konstantinopel Bart-

holomaios und die gesamte Orthodoxie 

kennen und schätzen alle diese Äußerun-

gen des neuen Bischofs von Rom sehr. Als 

Patriarch Bartholomaios am 18. Juni 2004 

in der Aula der Grazer Universität zum Eh-

rendoktor der Katholisch-Theologischen 

Fakultät promoviert wurde, zitierte er in 

seiner Festrede alle diese Feststellungen 

und jetzigen Papstes und meinte dann u.a. 

dazu: „Die Äußerungen unseres großen 

Vorgängers, des verewigten Patriarchen 

Athenagoras gelten nach wie vor auch heu-

te und für uns persönlich. Wir haben also 

vor uns neue Ansätze, auch diese schwie-

rige Frage gemeinsam, im ökumenischen 

Dialog abzuklären.“10



247 Larentzakis e röm .-kath. Kirche Bemerkungen AUS orthodoxer Sicht

Aus dem Jahrtausen und AaUS den chen 1982) des OIlıziellen Theologischen
gemeinsamen Entscheidungen der Oku- Dialogs zwischen unseren Kirchen, wird
menischen Konzilien kann auch ein ande- die Frage ach der MI1SS1O CAaNON1ICA und
Ies ema erwähnt werden, das vielleicht der sakramentalen Bedeutung und Fun-
primär ein internes römisch-katholisches dierung des Bischofsamtes erwähnt. Der
ema SeiIn scheint, jedoch ebenfalls SC rühere orthodoxe Ko-Präsident dieses of-
samtchristliche und ökumenische 1men- fiziellen Dialogs, der Erzbischof VO  b Aus-
S1ONen einnehmen kann. Es handelt sich tralien, Stylianos, stellt diese Frage direkt

die Art und e1ISse, WIE die 1SCHOofe In den Jetzıgen aps enedL. AVI als ein
der Kirche este werden. on se1it dem grofßes ökumenisches Problem.!*
ersten Okumenischen Konzil VO  b IVAR
(325, anon und und arau. folgend
bei anderen Okumenischen Konzilien und Zur Dastoralen Praxıs
welteren Synoden‘ wird immer wleder be-
stimmt, dass die 1SCHhOTIe VO  b der Synode E1n Themenbereich, der innerhalb der

römisch-katholischen Kirche Cdiskutierteiner Kegion mıt Mehrheitsbeschlüssen
gewählt und VO Metropoliten bestätigt wird und die Pastoral ıIn den einzelnen |DJE
werden. Ohne die Bestätigung Urc. den Ozesen beschäftigt, ist der des Sakraments
Metropoliten ist eine solche Wahl ungültig. der Ehe, der Möglichkeit einer eschel-
Jene Bischöfe, die el handeln, sind dung ach dem Scheitern einer Ehe und
nächst Elektoren, S1€ wählen zunächst die kirchliche Wiederverheiratung. amı
den Kandidaten, ihn anschliefßfßend hängt dann die Frage der Zu-
weihen. Innerhalb der römisch-katholi- assung VO  u geschiedenen Wiederver-
schen Kirche wird heute ein anderer MO- heirateten ZUFK eiligen OMMUNICON Ich
dus praktiziert: DIe 1SCHOTIe werden weiß, dass zahlreiche Diskussionen eführt
VO aps ernannt Ich möchte mich In die werden und dass viele 1SCHOTIe sich sehr
nterne Strukturregelung oder Problematik intensiv bemühen, pastorale Ösungen

finden, die den chmerz der Betroffenender Schwesterkirche nicht einmischen, Je-
doch handelt CS sich hier ein ema, indern helfen sollen 1e8es Handeln kann
das nicht 1Ur innerhalb dieser Kirche 1M- vielleicht Oomentane inoffizielle Ösungen
Iler wleder latent oder manifest vorhan- finden, jedoch IHNan eine allgemei-
den oder Cdiskutiert wird, sondern auch als 1E egelung innerhalb der Fro-
ökumenisches ema erwähnt wiIird. Auch misch-katholischen Kirche. M Mer wleder
1mM gemeinsamen Dokument VO  b Mun- I11US5 ich bei vielen ökumenischen Diskus-

11 Vgl Larentzakis, Wiıe wird 111all Bischof ın der Orthodoxen Kirche?®, 1n TLicechmann (Ho.)
Demokratie Uun: Kirche. Erfahrungen AUS der Geschichte, (Giraz-Wien 1997, 107-1535
Erzbischof Stylianos fragte aps Benedikt XVI „Kann der Jjetz1ge apst, als Theologe, verbind-
ich erklären, dass Cdie Bischöfe der römisch-katholischen Kirche, indem 61€ direkt VOoO Bischof
VOoO  3 Kom ‚angestellt' werden Uun: nicht durch 1nN€e Synode gewählt werden, dass 61€ gleich-gültig
sSind miıt den VOo  3 einer kanonischen Synode gewählten Bischöfen der Orthodoxen?“: siehe: Pa-
pısm the insurmountable obstacle of christian unity, 1: Volce of Orthodoxy. Ofhcial publica-
t1on of the Greek Orthodox Archdiocese of Australia, Band 29, Nr , Heft 326, August 2007, al
Im UÜbrigen WT Stylianos Student des Jetzigen Papstes, als Cieser ın Bonn als Professor atıg WT

un: der Jetz1ge Erzbischof damals dort Postdiplom- Studien absolvjerte.

242

11 Vgl. G. Larentzakis, Wie wird man Bischof in der Orthodoxen Kirche?, in: M. Liebmann (Hg.), 
Demokratie und Kirche. Erfahrungen aus der Geschichte, Graz–Wien 1997, 107–135.

12 Erzbischof Stylianos fragte Papst Benedikt XVI.: „Kann der jetzige Papst, als Th eologe, verbind-
lich erklären, dass die Bischöfe der römisch-katholischen Kirche, indem sie direkt vom Bischof 
von Rom ‚angestellt‘ werden und nicht durch eine Synode gewählt werden, dass sie gleich-gültig 
sind mit den von einer kanonischen Synode gewählten Bischöfen der Orthodoxen?“; siehe: Pa-
pism – the insurmountable obstacle of christian unity, in: Voice of Orthodoxy. Offi  cial publica-
tion of the Greek Orthodox Archdiocese of Australia, Band 29, Nr. 8, Heft  326, August 2007, 91.

 Im Übrigen war Stylianos Student des jetzigen Papstes, als dieser in Bonn als Professor tätig war 
und der jetzige Erzbischof damals dort Postdiplom-Studien absolvierte.

Larentzakis / Die röm.-kath. Kirche – Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

Aus dem 1. Jahrtausend und aus den 

gemeinsamen Entscheidungen der Öku-

menischen Konzilien kann auch ein ande-

res Thema erwähnt werden, das vielleicht 

primär ein internes römisch-katholisches 

Thema zu sein scheint, jedoch ebenfalls ge-

samtchristliche und ökumenische Dimen-

sionen einnehmen kann. Es handelt sich 

um die Art und Weise, wie die Bischöfe in 

der Kirche bestellt werden. Schon seit dem 

ersten Ökumenischen Konzil von Nizäa 

(325, Kanon 4 und 6) und darauf folgend 

bei anderen Ökumenischen Konzilien und 

weiteren Synoden11 wird immer wieder be-

stimmt, dass die Bischöfe von der Synode 

einer Region mit Mehrheitsbeschlüssen 

gewählt und vom Metropoliten bestätigt 

werden. Ohne die Bestätigung durch den 

Metropoliten ist eine solche Wahl ungültig. 

Jene Bischöfe, die dabei handeln, sind zu-

nächst Elektoren, d.h. sie wählen zunächst 

den Kandidaten, um ihn anschließend zu 

weihen. Innerhalb der römisch-katholi-

schen Kirche wird heute ein anderer Mo-

dus praktiziert: Die neuen Bischöfe werden 

vom Papst ernannt. Ich möchte mich in die 

interne Strukturregelung oder Problematik 

der Schwesterkirche nicht einmischen, je-

doch handelt es sich hier um ein Thema, 

das nicht nur innerhalb dieser Kirche im-

mer wieder latent oder manifest vorhan-

den oder diskutiert wird, sondern auch als 

ökumenisches Thema erwähnt wird. Auch 

im gemeinsamen Dokument von Mün-

chen (1982), des offiziellen Theologischen 

Dialogs zwischen unseren Kirchen, wird 

die Frage nach der Missio canonica und 

der sakramentalen Bedeutung und Fun-

dierung des Bischofsamtes erwähnt. Der 

frühere orthodoxe Ko-Präsident dieses of-

fiziellen Dialogs, der Erzbischof von Aus-

tralien, Stylianos, stellt diese Frage direkt 

an den jetzigen Papst Benedikt XVI. als ein 

großes ökumenisches Problem.12

Zur pastoralen Praxis

Ein Themenbereich, der innerhalb der 

römisch-katholischen Kirche diskutiert 

wird und die Pastoral in den einzelnen Di-

özesen beschäftigt, ist der des Sakraments 

der Ehe, der Möglichkeit einer Eheschei-

dung nach dem Scheitern einer Ehe und 

die kirchliche Wiederverheiratung. Damit 

zusammen hängt dann die Frage der Zu-

lassung von geschiedenen Wiederver-

heirateten zur heiligen Kommunion. Ich 

weiß, dass zahlreiche Diskussionen geführt 

werden und dass viele Bischöfe sich sehr 

intensiv bemühen, pastorale Lösungen zu 

finden, die den Schmerz der Betroffenen 

lindern helfen sollen. Dieses Handeln kann 

vielleicht momentane inoffizielle Lösungen 

finden, jedoch erwartet man eine allgemei-

ne Regelung innerhalb der gesamten rö-

misch-katholischen Kirche. Immer wieder 

muss ich bei vielen ökumenischen Diskus-



Larentzakis e röm. . -kath. Kirche Bemerkungen AUS orthodoxer Sicht 2453

S1iONen ber die orthodoxe Theologie und halb der orthodoxen Kirche geschieden
1st. Dann rlaubt die römisch-katholischeTaxXls bezüglich des angesprochenen Sak-

raments Uuskun geben Auch hier ist Kirche eine solche Eheschliefßsung nicht.
nächst festzustellen, dass diese Problematik Warum“® DIe Antwort, die ich bekomme,

ıst DIe katholische Kirche rlaubt keineeine Angelegenheit der römisch-katholi-
schen Kirche ist; S1e 111U55 sich diesen Fra- kirchliche Eheschließung VO  u Geschie-
SCH selbst tellen und sich die Antworten denen. Das ist bekannt. Dennoch w1IisSssen
geben Oft werde ich allerdings efragt, OD WITFr auch, dass die römisch-katholische
die orthodoxe PraxIıs eine einselt1ige, spate- Kirche immer wileder und Urc. Höchst-

Lösung 1Ur innerhalb der orthodoxen entscheidungen, auch Urc. das LL Vatika-
Kirche SEl DIes I11US5 ich verneiınen, denn H1U die Sakramente der orthodoxen KIır-
WITFr en CN hier mıt einer Taxls AaUuSs der che anerkennt: S1€ sind „‚nich 1Ur g  1g ,
frühen Kirche tun, die auch innerhalb sondern auch eine gewWISSe (ottesdienst-
des mperium Romanum, Urc. die kal- gemeinschaft „ratsam“”, wI1Ie das Okumenis-
serliche Gesetzgebung konkretisiert WUL - musdekret formuliert (3 I) 15) Wenn also

1mM sakramentalen Leben der orthodoxende Hıer Se1 nebenbeli festgehalten: Es han-
delt sich €1 nicht das „Byzantinische Kirche gemä: ihrer Theologie und kano-
Reich”, auch nicht den „Byzantinischen nischen PraxIıs eine Ehescheidung MOg-

ich ist der Geschiedene wird TCAIILC.Kaiser“ der „byzantinischen e1CNSKIr-
che“. Wenn VO  u einer „Reichskirche” als heiratsfähig betrachtet und darf bis
spricht, I11US5 IHNan das Reich 1mM (JIs- drei Mal kirchlich-sakramental heiraten
ten und 1mM Westen melınen. DIe römischen musste dies katholischerseits innerhalb der
Kalser en auch VO  b Konstantinopel AaUS allgemeinen Anerkennung der Sakramente
für die Gesamtkirche die Okumenischen der orthodoxen Kirche ebenso anerkannt

werden und der orthodoxerseits Helılirats-Konzilien einberufen, die heute In glei-
cher elise VO  b der römisch-katholischen fähige einen römisch-katholischen Partner
Kirche anerkannt werden. Darüber ist also heiraten dürfifen. Ansonsten 1111US55 die off{i-
eine sinnvolle und notwendige Diskussion ZzZi1e beschlossene Anerkennung der akra-
erforderlich der orthodoxen Kirche hinterfragt

DIe unterschiedliche Taxls In uNnseren werden. DIe ökumenischen KONnsequenzen
Kirchen‘® bedeutet ferner ein unmittel- AaUuSs dieser Problematik sind evident.
bares ökumenisches Problem, das Men-
schen er die Je AaUS uNnseren Kirchen
kommen und heiraten wollen. Zunächst Zur römisch-katholischen Theologıe
w1Iissen WITL, dass dies grundsätzlich-
blematisch ist, Wenn die entsprechenden E1n Phänomen, das ich 1mM Laufe der
Formalitäten DOSILLV erledigt werden. Das jahrzehntelangen Tätigkeit genere
Problem beginnt aber, WEnnn der orthodoxe Zentral- und Westeuropa innerhalb der
Partner, Mann oder Frau, TCAIILC. inner- römisch-katholischen Theologie festzu-

Vgl Larentzakis, Ehe, Ehescheidung Uun: Wiederverheiratung ın der Orthodoxen Kirche,
1n IhPQ 125 1977 25()-—-261 Ders., Ehe Myster1um der Liebe Orthodoxe Aspekte ZuUu!r Ehe,
Ehescheidung Uun: Wiederverheiratung, 1: TLiebmann (He.) War Cdie FEhe Immer unauflös-
lLich®, Limburg 2002, 56—96

243

13 Vgl. G. Larentzakis, Ehe, Ehescheidung und Wiederverheiratung in der Orthodoxen Kirche, 
in: Th PQ 125 (1977), 250–261. Ders., Ehe – Mysterium der Liebe. Orthodoxe Aspekte zur Ehe, 
Ehescheidung und Wiederverheiratung, in: M. Liebmann (Hg.), War die Ehe immer unaufl ös-
lich?, Limburg 2002, 56–96.

Larentzakis / Die röm.-kath. Kirche – Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

sionen über die orthodoxe Theologie und 

Praxis bezüglich des angesprochenen Sak-

raments Auskunft geben. Auch hier ist zu-

nächst festzustellen, dass diese Problematik 

eine Angelegenheit der römisch-katholi-

schen Kirche ist; sie muss sich diesen Fra-

gen selbst stellen und sich die Antworten 

geben. Oft werde ich allerdings gefragt, ob 

die orthodoxe Praxis eine einseitige, späte-

re Lösung nur innerhalb der orthodoxen 

Kirche sei. Dies muss ich verneinen, denn 

wir haben es hier mit einer Praxis aus der 

frühen Kirche zu tun, die auch innerhalb 

des Imperium Romanum, durch die kai-

serliche Gesetzgebung konkretisiert wur-

de. Hier sei nebenbei festgehalten: Es han-

delt sich dabei nicht um das „Byzantinische 

Reich“, auch nicht um den „Byzantinischen 

Kaiser“ der „byzantinischen Reichskir-

che“. Wenn man von einer „Reichskirche“ 

spricht, muss man das ganze Reich im Os-

ten und im Westen meinen. Die römischen 

Kaiser haben auch von Konstantinopel aus 

für die Gesamtkirche die Ökumenischen 

Konzilien einberufen, die heute in glei-

cher Weise von der römisch-katholischen 

Kirche anerkannt werden. Darüber ist also 

eine sinnvolle und notwendige Diskussion 

erforderlich.

Die unterschiedliche Praxis in unseren 

Kirchen13 bedeutet ferner ein unmittel-

bares ökumenisches Problem, das Men-

schen betrifft, die je aus unseren Kirchen 

kommen und heiraten wollen. Zunächst 

wissen wir, dass dies grundsätzlich unpro-

blematisch ist, wenn die entsprechenden 

Formalitäten positiv erledigt werden. Das 

Problem beginnt aber, wenn der orthodoxe 

Partner, Mann oder Frau, kirchlich inner-

halb der orthodoxen Kirche geschieden 

ist. Dann erlaubt die römisch-katholische 

Kirche eine solche Eheschließung nicht. 

Warum? Die Antwort, die ich bekomme, 

ist: Die katholische Kirche erlaubt keine 

kirchliche Eheschließung von Geschie-

denen. Das ist bekannt. Dennoch wissen 

wir auch, dass die römisch-katholische 

Kirche immer wieder und durch Höchst-

entscheidungen, auch durch das II. Vatika-

num, die Sakramente der orthodoxen Kir-

che anerkennt; sie sind „nicht nur gültig“, 

sondern auch eine gewisse Gottesdienst-

gemeinschaft „ratsam“, wie das Ökumenis-

musdekret formuliert (3, I, 15). Wenn also 

im sakramentalen Leben der orthodoxen 

Kirche – gemäß ihrer Theologie und kano-

nischen Praxis – eine Ehescheidung mög-

lich ist – der so Geschiedene wird kirchlich 

als heiratsfähig betrachtet und darf bis zu 

drei Mal kirchlich-sakramental heiraten –, 

müsste dies katholischerseits innerhalb der 

allgemeinen Anerkennung der Sakramente 

der orthodoxen Kirche ebenso anerkannt 

werden und der orthodoxerseits Heirats-

fähige einen römisch-katholischen Partner 

heiraten dürfen. Ansonsten muss die offi-

ziell beschlossene Anerkennung der Sakra-

mente der orthodoxen Kirche hinterfragt 

werden. Die ökumenischen Konsequenzen 

aus dieser Problematik sind evident.

Zur römisch-katholischen Theologie

Ein Phänomen, das ich im Laufe der 

jahrzehntelangen Tätigkeit generell in 

Zentral- und Westeuropa innerhalb der 

römisch-katholischen Theologie festzu-



244

Eremd un faszinierend:
der christliche scten

ELDEMANN
DiIie Kirchen des
christlichen (O)stens
Orthodoxe. orientalische und mM1
Rom unmıerte Ostkirchen

N» e s]ale18

Johannes Oeldemann
Die Kirchen des
christlichen (Ostens

V, d Orthodoxe, orjentalische un:
mıt Rom unıerte Ostkirchen
2., aktuahsıierte Auflage
Reihe LOPOS taschenbücher
2724 Seıiten, kart
ISEN. 4/5-3-5236/-05/7-6

(D) LÖ;  S 20,50

Fremd und faszınıerend wıirken die Kırchen des christlichen ()stens auf „WEST-
lıche“ Chrısten. Der Autor bletet elinen olıden und hochinteressanten 1NDIIC ıIn
Geschichte, heutige Verbreitung (mıit besonderer Berücksichtigung des eutsch-
sprachigen Raums), Strukturen, Glaubenslehre und Rıten der Ööstliıchen Orthodo-
XCIl, Oormentalhischen un m1 Rom unlerten) Kırchen.

„Johannes Oeldemann, CIM Kenner der Orthodoxte, hat CIM ichtes Kompendium
geschichtlich-theologischer Fragen ZUT 1E  a des qOhrıistlichen ()stens zusammengestellt,
kompetent, detatlreich, überzeugend. Chriıst ıIn der Gegenwart)

Verlag Friedrich Pustert www.pDpuUustet.de

244

Verlag Friedrich Pustet www.pustet.de

Fremd und faszinierend:
der christliche Osten

Fremd und faszinierend – so wirken die Kirchen des christlichen Ostens auf „west-
liche“ Christen. Der Autor bietet einen soliden und hochinteressanten Einblick in
Geschichte, heutige Verbreitung (mit besonderer Berücksichtigung des deutsch-
sprachigen Raums), Strukturen, Glaubenslehre und Riten der östlichen (orthodo-
xen, orientalischen und mit Rom unierten) Kirchen.

„Johannes Oeldemann, ein Kenner der Orthodoxie, hat ein dichtes Kompendium
geschichtlich-theologischer Fragen zur Vielfalt des christlichen Ostens zusammengestellt,
kompetent, detailreich, überzeugend.“ (Christ in der Gegenwart)

Johannes Oeldemann
Die Kirchen des
christlichen Ostens
Orthodoxe, orientalische und
mit Rom unierte Ostkirchen

2., aktualisierte Auflage
Reihe: topos taschenbücher
224 Seiten, kart.
ISBN: 978-3-8367-0577-6
€ (D) 10,90/sFr 20,50



Larentzakis e röm. . -kath. Kirche Bemerkungen AUS orthodoxer Sicht 245

tellen glaube, 1St, dass viele Theologen bis Verwlirrungen herrühren, die das Ööku-
ihre theologische Meinung sehr stark enTl- menische nliegen nicht gerade ördern.
wickeln Unterschiedslos gilt dies für viele DIe gemeinsam beschlossenen und VCI-

theologische Fächer. Dabei ist nicht klar abschiedeten Dokumente des OIliziellen
festzustellen, Was private Meinung ist und Theologischen Dialogs MUSSsSen dann doch
Was die der OIlıziellen römisch-katholi- respektiert werden.
schen Kirche. (Gerade hier entwickelt sich Hıer zeigt sich, WwIe ich me1ne, ein doch
ein Kontflikt zwischen der wissenschaft- spannungsvolles Verhältnis, das sich ZW1-
lichen Freiheit und dem OIllıziellen Lehr- schen Zwel Extremen bewegt: Aufder einen

Selte eine bsolut verstandene Freiheitam L, der sich manchmal In Reaktionen
verschiedener (sruppen, ıIn Erklärungen —wissenschaftlich begründet oder nicht
us  s artikulierte. Dem ist schwierig erecht und auf der anderen Selte ein blofßes e71-

tieren VO  b bereits Urc. das offizielle Lehr-werden, insofern offiziell manche theo-
logische Posıtionen zentral entwickelt amnı  —_ fixierten Formulierungen. Schliefßlic.
sind, dass VO  u vielen römisch-katholi- werden Kategorien wI1Ie konservativ oder
schen Theologen Begründungsbedarf progressiV, fundamentalistisch oder eliebig
ihre eigene Kirche angemeldet wird, der Je-Larentzakis / Die röm.-kath. Kirche - Bemerkungen aus orthodoxer Sicht  245  stellen glaube, ist, dass viele Theologen  bis Verwirrungen herrühren, die das öku-  ihre theologische Meinung sehr stark ent-  menische Anliegen nicht gerade fördern.  wickeln. Unterschiedslos gilt dies für viele  Die gemeinsam beschlossenen und ver-  theologische Fächer. Dabei ist nicht klar  abschiedeten Dokumente des offiziellen  festzustellen, was private Meinung ist und  Theologischen Dialogs müssen dann doch  was die der offiziellen römisch-katholi-  respektiert werden.  schen Kirche. Gerade hier entwickelt sich  Hier zeigt sich, wie ich meine, ein doch  ein Konflikt zwischen der wissenschaft-  spannungsvolles Verhältnis, das sich zwi-  lichen Freiheit und dem offiziellen Lehr-  schen zwei Extremen bewegt: Auf der einen  Seite eine absolut verstandene Freiheit  amt, der sich manchmal in Reaktionen  verschiedener Gruppen, in Erklärungen  -wissenschaftlich begründet oder nicht —  usw. artikulierte, Dem ist schwierig gerecht  und auf der anderen Seite ein bloßes Rezi-  tieren von bereits durch das offizielle Lehr-  zu werden, insofern offiziell manche theo-  logische Positionen so zentral entwickelt  amt fixierten Formulierungen. Schließlich  sind, so dass von vielen römisch-katholi-  werden Kategorien wie konservativ oder  schen Theologen Begründungsbedarf an  progressiv, fundamentalistisch oder beliebig  ihre eigene Kirche angemeldet wird, der je-  ... herangezogen, um das jeweilige Gegen-  doch nicht immer für sie zufriedenstellend  über zu beurteilen. Selbstverständlich wer-  gegeben wird. Als Konsequenz entstehen  den von beiden Seiten ähnliche Argumen-  größere oder kleinere Konflikte. Andern-  te gebraucht, begründet aus der Motivation  teils gibt es wissenschaftlich arbeitende  um die Erhaltung und Formulierung der  Theologen, die, selbst wenn ihre Aussa-  Wahrheit und des Richtigen. Und tatsäch-  gen von der offiziellen Linie des Vatikans  lich gibt es große Anstrengungen und Be-  bzw. des römisch-katholischen Lehramtes  mühungen nicht nur in der theologischen  unterschiedlich sind, meinen, sie vertreten  Arbeit, sondern auch in der Pastoral, etwa  die authentisch römisch-katholische Mei-  durch verschiedene Aktivitäten und Ini-  nung oder Interpretation. Auch in diesem  tiativen, die als modern und wirksam be-  trachtet werden, die christliche Botschaft  Fall entsteht eine Schwierigkeit nicht nur  innerhalb der römisch-katholischen Kir-  den modernen Menschen plausibel und  che, sondern gerade angesichts der öku-  annehmbar zu vermitteln. Dem Erfin-  menischen Diskussion. Daraus sind Kon-  dungsgeist sind dabei fast keine Grenzen  sequenzen zu ziehen, sowohl im Fall der  gesetzt. Dabei wird mit Einschränkungen  Übereinstimmung als auch im Rahmen der  nicht ausreichend der Tatsache Rechnung  Eventualität, den klärenden theologischen  getragen, dass Kontinuität und Identität  Dialog fortzusetzen und zu vertiefen, um  sehr stark zusammenhängen und mitunter  eine Übereinstimmung zu erzielen. Dies  die versuchten „Paradigmenwechsel“ nicht  gilt nicht nur bei der theoretischen Erörte-  immer die beabsichtigen Erfolge zeitigen.  rung von verschiedenen Thernen, sondern  Ich meine hier nicht das Festhalten mit  allen Mitteln an einer statischen und me-  besonders bezüglich mancher Haltungen  der schon jetzt realisierten kirchlichen und  chanischen oder rein formellen Tradition.  sakramentalen Gemeinschaft. Oft wird das  Tradition muss dynamisch verstanden  praktiziert, was so offiziell noch nicht ge-  werden, als ein kontinuierliches Wachstum  regelt oder erlaubt wird. Von daher wird  eines lebendigen Organismus, der in der  klar, dass daraus manche Unsicherheiten  konkreten jeweiligen Epoche und im kon-herangezogen, das jeweilige egen-
doch nicht immer für S1€ zufriedenstellend ber beurteilen. Selbstverständlic. WECI -

egeben wird. Als KONsequenz entstehen den VO  u beiden Selten ahnlıche Argumen-
größere oder kleinere ONnIilLkte Andern- gebraucht, begründet AaUuSs der Motivation
teils gibt CS wissenschaftlich arbeitende die Erhaltung und Formulierung der
Theologen, die, selbst WEnnn ihre Aussa- ahrher und des Richtigen. Und tatsäch-
SCH VO  b der OMziellen 1N1€e des Vatikans ich gibt CS grofße Anstrengungen und Be-
Dbzw. des römisch-katholischen Lehramtes mühungen nicht 1Ur In der theologischen
unterschiedlich sind, meınen, S1€ vertretien Arbeit, sondern auch In der Pastoral, etwa
die authentisch römisch-katholische Me1l- Uurc verschiedene Aktivitäten und Inı-
NUuNg oder Interpretation. Auch In diesem t1atıven, die als modern und wirksam be-

trachtet werden, die CAFrs  1che BotschaftFall entsteht eine Schwierigkeit nicht 1Ur

innerhalb der römisch-katholischen KIr- den modernen Menschen plausibel und
che, sondern gerade angesichts der Öku- annehmbar vermitteln. Dem Erfin-
menischen Diskussion. araus sind Kon- dungsgeist sind €1 fast keine (Girenzen
SCUJUCHNZECN ziehen, sowohl 1mM Fall der gesetzt. Dabe!i wird mıt Einschränkungen
Übereinstimmung als auch 1mM Rahmen der nicht ausreichend der Tatsache echnung
Eventualität, den klärenden theologischen > dass Kontinulta und Identität
Dialog fortzusetzen und vertiefen, sehr stark zusammenhängen und mM1ıtLunter
eine Übereinstimmung erzielen. DIes die versuchten „Paradigmenwechsel” nicht
gilt nicht 1Ur bei der theoretischen Eroörte- immer die beabsichtigen Erfolge zeitigen.
LunNng VO  b verschiedenen Themen, sondern Ich me1ıne hier nicht das Festhalten mıt

en Mitteln einer statischen undbesonders bezüglich mancher Haltungen
der schon Jetz realisierten kirchlichen und chanischen oder rein formellen Tradition.
sakramentalen (GGemeinsc. Oft wird das Tradition 111U55 dynamisch verstanden
praktiziert, Was offiziell och nicht SC werden, als ein kontinuierliches Wachstum
regelt oder rlaubt wird. Von er wird eiInes lebendigen Urganismus, der In der
klar, dass daraus manche Unsicherheiten konkreten jeweiligen Epoche und 1mM kon-

245Larentzakis / Die röm.-kath. Kirche – Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

stellen glaube, ist, dass viele Theologen 

ihre theologische Meinung sehr stark ent-

wickeln. Unterschiedslos gilt dies für viele 

theologische Fächer. Dabei ist nicht klar 

festzustellen, was private Meinung ist und 

was die der offiziellen römisch-katholi-

schen Kirche. Gerade hier entwickelt sich 

ein Konflikt zwischen der wissenschaft-

lichen Freiheit und dem offiziellen Lehr-

amt, der sich manchmal in Reaktionen 

verschiedener Gruppen, in Erklärungen 

usw. artikulierte. Dem ist schwierig gerecht 

zu werden, insofern offiziell manche theo-

logische Positionen so zentral entwickelt 

sind, so dass von vielen römisch-katholi-

schen Theologen Begründungsbedarf an 

ihre eigene Kirche angemeldet wird, der je-

doch nicht immer für sie zufriedenstellend 

gegeben wird. Als Konsequenz entstehen 

größere oder kleinere Konflikte. Andern-

teils gibt es wissenschaftlich arbeitende 

Theologen, die, selbst wenn ihre Aussa-

gen von der offiziellen Linie des Vatikans 

bzw. des römisch-katholischen Lehramtes 

unterschiedlich sind, meinen, sie vertreten 

die authentisch römisch-katholische Mei-

nung oder Interpretation. Auch in diesem 

Fall entsteht eine Schwierigkeit nicht nur 

innerhalb der römisch-katholischen Kir-

che, sondern gerade angesichts der öku-

menischen Diskussion. Daraus sind Kon-

sequenzen zu ziehen, sowohl im Fall der 

Übereinstimmung als auch im Rahmen der 

Eventualität, den klärenden theologischen 

Dialog fortzusetzen und zu vertiefen, um 

eine Übereinstimmung zu erzielen. Dies 

gilt nicht nur bei der theoretischen Erörte-

rung von verschiedenen Themen, sondern 

besonders bezüglich mancher Haltungen 

der schon jetzt realisierten kirchlichen und 

sakramentalen Gemeinschaft. Oft wird das 

praktiziert, was so offiziell noch nicht ge-

regelt oder erlaubt wird. Von daher wird 

klar, dass daraus manche Unsicherheiten 

bis Verwirrungen herrühren, die das öku-

menische Anliegen nicht gerade fördern. 

Die gemeinsam beschlossenen und ver-

abschiedeten Dokumente des offiziellen 

Theologischen Dialogs müssen dann doch 

respektiert werden.

Hier zeigt sich, wie ich meine, ein doch 

spannungsvolles Verhältnis, das sich zwi-

schen zwei Extremen bewegt: Auf der einen 

Seite eine absolut verstandene Freiheit 

–wissenschaftlich begründet oder nicht – 

und auf der anderen Seite ein bloßes Rezi-

tieren von bereits durch das offizielle Lehr-

amt fixierten Formulierungen. Schließlich 

werden Kategorien wie konservativ oder 

progressiv, fundamentalistisch oder beliebig 

… herangezogen, um das jeweilige Gegen-

über zu beurteilen. Selbstverständlich wer-

den von beiden Seiten ähnliche Argumen-

te gebraucht, begründet aus der Motivation 

um die Erhaltung und Formulierung der 

Wahrheit und des Richtigen. Und tatsäch-

lich gibt es große Anstrengungen und Be-

mühungen nicht nur in der theologischen 

Arbeit, sondern auch in der Pastoral, etwa 

durch verschiedene Aktivitäten und Ini-

tiativen, die als modern und wirksam be-

trachtet werden, die christliche Botschaft 

den modernen Menschen plausibel und 

annehmbar zu vermitteln. Dem Erfin-

dungsgeist sind dabei fast keine Grenzen 

gesetzt. Dabei wird mit Einschränkungen 

nicht ausreichend der Tatsache Rechnung 

getragen, dass Kontinuität und Identität 

sehr stark zusammenhängen und mitunter 

die versuchten „Paradigmenwechsel“ nicht 

immer die beabsichtigen Erfolge zeitigen.

Ich meine hier nicht das Festhalten mit 

allen Mitteln an einer statischen und me-

chanischen oder rein formellen Tradition. 

Tradition muss dynamisch verstanden 

werden, als ein kontinuierliches Wachstum 

eines lebendigen Organismus, der in der 

konkreten jeweiligen Epoche und im kon-



246 Larentzakis e röm .-kath. Kirche Bemerkungen AUS orthodoxer Sicht

kreten jeweiligen (Ort en und gedeihen en und ZWarLr sowohl 1mM theologischen
111U58585 DIe prophetische Stimme und das Dialog als auch In der praktischen irch-
Wagnıs, kontextuell handeln sind lichen und pastoralen Umsetzung. TEUNC.
erlasslıche Erfordernisse und erfolgsver- bin ich für die vielen positiven Inıtlatiıven
sprechend, Wenn IHNan auf eiInem oliden und die Entwicklungen 1mM ökumenischen
Fundament steht und das Ziel nicht AaUS Dialog sehr dankbar.
den ugen verliert. DIe theologische Ver-
tiefung und Entfaltung eschah auch In der Der Autor Grigorios Larentzakis, geboren
Frühkirche des (Istens und des estens 19472 auf retd, tudium der orthodoxen
nicht immer 1Ur VO  b b  „Obe  n) sondern sehr Theologie In Chalki (Konstantinopel), Dr der
oft Urc. einzelne Erneuerer und Heilige, orth Theologie 1 9893, tudium der atholi-
die dann angsam auch reziplert wurden. schen Theologie In alzburg und Innsbruck,
Das spannungsvolle Verhältnis zwischen ersfes Doktorat e1nNes nmichtkatholischen
Kontinulntäal und Erneuerung, Be- Theologen e1ner katholisch-theologischen
rücksichtigung der konkreten TODIemMe Österreichs 1969; Habilitation In
der Menschen, bedarf allerdings einer YAZ 1982 und seit 1987 Universitätsprofes-
oliden und mühsamen Arbeit, die nicht SOr für orthodoxe und ökumenische Theo-
leichtfertig mıt wiederholbaren ezepten ogie In GraZz; seit 1990 Leiter der ektion
erfolgreich und effizient erledigt werden für orthodoxe Theologie (vormals Abteilung
kann. für Ostkirchliche Orthodoxe Theologie); JE

Auch ich als orthodoxer eologe fragte Ortrags- und Gutachtertätigkeit 11M
habe keine Kezepte, Man kann auch nicht In- und Ausland; Mitglie Zzahntreicher
für immer und für alle Keglonen unveran- den ökumenischen Dialog hemühter Stif-
erlıche Kezepte en Dabei handelt CS Lungen, Kommisstonen und Arbeitskreise,
sich sicherlich nicht ein konfessionelles Iräger er Auszeichnungen. Publikatio-
Problem. 1elmehr bedarf CS einer OI - HE  S Mitherausgeber der (Grazer eologi-
eingenornrnenen und intensiıven Öökumenti- schen Studien, des Okumenischen FOorums,
schen Zusammenarbeit, das christlich der Zeitschrift Okumenische Rundschau;
Wesentliche gemeinsam bezeugen. Es weiıters Dite Orthodoxe Kirche. Ihr Leben
gilt, uNnsere Erfahrungen AaUuSs der jeweiligen und ihr Glaube, YAZ Orthodoxe As-
konkreten soziopolitischen Umi{feldsitua- pe  e ZU  S aPDStamt,. Einige Bemerkungen
tion auszutauschen, unNnserIer ufga- „Zeichen und erkzeug der Einheit. 7 u
be für das Wohl der Menschen und für das e1ner kollegialen Gestalt des Papstamtes’,
Erreichen des Heils erecht werden. Ich WEeSS, apstam jenseits Von Hierarchie
111 hier nicht behaupten, In dieser Rich- und Demokratie. Okumenische ÜUC. nach
Lung geschähe nichts. Allerdings bin ich e1inem bibelgemäßen Petrusdienst udien
der festen Überzeugung, dass WITr och ZUT systematischen Theologie und 35),
nicht es Ögliche In Angriff Unster 20093, 27534

246 Larentzakis / Die röm.-kath. Kirche – Bemerkungen aus orthodoxer Sicht

kreten jeweiligen Ort leben und gedeihen 

muss. Die prophetische Stimme und das 

Wagnis, kontextuell zu handeln sind un-

erlässliche Erfordernisse und erfolgsver-

sprechend, wenn man auf einem soliden 

Fundament steht und das Ziel nicht aus 

den Augen verliert. Die theologische Ver-

tiefung und Entfaltung geschah auch in der 

Frühkirche des Ostens und des Westens 

nicht immer nur von „Oben“, sondern sehr 

oft durch einzelne Erneuerer und Heilige, 

die dann langsam auch rezipiert wurden. 

Das spannungsvolle Verhältnis zwischen 

Kontinuität und Erneuerung, unter Be-

rücksichtigung der konkreten Probleme 

der Menschen, bedarf allerdings einer 

soliden und mühsamen Arbeit, die nicht 

leichtfertig mit wiederholbaren Rezepten 

erfolgreich und effizient erledigt werden 

kann.

Auch ich als orthodoxer Theologe 

habe keine Rezepte. Man kann auch nicht 

für immer und für alle Regionen unverän-

derliche Rezepte haben. Dabei handelt es 

sich sicherlich nicht um ein konfessionelles 

Problem. Vielmehr bedarf es einer unvor-

eingenommenen und intensiven ökumeni-

schen Zusammenarbeit, um das christlich 

Wesentliche gemeinsam zu bezeugen. Es 

gilt, unsere Erfahrungen aus der jeweiligen 

konkreten soziopolitischen Umfeldsitua-

tion auszutauschen, um so unserer Aufga-

be für das Wohl der Menschen und für das 

Erreichen des Heils gerecht zu werden. Ich 

will hier nicht behaupten, in dieser Rich-

tung geschähe nichts. Allerdings bin ich 

der festen Überzeugung, dass wir noch 

nicht alles Mögliche in Angriff genommen 

haben und zwar sowohl im theologischen 

Dialog als auch in der praktischen kirch-

lichen und pastoralen Umsetzung. Freilich 

bin ich für die vielen positiven Initiativen 

und die Entwicklungen im ökumenischen 

Dialog sehr dankbar.

Der Autor: Grigorios Larentzakis, geboren 

1942 auf Kreta, Studium der orthodoxen 

Theologie in Chalki (Konstantinopel), Dr. der 

orth. Theologie 1983, Studium der katholi-

schen Theologie in Salzburg und Innsbruck, 

erstes Doktorat eines nichtkatholischen 

Theologen an einer katholisch-theologischen 

Fakultät Österreichs 1969; Habilitation in 

Graz 1982 und seit 1987 Universitätsprofes-

sor für orthodoxe und ökumenische Theo-

logie in Graz; seit 1990 Leiter der Sektion 

für orthodoxe Theologie (vormals Abteilung 

für Ostkirchliche Orthodoxe Theologie); ge-

fragte Vortrags- und Gutachtertätigkeit im 

In- und Ausland; Mitglied zahlreicher um 

den ökumenischen Dialog bemühter Stif-

tungen, Kommissionen und Arbeitskreise, 

Träger hoher Auszeichnungen. Publikatio-

nen: Mitherausgeber der Grazer Theologi-

schen Studien, des Ökumenischen Forums, 

der Zeitschrift Ökumenische Rundschau; 

weiters: Die Orthodoxe Kirche. Ihr Leben 

und ihr Glaube, Graz 22001; Orthodoxe As-

pekte zum Papstamt. Einige Bemerkungen 

zu „Zeichen und Werkzeug der Einheit. Zu 

einer kollegialen Gestalt des Papstamtes“, in: 

P. Wess, Papstamt jenseits von Hierarchie 

und Demokratie. Ökumenische Suche nach 

einem bibelgemäßen Petrusdienst (Studien 

zur systematischen Theologie und Ethik 35), 

Münster u.a. 2003, 27–34.


