ThPQ 156 (2008) 247-258

247

Walter Homolka

Von der Verséhnung zur Eiszeit?

Katholische Kirche und Judentum entzweien sich Uber Judenmission

¢ Das 2. Vatikanische Konzil muss als entscheidender Wendepunkt im Ver-
haltnis der Kirche zum Judentum betrachtet werden. In der Konzilserkla-
rung ,,Nostra aetate® besinnt sie sich ihrer jiidischen Wurzeln und sagt sich
los von jeder Art des Antisemitismus. Damit begann ein intensives Bemiihen
um einen Dialog mit dem Judentum und eine Verbesserung der Beziehun-
gen. Wie die jiingsten Diskussionen um die ,,Karfreitagsbitte jedoch zeigen,
ist das bisher gewachsene Vertrauen zueinander sehr leicht zu erschiittern.
Rabbiner W. Homolka blickt daher mit Sorge in die Zukunft. (Redaktion)

Theologische Gegensatze

1930 beendete der Verband der Deutschen
Juden ein grofles Editionsprojekt. Mit den
»Lehren des Judentums nach den Quellen
war ein Werk in fiinf Teilen entstanden,
das einen geistigen Umriss des Judentums
geben sollte.

Im letzten, fiinften Teil beschiftigten
sich herausragende Vertreter deutschen
jidischen Denkens mit dem Judentum im
Verhiltnis zu seiner Umwelt: Leo Baeck,
Seligmann Pick, Michael Holzman, Julius
Lewkowitz und Felix Makower. Auf {ber
dreihundert Seiten werden dabei die Ab-
weichungen der ,christlichen Religionen®
gegeniiber dem Judentum in den ,Grund-
gedanken® und in den ,Erscheinungsfor-
men“ behandelt. Wir erhalten so - kurz
vor dem brachialen Einschnitt des Holo-
caust — eine Gesamtschau des jiidischen
Verhiltnisses zum Christentum, die sehr
exakt die Briiche beschreibt und damit be-
sonders geeignet ist, uns Auskunft iiber das
distanzierte Verhaltnis von Judentum und

Christentum in der ersten Hailfte des 20.
Jahrhunderts zu geben.

Paulus — der Entfremder

Leo Baeck (1873-1956) ist es, der in der
paulinischen Theologie und Mission den
entscheidenden Wendepunkt des Chris-
tentums gegeniiber dem Judentum wie der
urchristlichen Gemeinde ausmacht: ,,Aus
dem jiudischen messianischen Glauben,
wie ihn die alte christliche Gemeinde in
den Glauben an die Messianitit Jesu ge-
hegt hatte, war hier, in der paulinischen
Theologie, unter dem bestimmenden Ein-
flul des orientalisch-hellenistischen Mys-
terienglaubens ein ganz anderes geworden:
der Christusmythus. Auch hier steht Jesus
im Mittelpunkt. Aber es ist nicht mehr der
Jesus, welcher gemahnt, gelehrt, gefordert
und verheifen hatte, und von welchem sei-
ne Gefihrten und Schiiler erzahlten, dem
sich hier das Denken und Hoffen zuwen-
det. Es ist hier ein ganz anderer, und nur
der Name ist geblieben.*!

' Walter Homolka (Hg.), Die Lehren des Judentums nach den Quellen. Bd. III, Miinchen 1999, 58
(Neuedition der 1930 im Gustav Engel Verlag Leipzig erschienenen Originalausgabe).



248

Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

Leo Baeck kritisiert, dass mit einem
mythischen Weltheiland, der von Urbeginn
an gewesen sei, Gott selbst in den Hinter-
grund trite. ,Gottes Bedeutung ist hier
eigentlich nur, dass er diesen Heiland in die
Welt gesandt hat.“? Nur durch die Hinwen-
dung an diesen Heiland werde man Glied
der Gemeinde. Nur durch die Sakramen-
te der Taufe und des Abendmabhls erhalte
man dinglichen und wirklichen Anteil an
diesen Mysterien. Wer sich gldubig durch
diese Mysterien mit Christus verbinde,
werde eines Gnadenwunders teilhaftig: des
ewigen Lebens und der Befreiung von der
Siinde.

So wie sich die entstehende Kirche
gegen ihre urchristlichen und jtdischen
Urspriinge wandte, so musste sich auch
das Judentum gegen die Kirche wenden.
Das Judentum setzte gegen den Anspruch
Christi sein Beharren auf den strengen
Monotheismus und die Ablehnung jedes
Mittlertums zwischen Gott und den Men-
schen. ,,Im Kampfe mit der Kirche ist die
jiidische Religion [sich] damals von neuem
ihrer selbst ganz bewusst geworden.“?

Den grundsitzlichen Unterschied zwi-
schen Judentum und Christentum macht
Leo Baeck gar nicht in der Christologie aus,
sondern in der Lehre vom Menschen. Fiir
ihn hat die Kirche die biblische Auffassung
verlassen, nach welcher der Mensch ,,im
Gleichnis Gottes geschaffen ist“ und ihm
damit eine schopferische Kraft gegeben
sei, auf der Grundlage seiner Willens- und
Entscheidungsfreiheit der sittlichen Auf-
gabe gerecht zu werden, die Gott ihm ge-

Ebd.
Ebd., 60.
Ebd., 67.
Ebd., 68.
Ebd., 74.
Ebd., 84.
Ebd., 106.

(<IN T NIRRT, BN UV )

stellt hat.* In der Kirche sei der Mensch da-
gegen gedacht als erlosungsbediirftig und
schlechthin abhingig von der gottlichen
Macht. Die Ethik verliere hier den zent-
ralen Platz, den sie im Judentum gehabt
hatte. Denn an die Stelle des Gebietenden
in der Bibel trete allein das Gnadenwun-
der der Erlosung. Und Jesus trete zwischen
Gott und den Menschen.

Jesus trennt Gott und Mensch

Seligmann Pick fasst die jiidische Haltung
dazu so zusammen: ,,Dem Judentum ist die
christliche Lehre vom ,Gottessohn’ immer
als ein unversohnlicher Widerspruch mit
dem Monotheismus erschienen.“® Dazu
zitiert er aus Agadat Bereschit Kap. 31:
»Stumpfsinnig sind die, welche die Un-
wahrheit sprechen, indem sie sagen, Gott
habe einen Sohn und lasse ihn téten. Wenn
Gott es nicht mit ansehen konnte, daf§ Ab-
raham seinen Sohn opferte ... hitte er sei-
nen eigenen Sohn tdten lassen, ohne die
ganze Welt zu zerstoren und sie zum Chaos
zu machen? Darauf bezieht sich das Wort
Salomos von dem ,Einen ohne Zweiten,
der keinen Sohn und keinen Bruder hat"
(Kohelet 4,8).“” Pick geht auf die Lehren
vom Heiligen Geist und von der Dreieinig-
keit ein und zeigt ihre Unvereinbarkeit mit
dem Judentum auf. Dabei verweist er u.a.
auf Josef Albo und Chasdai Crescas bzw.
Jehuda ha-Levi, wenn er sagt, hinsichtlich
der Dreieinigkeitslehre ,ist fiir die Ver-
nunft kein Platz (Kusari I, 5)%.



Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

249

Der Mensch — zur Gerechtigkeit
aus sich selbst berufen

Aber nicht nur am Gottesbild entziindet
sich die Kritik; der Gedanke der ,Erb-
stinde“ wird entschieden zuriickgewiesen.
Seligmann Pick: Das Judentum ,bestrei-
tet nicht, dass der Mensch eine gewisse
Neigung zur Siinde sozusagen mitbringt
und sich spiter mit Siinde belastet. Wohl
aber ist urspriinglich jede Menschenseele
rein (tehora); ist sie ja von Gott, dem ewig
Reinen, geschaffen. Wo diese Reinheit ge-
leugnet ist, da ist - so meint das Judentum
- das Ethische im Menschen letzten Endes
zur Ohnmacht verurteilt.“

Michael Holzman erldutert die jidi-
sche Gegenposition zur Rechtfertigung aus
dem Glauben. ,,Der mit der Erbstinde be-
lastete Mensch [wird] nach Paulus und Lu-
ther durch den Glauben an Christus, nach
Calvin durch das Ergreifen von Christi Ge-
rechtigkeit im Glauben, nach Augustinus
und dem Konzil von Trient durch die Ein-
giefSung der Gnade gerechtfertigt. Anders
lautet die Lehre des Judentums. Sie kennt
keine Erbsiinde, halt vielmehr daran fest,
dass, da alle Menschen im Ebenbilde Got-
tes geschaffen sind, jede Seele — auch nach
Adams Ungehorsam - rein ist.“" Jeder
Mensch ist fahig, das Gute zu wéhlen und
das Bose zu lassen. Durch Reue kann er -
ohne jede Vermittlung - zu Gott zuriick-
kehren. Dabei wird der Glaube an Gott
nicht gefordert, sondern bereits vorausge-
setzt. Im Gegensatz zu Paulus geht es dem
Judentum ganz und gar um die gerecht
machenden Werke, um das moralisch-
sittliche Tun. Julius Lewkowitz schliefSt
an mit der Differenzierung der Tugenden

°  Ebd, 121.
10 Ebd,, 155.
1 Ebd., 172.
12 Ebd., 205.

des Handelns gegeniiber dem Dulden. Im
Gegensatz zur jidischen Weltbejahung des
tatigen Handelns lehre das Christentum
Geringschitzung des irdischen Lebens und
verlange den Verzicht auf seine Giiter. Je-
des Wirken in der Welt werde sinnlos, alles
Wirken auf das kommende Gottesreich ge-
richtet."! Wahrend das Judentum den Men-
schen zum Kampf gegen das Elend anspor-
ne, verherrliche das Christentum das Leid.
»Der duldende Messias ist das erhabenste
Vorbild menschlicher Frommigkeit.*

Synagoge und Kirche -
Gleichheit und Unterordnung

Leo Baeck hebt dann den Primat der in-
dividuellen Uberzeugung hervor: ,,Ohne
dogmatische Gebundenheit und ohne
kirchliche Geschlossenheit lebte so stets
das Gesamtjudentum, im Dasein und im
Bewusstsein, mit einem Mafle geistiger
Mannigfaltigkeit und einer individuel-
len Lehrfreiheit des Einzelnen, wie sie die
anderen religiosen Gemeinschaften in
den jeweiligen Zeiten kaum aufweisen.“!?
Und Seligmann Pick hebt das Fehlen von
Dogmen und Bekenntnisschriften im Ju-
dentum hervor. Auch die Marien- und
Heiligenverehrung wird aufgegriffen, die
Gleichheit aller jiidischen Gemeindemit-
glieder in Gegensatz gestellt zur Vorrang-
stellung der Kleriker gerade in der katho-
lischen Kirche, und die Selbstbestimmung
der jiidischen Gemeinden wird gegeniiber
einem zentralen Lehramt und einer oberen
Kirchenbehorde lobend hervorgehoben.
Kaum je hatte es einen griindliche-
ren Versuch gegeben, die Gegensitze von



250

Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

Christentum und Judentum aufzuarbeiten
und unterschiedliche Positionen deutlich
werden zu lassen. Man kann wohl sagen,
dass die Haltung des Judentums gegen-
tiber Kernaussagen des katholischen Glau-
bens noch in den dreifSiger Jahren des 20.
Jahrhunderts durchaus distanziert und
kontrapunktisch gewesen ist. Dies ist der
Hintergrund, vor dem wir jede aktuelle
Auseinandersetzung betrachten miissen:
es ist keineswegs selbstverstdndlich, dass
Judentum und Katholische Kirche sich
so weit aufeinander eingelassen und Ver-
trauen aufgebaut haben, wie dies nach dem
Zweiten Weltkrieg geschehen ist.

Die Veroffentlichung der ,Lehren des
Judentums nach den Quellen“ fillt mit
dem Ende geistiger Freiheit in Deutschland
wihrend der Weimarer Republik zusam-
men. Was folgt, war eine Schreckensherr-
schaft ohnegleichen mit der Ermordung
des europdischen Judentums, ohne dass
die Kirchen dem millionenfachen Ab-
schlachten von Menschen wirksam Einhalt
geboten hitten.

Das Christentum als Peiniger
des Judentums

Dieser Blutzoll war nicht wirklich neu.
Wer das Martyrium von Juden in Euro-
pa erinnert, der kommt an der Rolle des
Christentums nicht vorbei. In seinem Be-
mithen, sich unabhingig vom Judentum zu
entwickeln, hat das Christentum - der jiin-
gere Bruder - sich oft auf eine sehr radi-
kale Weise von seinem élteren Bruder ent-
fernt. Diese anti-jidische Abwendung aus
religiosen Griinden hatte - aufgrund von
unterschiedlichen sozialen, gesellschaftli-
chen und wirtschaftlichen Faktoren — Hass
und Verfolgung gegen Juden zur Folge. Auf
dieser Grundlage konnte sich ein radikaler

Antisemitismus entwickeln, der bis zum
Versuch ging, das Judentum ginzlich aus-
zul6schen. Spitestens seit Kaiser Theodo-
sius (379-395 n.d.Z.) das Christentum zur
Staatsreligion erhoben hatte, wissen Juden,
dass die Treue zu Gottes Geboten Gefahr
an Leib und Leben bergen kann. Schon
vor Beginn der Kreuzziige sind Fille des
Selbstmordes belegt, um einer Zwangstau-
fe zu entgehen. Eine Mutter im mittelalter-
lichen Mainz brachte ihre Kinder lieber
um, als sie sich vor dem Taufstein rauben
zu lassen, damit sie als Christen aufgezo-
gen wiirden.

Um mit Gott eins zu bleiben, muss-
ten Juden sich selbst oft genug in der Ge-
schichte als ,olah temimah®, als ,reines
Brandopfer® darbringen. Seit 1492 Isabella
die Katholische das ,Goldene Zeitalter* des
Zusammenlebens von Muslimen, Christen
und Juden auf der Iberischen Halbinsel
beendete, litten die Juden Spaniens und
selbst ihre zwangskonvertierten Nachkom-
men unter dem Feuer und der Pein von
Inquisition und Tribunalen. Der Wahn der
Kreuzritter und der Inquisitoren hat dafiir
gesorgt, dass die ,,Heiligung des gottlichen
Namens“ im Judentum oft nur unter Ver-
lust des Lebens méglich war. Judenmission
umfasste in der Vergangenheit Zwangstau-
fen, korperlichen und geistigen Druck zur
Annahme des christlichen Bekenntnisses,
Verichtlichmachung der jiidischen Le-
bensform, Bestreitung des Rechts, nach der
eigenen Tradition zu leben. Im Einflussbe-
reich der Ostkirchen hat sich Ahnliches
abgespielt. Die traurige Geschichte der Ju-
denverfolgung in Osteuropa ist endlos.

Auch ein erniichterter Luther war den
Juden nicht Freund und hat mit klarer und
kraftiger Sprache Unterdriickung, Hass
und Tod gepredigt. Noch nach den Jose-
phinischen Reformen oder der Aufkldrung
des 19. Jahrhunderts konnten Juden die



Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

251

biirgerliche Gleichstellung nur dann errei-
chen, wenn sie bereit waren, die Taufe als
Eintrittsbillett in die Gesellschaft zu 16sen.
Hier konnte man vieler Mirtyrer geden-
ken, die lieber den gesellschaftlichen Tod
starben und ihr Lebensgliick verfehlten, als
ihrer jidischen Existenz zu entsagen. Nach
dem Scheitern Napoleons I. zeigte erst
wieder die heraufdimmernde Trennung
von Thron und Altar um die Wende zum
20. Jahrhundert Perspektiven einer gleich-
berechtigten Existenz. Diese Hoffnung je-
doch wurde durch den Holocaust des 20.
Jahrhunderts auf das Schrecklichste ent-
tduscht. Dieser iibergrofle Ausbruch des
Hasses hat schliefSlich eine Kehrtwendung
in der Haltung des Christentums zum Ju-
dentum gebracht.

Katholische Kirche und Judentum -
eine Kehrtwende ...

Diese neue Beziehung schloss die Reue
und die Anerkennung christlicher Verant-
wortung an der Schuld der Vergangenheit
gegeniiber uns Juden ein. Wer die Kir-
chengeschichte kennt, kommt also nicht
umhin, die bahnbrechenden Anderungen
der letzten Jahrzehnte zu wiirdigen. Die
Konzilserklarung ,,Nostra Aetate vom 28.
Oktober 1965 tiber das Verhéltnis zu den
nichtchristlichen Religionen wies erstmals
die an das jiudische Volk gerichtete pau-
schale Schuldzuweisung fiir Jesu Tod zu-
riick. Die Neubestimmung des Verhaltnis-
ses zur jiidischen Gemeinschaft ist auf das
Engste mit dem Pontifikat Johannes Pauls
II. verbunden. 1980 formulierte er in seiner

13

Begegnung mit Rabbinern in Mainz: ,,Ju-
den und Christen sind als S6éhne Abrahams
berufen, Segen fiir die Welt zu sein.“"* Die-
se Erkenntnis miindet 1985 in ,,Hinweise
fir die richtige Darstellung von Juden und
Judentum in der Predigt und der Kateche-
se der katholischen Kirche® 1986 besuchte
Johannes Paul II. dann die Grof3e Synago-
ge in Rom. Zur christlichen Identitat sagte
der Papst dort, ,,dafl die Kirche Christi ihre
,Bindung’ zum Judentum entdeckt, indem
sie sich auf ihr eigenes Geheimnis besinnt.
Die jiidische Religion ist fiir uns nicht et-
was ,Aulerliches’, sondern gehort in gewis-
ser Weise zum ,Inneren’ unserer Religion
.. 141993 kam es zum Grundlagenvertrag
zwischen Heiligem Stuhl und dem Staat Is-
rael. Im Marz 2000 sprachen der Papst und
leitende Kardinale eine umfassende Verge-
bungsbitte an das jiidische Volk fiir Fehler
von Gldubigen und der Kirche in der Ver-
gangenheit. Daran schloss sich eine Pilger-
reise des Papstes ins Heilige Land an, bei
der Johannes Paul II. an der Klagemauer
seine Bitte um Vergebung erneuerte. 2001
schliefllich veroffentlichte die Pépstliche
Bibelkommission wichtige Rahmenbedin-
gungen fir die Auslegung der Heiligen
Schrift in ,Das jidische Volk und seine
Heilige Schrift in der christlichen Bibel".
Hier wird erstmals das Nein des Judentums
zu Jesu von Nazaret Messianitat auch von
Christen als Treue zur Heiligen Schrift als
Quelle judischer Tradition gewiirdigt und
anerkannt.

Wer sich noch der Diskussion um den
»Seligen Anderle von Rinn® und seine Ver-
ehrung auf dem Judenstein in der Dizese
Innsbruck erinnert, die erst am 2. Juli 1989

Johannes Paul II., Ansprache an den Zentralrat der Juden in Deutschland und die Rabbinerkon-

ferenz am 17. November 1980 in Mainz, in: R. Rendtorff/H. H. Henrix (Hg.), Die Kirchen und
das Judentum. Bd. I. Dokumente von 1945 bis 1985, Paderborn/Miinchen 1988, 76.

14

Johannes Paul II., Ansprache beim Besuchs der Grofien Synagoge Roms am 13. April 1986, in:

H. H. Henrix/W. Kraus (Hg.), Die Kirchen und das Judentum. Bd. I. (s. Anm. 13), 109.



252

Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

durch die Amtskirche beendet wurde, wird
ermessen konnen, wie bedeutsam diese
Schritte auf das Judentum als zeitgendssi-
sche Weltreligion hin gewesen sind.

... hicht ohne Belastungen

Wahrend des Pontifikats Johannes Paul II.
gab es aber auch andere Akzente. So hat-
ten Heiligsprechungen eine besondere Be-
deutung. Nicht nur die Zahl ist interessant;
vor allem die Auswahl und Kombination
derjenigen, die zu den Altiren erhoben
werden, scheint wie ein Navigationssystem
durch die aktuelle Kirchenpolitik zu funk-
tionieren. Am 9. August 1942 war die Kar-
melitin Theresa Benedicta vom Kreuz als
Judin Edith Stein in Auschwitz ermordet
worden. 1987 sprach sie Papst Johannes
Paul II. heilig und die Kirche erhob sie zu
einer Patronin Europas. Damals war die jii-
dische Ablehnung betrachtlich, mit der die
Heiligsprechung Edith Steins als unnétiges
Hindernis fiir den Dialog betrachtet wur-
de. Als Jude fragte man sich: warum Edith
Stein und nicht Franz Jagerstitter, ein be-
scheidener Osterreichischer Katholik, der
von den Nazis 1943 enthauptet worden
war, weil er nicht in Hitlers Armeen kidmp-
fen mochte? Dient Edith Stein der Kirche
als Angebot eines Rollenmodells fiir Ju-
den? Oder als Versuch, den Holocaust zu
verallgemeinern und die Verantwortung
der Kirche zu verdunkeln? Auch die Hei-
ligsprechung des judenfeindlichen Ma-
ximilian Kolbe wurde von solcher Kritik
begleitet. Wir Juden fiirchteten, die Her-
vorhebung des Leides von Christen in der
Todesmaschinerie der Nazis konnte davon
ablenken, dass diese wesentlich der un-
entrinnbaren Ausléschung des jtidischen
Volkes gewidmet war. Denn Juden hatten
keine Wahl, ihrem Schicksal zu entrinnen.
Andere hatten sie sehr wohl.

Weitere Belastungen folgten: die Papst-
audienz fir Kurt Waldheim im Jahr 1986
und die Errichtung eines Konvents der
Karmelitinnen in Auschwitz. Die gleichzei-
tige Seligsprechung der beiden kirchenpoli-
tisch so unterschiedlichen Konzilspépste
Pius IX. (1846-1878) und Johannes XXIII.
(1958-1963) am 3. September 2000 scheint
zumindest zwei gegenldufige kirchliche
Tendenzen zu bedienen. Wahrend in die
Amtszeit Johannes XXIII. das Zweite Vati-
kanische Konzil mit der historisch so wich-
tigen Erkldrung ,Nostra Aetate” fallt, ist
Pius IX. wegen antijiidischer Auferungen
zu kritisieren. In der Mortara-Affdre 1858
war ein heimlich von einem katholischen
Dienstmadchen getaufter Sohn seinen jiidi-
schen Eltern zwangsweise weggenommen
und vom Papst katholisch erzogen worden.
Dies erinnert an die aktuellen Vorwiirfe
gegen Pius XII., dem Dokumente unterstel-
len, er habe getaufte jlidische Kinder nach
1945 nicht mehr zu ihren Eltern zuriick-
kehren lassen wollen. Auch der Wunsch des
spanischen Klerus, Isabella die Katholische
selig sprechen zu lassen, schliefit hochst
unerfreuliche Deutungen nicht aus.

All diese Akzente sind durch die Kir-
che in zeitlicher Nahe gesetzt worden und
koénnen wohl erst durch den Abstand von
Jahrzehnten in ihrer Bedeutung beurteilt
werden. Die Frage heute ist: welche Situa-
tionsbestimmung gilt in der katholischen
Kirche aktuell, wenn das Verhiltnis zum
Judentum formuliert wird? Wie steht es
um das Klima des jiidisch-katholischen
Verhaltnisses?

Das Thema Judenmission
bleibt aktuell

Bei der ersten Begegnung von deutscher
Rabbinerkonferenz und deutscher Bi-
schofskonferenz am 9. Marz 2006 in Ber-



Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

253

lin hatte Kardinal Kasper eine wesentliche
Aussage getroffen:

»Sofort stellt sich dann die Frage, wie
sich der alte und der neue Bund, oder wie
manche sagen: der erste und der zweite Bund
verhalten."® Handelt es sich um zwei Biinde
oder um einen Bund, oder reicht diese Al-
ternative iiberhaupt aus, um das komplexe
Verhiltnis zwischen beiden zu beschreiben?
Im Hintergrund dieser Frage steht das noch
viel grundsétzlichere Problem, wie ist Wei-
tergeltung des alten Bundes mit der fiir den
neuen Bund grundlegenden universalen
Heilsbedeutung Jesu Christi vereinbar (vgl.
ROm 3,21-31)? Halt man an der universalen
Heilsbedeutung Jesu Christi fest, dann stellt
sich sofort das duflerst sensible Problem der
Judenmission. Im Unterschied zu manchen
evangelikalen Gruppierungen kennt die
katholische und die offizielle evangelische
Position keine organisierte und gezielte Ju-
denmission. Doch in allen diesen Fragen
sind wir noch weit von einer allgemein be-
friedigenden Antwort entfernt. Trotz guter
Ansitze gibt es gegenwirtig noch keine um-
fassende allgemein {iberzeugende christli-
che Theologie des Judentums.“!°

Rabbiner Henry G. Brandt, Vorsitzen-
der der Allgemeinen Rabbinerkonferenz
Deutschlands, verstand sehr wohl, welches
Thema da von katholischer Seite gesetzt
worden war: Muss auch das jiidische Volk
den universalen Heilsanspruch anerken-
nen, den die katholische Kirche fiir Jesus
als Christus in Anspruch nimmt? Er ant-
wortet Walter Kasper'”:

»Wir haben mit Genugtuung registriert,
dass sich die Katholische Kirche festgelegt
hat, dass Gottes Gnadengaben und Verhei-
Bungen unabénderlich sind, dass seine Treue
ewig wiahret. Demgemif} steht Gott zu sei-
nem Bund und zur Erwahlung Israels, wenn
Er auch - nach christlichem Verstindnis
- die Christen durch den Glauben in diese
hineingenommen hat. Dass ich dafiir nicht
Dank sage, werden Sie mir nicht {ibel neh-
men, denn fiir das Selbstverstandliche sollte
man nicht danken miissen, aber ich duf3ere
Genugtuung, dass diese Korrektur in Lehre
und Glaube endlich stattgefunden hat. Denn
fiir uns war es immer selbstverstéandlich, dass
der Bund nie gekiindigt wurde, fithlten wir
uns doch selbst in den schlimmsten Zeiten
immer im Bund mit Gott. Nie gekiindigt,
manchmal schwer zu tragen, und immer
prasent. Dass wir das nun gemeinsam so
sehen, gibt uns, glaube ich, gegenseitig Stér-
ke und Mut fiir die Zukunft. Das Stinden-
bekenntnis, das mehrmals ausgesprochen
wurde, haben wir ebenfalls registriert. Und
als Jude sollte man darauf mit Annahme re-
agieren. Denn lehrt das Judentum nicht und
sprechen wir nicht jedes Mal zu den hohen
Feiertagen der Umkehr, zu Rosch HaSchana
und Yom Kippur, Umkehr, Gebet und gute
Taten dndern das negative Urteil? Wir hof-
fen nur, dass diese Kehrtwende, dieses fast
revolutionidre Neue von Dauer sein wird und
man diese Entwicklung wirklich als epochal
bezeichnen wird. Hoffentlich werden die zu-
kiinftigen Geschichtsbiicher es demgemaf3
berichten. [...]

15 Vgl. J. T. Pawlikowski, Judentum und Christentum III., in: TRE XVII (1988), 390-403; Ders.,
Reflections on Covenant and Mission, in: E. Kessler / M. J. Wright (Hg.), Themes in Jewish-Chris-

tian Relations, Cambridge 2005, 273-299.
16

Walter Kardinal Kasper, Rede bei der Begegnung mit Rabbinern und Vertretern des Vatikans am

9.3.2006. (http://www.deutscher-koordinierungsrat.de/04_02_mehr.php?pNUM=3&mID=55

[Stand: 27.3.2008])
17

Landesrabbiner Henry G. Brandt, Rede bei der Begegnung mit Rabbinern und Vertre-

tern des Vatikans am 9.3.2006. (http://www.deutscher-koordinierungsrat.de/04_02_mehr.

php?pNUM=2&mID=60 [Stand: 27.3.2008])



254

Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

Sie haben das Thema der Mission an-
gesprochen. Ich mochte hier nicht weiter
darauf eingehen, aber es muss zur Kennt-
nis genommen werden, dass besonders
hier in Deutschland die Mission an Juden
ein rotes Tuch ist. Insbesondere hier ist jede
Idee, jeder Anflug der Moglichkeit einer
Judenmission quasi ein feindlicher Akt,
eine Fortsetzung der Untaten Hitlers den
Juden gegeniiber auf anderer Ebene. Das
ist hart, aber ehrlich gesagt, denn so wird
es von uns empfunden. Deswegen muss die
Absage an eine Missionierung von uns Ju-
den radikal und vorbehaltlos sein. Freilich
bedeutet dies nicht, dass Christen wie auch
Juden nicht verpflichtet wiren, unter Be-

Weiterfithrende Literatur:

Hans Hermann Henrix (Hg.), Nostra Ae-
tate — Ein zukunftsweisender Konzilstext.
Die Haltung der Kirche zum Judentum 40
Jahre danach (Aachener Beitrige zu Pasto-
ral- und Bildungsfragen 23), Aachen 2006.
Walter Homolka, Jesus der Jude. Die judi-
sche Leben-Jesu-Forschung von Abraham
Geiger bis Ernst Ludwig Ehrlich, in: ZRGG
60 (2008), 63-72.

John T. Pawlikowski, Moderne jidische An-
sichten tiber Jesus, in: http://www.jcrelati-
ons.net/de/?item=2918;

Gespréchskreis ,,Juden und Christen® beim
ZdK veroffentlicht Stellungnahme zur
Karfreitagsbitte ,,Fiir die Juden®, in: http://
www.zdk.de/pressemeldungen/meldung.
php?d=451;

Juden und Christen in Deutschland. Ver-
antwortete Zeitgenossenschaft in einer plu-
ralen Gesellschaft, in: http://www.zdk.de/
data/erklaerungen/pdf/Juden_u_Chris-
ten_Zeitgenossenschaft_2005_04_13_
neu_1116422974.pdf;

Michael A. Signer, Blindness or Insight? The
Jewish Rejection of Jesus Christ, in: http://
www.jcrelations.net/en/?item=2167

dingungen der Freiheit Zeugnis fiir ihren
Glauben abzulegen. Dazu gehort unwei-
gerlich auch das Risiko, dass das Leben
und dieses Zeugnis jemanden dazu mo-
tivieren konnten, sozusagen die Seiten zu
wechseln. In einer freien Gesellschaft muss
dieses Risiko akzeptiert werden. Und Tat-
bestand ist, dass es eine solche Bewegung
in beide Richtungen gibt. Judenmission,
das aktiv ,Bekehren wollen; ist allerdings
etwas ganz anderes, insbesondere wo es
noch mit materiellen Anreizen verbunden
ist. Das verbietet sich von selbst — und be-
sonders hier in diesem Land unter den vor-
hin beschriebenen Umstédnden.“

Der Staat Israel

Ein Jahr spéter, im Mérz 2007, besucht die
Deutsche Bischofskonferenz Israel. Im Um-
feld dieses Besuchs war es zu erheblicher
Verstimmung gekommen. Zwar rdumte
Karl Kardinal Lehmann damals ein, die
Lsituativ zugespitzten Auferungen” einiger
Bischofe seien ,sicherlich nicht angemes-
sen” gewesen. Die Vorsitzende des Zentral-
rats der Juden in Deutschland, Charlotte
Knobloch, nannte es jedoch ,vollig inak-
zeptabel, wenn z.B. der Eichstitter Bischof
Gregor Maria Hanke vom ,,Ghetto in Ra-
mallah® sprach und damit einen Vergleich
mit der NS-Zeit zog. Frau Knobloch ver-
urteilte Hankes Aussagen. Sie bedienten
Klischees, ,,die sich hart an der Grenze des
Antisemitismus bewegen®

Die Wiederzulassung des lateini-
schen Ritus 2007

Noch schwieriger gestalten sich die Verhélt-
nisse auf theologischem Terrain. Die Wie-
derzulassung des Missale Tridentinum als
»aulerordentliche Form™“ des katholischen



Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

255

Messformulars im Juli 2007 hat schwerwie-
gende Fragen fiir uns Juden aufgeworfen.
Denn die jiidische Befiirchtung ldsst sich
nicht ausrdumen, dass mit der alten Mes-
se auch die alte Ekklesiologie und die alten
Anspriiche der katholischen Kirche wieder-
belebt werden sollen. Folge der Wiederzu-
lassung war eine nachhaltige Irritation im
Verhiltnis von Judentum und katholischer
Kirche. Als man im Vatikan vorstellig wur-
de und eine Kldrung verlangte, erhielt man
von Kardinal Bertone die Aussage, die Be-
firchtungen seien unbegriindet und man
sehe die Sache falsch.

Papst Benedikts XVI.
,Gebet fur die Juden” 2008

Dennoch sah sich Papst Benedikt XVI.
schliefSlich veranlasst, die Karfreitagsbitte
fiir die Juden zu revidieren. Mich hat das
aufhorchen lassen. Seitdem spiire ich, dass
sich vielleicht gar nicht so viel getan haben
konnte in den Weiten kirchlicher Ebenen
- trotz ,Nostra Aetate“ und Rheinischem
Synodalbeschluss ,Zur Erneuerung des
Verhiltnisses von Christen und Juden®
von 1980'%. Unglaubig lese ich als Jude mit
viel Erfahrung im Dialog diese Verfiigung
des Papstes, mit der er am 4. Februar 2008
von eigener Hand die Karfreitagsbitte fiir
die Juden im Missale Romanum von 1962
verandert hat. Nach der Freigabe des alten
Messritus als ,,auflerordentliche Form® im

Juli 2007 hatten weltweit Vertreter des Ju-
dentums eine Abanderung der alten Form
dieses Gebets gefordert. Auch viele christ-
liche Organisationen baten um Kldrung:
dass der Bund Gottes mit seinem Volk Is-
rael Bestand hat ohne Jesus. Das Hin und
Her seit Mitte 2007, ob und wie kiinftig am
Karfreitag fiir die Juden gebetet wiirde, lief3
mehr vermuten als nur einen Fehler in der
Kommunikation des Vatikans. Nun schaftt
eine Neufassung von hochster Seite grau-
same Klarheit.” Es heif3t: ,Wir wollen auch
beten fir die Juden, dass unser Gott und
Herr ihre Herzen erleuchte, damit sie Jesus
Christus erkennen als Heiland aller Men-
schen ... Allmiachtiger ewiger Gott, der Du
willst, dass alle Menschen gerettet werden
und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen,
gewihre gnddig, dass ganz Israel gerettet
werde, wenn die Fiille aller Volker in Deine
Kirche eintritt.“ Fihrt der Weg zum Heil
also auch fiir Juden letztlich tiber die An-
erkenntnis Jesu als Heiland? In der ordent-
lichen Form seit den siebziger Jahren heif3t
es da ganz anders: ,,Lasset uns beten fiir die
Juden, zu denen Gott im Anfang gespro-
chen hat. Er gebe ihnen die Gnade, sein
Wort immer tiefer zu verstehen und in der
Liebe zu wachsen.“ Durch die Verdnderung
der auflerordentlichen Form des wiederzu-
gelassenen lateinischen Messritus wird die
ordentliche Form entwertet. Denn die jetzt
in Kraft gesetzte Fassung Benedikt X VL. ist
die neueste Form, mit der es sich kritisch
auseinanderzusetzen gilt. Sie ist als offizielle

'8 R. Rendtorff/H. H. Henrix (Hg.), Die Kirchen und das Judentum. Bd. L. (s. Anm. 13), 593-596.
Der Schwerpunkt des Synodalbeschlusses von 1980 liegt auf dem Bekenntnis zum niemals ge-
kiindigten Bund Gottes mit seinem Volk Israel. Er wehrt damit der falschen judenfeindlichen
Tradition von der Ersetzung des alten Bundes Gottes mit Israel durch einen neuen Bund in Jesus
Christus, der dann mit der Kirche und der Menschheit geschlossen wire. Auf dieser Basis wird
1996 der Grundartikel der Kirchenordnung gedndert. Eingefiigt wird: ,,Sie (die Evangelische
Kirche im Rheinland) bezeugt die Treue Gottes, der an der Erwéhlung seines Volkes Israel fest-
halt. Mit Israel hofft sie auf einen neuen Himmel und eine neue Erde.”

19

Zur Debatte siche: W. Homolka | E. Zenger (Hg.), »,... damit sie Jesus Christus erkennen. Die

neue Karfreitagsbitte fiir die Juden, Freiburg i. Br. 2008.



256

Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

»lex orandi“ also auch ,lex credendi®! Hatte
er auf die Aussage der ordentlichen Form
zuriickgreifen wollen, wie einfach wire es
gewesen, ihre lateinische Fassung fir die
tridentinische Messe vorzuschreiben.

Kardinal Walter Kasper, fir das Ver-
héltnis zum Judentum zustidndig, wiegelt
ab: Die Bitte um Bekehrung der Juden sei
nur eine ,endzeitliche Hoffnung®, die ka-
tholische Kirche wolle im Diesseits keine
Judenmission. Es handle sich lediglich um
ein Zitat aus dem Romerbrief. Wenn der
Papst nun von der Bekehrung der Juden
spreche, miisse man das richtig verstehen.
Ich meine, ich verstehe ihn schon. Deshalb
habe ich meine Teilnahme am 97. Katholi-
kentag in Osnabriick abgesagt.

Gestortes Vertrauen

Das Klima des Einvernehmens und des
gegenseitigen Vertrauens ist nicht mehr
gegeben. Ein judischer Kollege benann-
te seinen Zustand sanft mit ,inhaltlicher
Verwunderung und emotionaler Verstim-
mung“. Jemand anderer wollte es noch
klarer sagen: Juden aller Denominationen
lehnen jede Form der Vereinnahmung und
Mission seitens des Christentums ab und
sollten — 1.600 Jahre nach Konstantin und
Theodosius, 1.000 Jahre nach den Kreuz-
ziigen, 900 Jahre nach den Laterankonzi-
lien und 63 Jahre nach der Schoa - einen
Respekt erfahren, der erst die Grundlage
fiir einen wahren Dialog zwischen Juden-
tum und Kirche bedeuten kann.

Uns Juden geht es also um die glei-
che Augenhéhe und um die Selbstachtung
gegeniiber einer Kirche, die es nicht ver-
mocht hat, die Lehre von der Gotteseben-
bildlichkeit des Menschen so zu vermit-
teln, dass mehr als nur ein kleines Hauflein
gldubiger Katholiken sich gegen die Ver-
brechen des Nationalsozialismus gestellt

hitten. Leo Baeck war es, der dieses Fazit
nach dem Holocaust gezogen hatte: Was ist
eine Kirche wert, die Gottes grundsatzli-
che Lehren nicht aufrechtzuerhalten weif3,
dann aber auch noch einen Absolutheits-
anspruch aufrechterhilt, der durch nichts
zu rechtfertigen ist.

Die Annaherung ist gefahrdet

Trotz dieses Bankrotts 1945 war eine bei-
spiellose Anndherung moglich, getragen
auch von dem - wie wir glaubten - ehr-
lichen Bemiihen der Kirche, ,Gottes ers-
te Liebe“ (Friedrich Heer) anzuerkennen
und damit auf eigene Spurensuche zu
gehen. Gerade vor dem Hintergrund der
leidvollen und unentschuldbaren christ-
lichen Vergangenheit mit dem Judentum
ist es eine wichtige Aufgabe fiir jiidische
Theologen geworden, den Dialog mit dem
Christentum zu suchen. Die spirituelle
Komponente ist dabei ganz wichtig: Nicht
nur humanitire Erwédgungen fithren uns
zusammen. Wir sind vielmehr um Gottes
willen miteinander verbunden. Es reicht
nicht, dass Christen sich auf ihre jidischen
Wurzeln aus biblischer Zeit berufen; denn
Dialog verlangt Zeitgenossenschaft, das
heifit das Gespriach zwischen heutigen
Christen und heutigen Juden. Die Bewe-
gung aufeinander zu miisste sich 6ffnen zu
einer gemeinsamen Verantwortung fir die
Zukunft unserer gefahrdeten Welt.

Seit finfundzwanzig Jahren engagiere
ich mich fir das jiidisch-christliche Ge-
sprach. In den letzten Jahren verstarkt sich
in mir leider das Gefiihl, die Beschéftigung
der katholischen Kirchenoberen mit dem
Judentum wird zu einer zeremoniellen
Pflicht. Man hat katholischerseits alles ge-
sagt: den Eigenwert des Judentums bekraf-
tigt, seine Schuld gegeniiber dem jiidischen
Volk bekannt, seinen Willen zum Dialog



Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

257

auch institutionell bekraftigt im Rahmen
der Pépstlichen Kommission fiir die Reli-
giosen Beziehungen zu den Juden.

Die Frage nach der Giiltigkeit der
Heilszusage Gottes an das jiidische Volk
aus katholischer Sicht bleibt aber offen-
sichtlich eine offene Wunde. Als héhnisch
miissen Juden es empfinden, wenn aus-
gerechnet im Umfeld von Karfreitag und
Ostern die Katholische Kirche wieder fiir
die Erleuchtung der Juden bittet, damit
wir Jesus als Heiland erkennen. Solche
theologischen Aussagen werden in einem
wirkungsgeschichtlichen Kontext getrof-
fen, der eng verbunden ist mit Diskrimi-
nierung, Verfolgung und Tod, letztlich um
unseres ,,Seelenheils willen. Das ist nach
der Schuld, die die Katholische Kirche in
ihrer Geschichte mit dem Judentum und
zuletzt im Dritten Reich auf sich geladen
hat, vllig unangemessen und muss auf das
Schirfste zurtickgewiesen werden. Deshalb
haben auch die jiidischen Gemeinschaften
Italiens, Deutschlands und Osterreichs den
Dialog mit der katholischen Kirche ausge-
setzt.

Wo stehen wir?

Die grundsitzliche Absage an gegenseiti-
ge Mission bedeutet nicht, individuellen
Glaubensentscheidungen mit Respekt zu
begegnen. Anldsslich der Feierstunde in
Rom zum 40. Jahrestag der Konzilserkla-
rung ,Nostra Aetate“ am 27. Oktober
2005 sollte der jlidischstimmige Pariser
Kardinal Jean-Marie Lustiger sprechen.
Der romische Oberrabbiner Riccardo di
Segni verurteilte diese Wahl als unange-
messen und blieb dem Anlass fern: Es sei

kein Dialog, wenn es bedeute, die eigene
Identitdt aufzugeben und zur anderen Sei-
te iiberzuwechseln. Andere Rabbiner und
ich nahmen aber demonstrativ teil, um die
Person Lustigers und sein Lebenswerk zu
wiirdigen, auch unter Einschluss der Tat-
sache, dass er jiidisch geboren war. Heute
frage ich mich: Wie stiinde es denn, wenn
es umgekehrt wire? Kann die katholische
Kirche damit fertig werden, dass eine gan-
ze Anzahl von Rabbinern urspriinglich in
das Christentum hineingeboren war, bevor
sie von der einen zur anderen Bruderseite
gewechselt sind? Im Juni 2007 iiberbrachte
bei der Amtseinfithrung der urspriinglich
evangelischen Rabbinerin Gesa Ederberg
in Berlin die evangelische Bisch6fin Maria
Jepsen Grifle auch im Namen des Rats-
vorsitzenden der EKD, Bischof Wolfgang
Huber. Konnte die katholische Kirche tiber
ihren Schatten springen und akzeptieren,
dass die Taufhandlung an einem Kind
nicht schwerer wiegt, als die freie Entschei-
dung des Jugendlichen oder Erwachsenen,
einen anderen Weg mit Gott zu gehen, der
als ,,briiderlich” bezeichnet wird? Es kénn-
te sein, dass es dann schnell vorbei wire
mit dieser Briiderlichkeit.

Als Elemente der lehramtlichen Ver-
kiindigung einer neuen Sicht des Verhilt-
nisses zum Judentum sind heute wieder
zu verteidigen: der mit Israel geschlossene
Bund ist ,von Gott nie gekiindigt“* wor-
den. Das jlidische Volk steht nach wie vor
in einer unwiderruflichen Berufung und
ist immer noch Erbe jener Erwéhlung, der
Gott treu ist (vgl. Rom 9,4). Es ist das ,,Volk
des Bundes®, welches von der Bibel her als
»Licht der Volker® eine universale Sendung
hat. Jesus Christus ist ein echter Sohn Is-
raels. Sein Judesein und die Tatsache, dass

2 Johannes Paul II. in seiner Ansprache an den Zentralrat der Juden in Deutschland und die Rab-
binerkonferenz am 17. November 1980 in Mainz, in: R. Rendtorff/H. H. Henrix (Hg.), Die Kir-
chen und das Judentum. Bd. I. (s. Anm. 13), 75.



258

Homolka / Von der Versohnung zur Eiszeit?

sein Milieu die jiidische Welt war, gehéren
nach Johannes Paul II. zur Menschwer-
dung des Sohnes Gottes. Sie sind nicht ein
einfacher kultureller Zufall. Wer die Bin-
dung Jesu an das jiidische Volk 16sen und
durch eine andere religiése Tradition erset-
zen wollte, wiirde die Identitit der Person
Jesu Christi beschadigen. Diese Aussagen
sind fiir das iiberkommene Glaubensver-
standnis von Christen irritierend, aber sie
entsprechen der Ortsbestimmung, die das
Zweite Vatikanische Konzil fiir die christli-
che Identitdt vorgenommen hat. Beide be-
ten denselben Gott an.”” Beide stiitzen sich
auf dasselbe Buch, die Hebrdische Bibel.
Beide erkennen die moralischen Prinzipi-
en der Tora an und hegen eine gemeinsame
Verantwortung fiir diese Welt als Gottes
Schopfung.

Unsere Furcht ist, dass diese Erkennt-
nisse auf der Grundlage des II. Vatikani-
schen Konzils in den Hintergrund riicken
konnten. Unsere Hoffnung ist, dass die
»ecclesia triumphans® des alten Ritus kei-
ne geistige Wiederbelebung findet. Doch
die Wirklichkeit sieht anders aus. Micha
Brumlik war es, der vor einigen Monaten

21

in einem Artikel ,vor der Eiszeit” warnte,
auf die wir zulaufen. Jetzt ist sie da. Die Be-
ziehungen zwischen katholischer Kirche
und jiidischer Gemeinschaft stehen durch
den unfreundlichen Akt der Neufassung
der Karfreitagsfiirbitte schlagartig vor einer
Zerreiflprobe wie schon seit Jahrzehnten
nicht mehr. Es obliegt der weiteren theo-
logischen Diskussion, im jiidischen Nein
zu Jesus Christus den Ausdruck jiidischer
Treue zur eigenen Berufung und eine Vo-
raussetzung fiir das Werden der Kirche
zu bedenken. Das miithsam Erreichte im
jiidisch-katholischen Verhiltnis ist noch
nicht gesichert, und wir bemerken beinahe
jeden Tag, dass es gefihrdet ist.

Der Autor: Prof. Dr. Walter Homolka
(1964) ist deutscher Rabbiner, Rektor des
Abraham-Geiger-Kollegs an der Universi-
tit Potsdam, Vorstandsmitglied der World
Union for Progressive Judaism Jerusalem
(seit September 2005) und Chairman der
Leo Baeck Foundation. Er arbeitet im Ge-
sprichskreis Juden und Christen beim Zent-
ralkomitee der deutschen Katholiken mit.

»Manche Menschen betrachten die Tatsache, dass Jesus Jude war und dass sein Milieu die judi-

sche Welt war, als einfachen kulturellen Zufall, der auch durch eine andere religiose Inkultur-
ation ersetzt und von der die Person des Herrn losgelost werden konnte, ohne ihre Identitdt zu
verlieren. Aber diese Leute verkennen nicht nur die Heilsgeschichte, sondern noch radikaler: Sie
greifen die Wahrheit der Menschwerdung selbst an und machen eine authentische Auffassung
der Inkulturation unméglich.“ (in: H. H. Henrix/W. Kraus (Hg.), Die Kirchen und das Juden-
tum. Bd. II. Dokumente von 1986 bis 2000, Paderborn-Giitersloh 2001, 109.)



