346

ThPQ 156 (2008) 346-355

Alois Halbmayr

Zwischen Menschwerdung und Geldwertung

Weihnachten im Spannungsfeld von religiéser Entleerung

und 6konomischer Uberformung

¢ Kein kirchliches Fest unterliegt dem Druck der Kommerzialisierung so
stark wie das Weihnachtsfest. Gottes Menschwerdung ist in unserer Markt-
gesellschaft zum Fest der ,,Geld-Wertung“ geworden - beliebtestes Weih-
nachtsgeschenk ist der Geldgutschein. Ist der Sinn des Weihnachtsfestes
in unserer Kultur damit am Ende? Gegen diese resignative Sicht setzt der
Salzburger Dogmatiker Alois Halbmayr sein Plidoyer, Weihnachten als
Unterbrechung der Tauschlogik von Geben und Nehmen zu verstehen. Der
Autor spielt damit den Ball an die Kirchen zuriick. Es liegt an ihnen, den
Tiefensinn des Weihnachtsfestes in einer kommerzialisierten Kultur neu zu
entdecken und zu feiern. (Redaktion)

Wer sich heute aus theologischer Perspek-
tive mit der Bedeutung von Weihnachten
in den Gegenwartsgesellschaften ausei-
nandersetzt, lauft schnell Gefahr, ins breite
Fahrwasser einer pessimistischen Kultur-
kritik und eines stillen Ressentiments zu
geraten. Weihnachten, so lautet ein gin-
giger Befund, sei zu einem Fest des Kon-
sumrauschs verkommen. Gefeiert werde
nur mehr eine kuschelige Familien-Idylle,
nicht mehr die revolutiondre Botschaft
der Menschwerdung Gottes. Jahrlich zeige
sich aufs Neue, wie sehr dieses Fest seiner
urspriinglichen Semantik beraubt und in
welch groflem Ausmaf$ die pragmatische
Dimension des Glaubens als Ermutigung
zur Neubewertung aller Lebensverhaltnisse
bereits verloren gegangen sei. Tatsdchlich
sprechen viele empirische Daten fiir diese
Diagnose. Laut einer OGM-Umfrage aus
dem Jahre 2006 riickt der Aspekt des Kau-
fens und Schenkens kontinuierlich in den
Vordergrund, wihrend die Bedeutung der

religiésen Dimension in gleicher Weise ab-
nimmt.! 56 % der befragten OsterreicherIn-
nen gaben an, dass sie Weihnachten vor
allem mit Konsum in Verbindung bringen.
Nur mehr 6 % sind von der ,yvordergriindi-
genbesinnlich-religiésen Bedeutung® iiber-
zeugt, wihrend noch vor sechs Jahren 11 %
diese Einschitzung teilten. Damit scheint
sich jenes Muster zu bestitigen, das auch in
vielen kirchlichen Weihnachtsansprachen
dominiert, aber nur einen Teil der Wirk-
lichkeit widerspiegelt: Die semantische
Entleerung des Weihnachtsfestes resultiert
weniger aus einem Plausibilitdtsverlust des
Christlichen als vielmehr aus den Zugriffen
einer Konsumkultur, die sich des religiésen
Gehalts beméchtigt, um ihn fiir die eigenen
Interessen zu funktionalisieren.

Der Beitrag mochte zeigen, dass diese
Sichtweise zu kurz greift, weil sie die 6ko-
nomische Uberformung des christlichen
Bekenntnisses nur in ihren oberflachlichen
Erscheinungen beschreiben kann. Auf der

' http://oesterreich.orf.at/stories/ 159566/ (Zugriff 1.7.2008).



Halbmayr / Zwischen Menschwerdung und Geldwertung 347

Tiefenebene zeigt sich ein differenzierteres,
weitaus vielschichtigeres Bild. Der genau-
ere Blick in die Mechanismen der 6kono-
mischen Uberformungen macht deutlich,
dass sich die christliche Botschaft von der
Menschwerdung Gottes auch auf der Ebe-
ne seiner vielfiltigen Funktionalisierungen
zur Sprache bringen ldsst. Allerdings sind
dafiir neue Interpretationsmuster gefor-
dert, die sich gegenwirtig erst in Umrissen
abzeichnen.

1 Weihnachten zwischen Inkultura-
tion und politischem Zugriff

In der Kritik an der gegenwértigen Funk-
tionalisierung des Weihnachtsfestes durch
den Konsumismus wird zumeist iibersehen,
dass dieses Fest wie kaum ein anderes von
Anfang an einer Instrumentalisierung aus-
gesetzt war. Das beginnt bereits mit seiner
Einfithrung in der Westkirche.” Die Chris-
ten feierten in den ersten Jahrhunderten
zundchst nur Tod und Auferstehung Jesu,
nicht aber seine Geburt. Der eigentliche
dies natalis, der entscheidende Geburtstag
Christi — und letztlich aller Glaubigen — war
der Todestag als der Beginn des neuen, ewi-
gen Lebens. Erst im Zuge einer vertieften
theologischen Reflexion auf die Erloserge-
stalt Christi wurden notwendige Korrektu-
ren in die ,,Christologie von oben® eingetra-
gen. In der Betonung des Menschseins Jesu,
der von allem Anfang an wahrer Gott und
wahrer Mensch war, riickte die Geburt als
anschauliches Symbol in den Vordergrund.
Das Wort wurde Fleisch (Joh 1,14), und um
alle gnostischen Missverstindnisse abzu-
wehren, fiigte das Bekenntnis von Nicda

prézisierend hinzu: es wurde Mensch (DH
125). Die Inkarnation des ewigen Logos in
die Zeitlichkeit eines konkreten Menschen
galt es besonders zu feiern, weil durch die-
sen und mit diesem wunderbaren Tausch
erst die Erlosung der Menschheit in ihrer
uniiberbietbaren Form méglich wurde. Als
Zeitpunkt boten sich, bedingt durch die
religionsgeschichtlichen ~ Verschiebungen
im 4. Jahrhundert, der 25. Dezember bzw.
der 6. Janner an. Wahrend Origenes (1 um
254) noch die Geburtsfeste der Gotter und
Kaiser verspottet hatte, erfolgte nun eine
Uberschreibung und Neuverkniipfung der
heidnischen Symbolik von christlicher Sei-
te her. Der Gott des Lichtes, der Sonnen-
gott sol invictus, der unter Kaiser Aurelian
(270-275) zum einzigen und universalen
Reichsgott aufgestiegen war, wird unter
Kaiser Konstantin (306-337) vom ,wah-
ren Licht, das jeden Menschen erleuchtet®
(Joh 1,9) iiberstrahlt und abgelst. Ahnlich
wie Aurelian verfolgte auch Konstantin mit
dieser Ersetzung primir politische Interes-
sen. Das Fest der Geburt des neuen Lichts,
des Erlosers aller, sollte das einigende Band
bilden und die Zusammengehorigkeit des
Reiches unter einem Kaiser symbolisie-
ren, der sich selbst als Diener bzw. Knecht
Gottes verstand. Die Geburtsgeschichte
des Weihnachtsfestes, seine Datierung auf
die Wintersonnenwende und seine Auf-
ladung mit der urspriinglich heidnischen
Lichtmetaphorik zeigen, dass dieses Fest
seinen Platz im Spannungsfeld von ur-
spriinglich religioser Bedeutung und poli-
tischer Interessen erst finden musste. Das
christliche Weihnachtsfest in seiner kon-
kreten Auspragung ist selbst ein Resultat
von Aneignungen und Uberschreibungen.

Vgl. Hermann Usener, Das Weihnachtsfest, Bonn *1969; Hans Forster, Die Feier der Geburt

Christi in der alten Kirche. Beitrdge zur Erforschung der Anfinge des Epiphanie- und Weih-
nachtsfestes, Tiibingen 2000; Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes und die
Herkunft des Weihnachtsbaumes, Stuttgart 21991.



348 Halbmayr / Zwischen Menschwerdung und Geldwertung

Es war und blieb bis in die Gegenwart eine
Geschichte des Zugriffs und des Kalkiils.?
Einen Hohepunkt erreichte die Funktiona-
lisierung im Nationalsozialismus, wo das
Weihnachtsfest angesichts des ungiinstigen
Kriegsverlaufs immer stirker die Funk-
tion eines Propagandainstruments fiir die
Opferbereitschaft der Soldaten und den
Durchhaltewillen der Bevolkerung erfill-
te.* Diese kompromisslose Ideologisierung
konnte relativ problemlos an Vorlduferfor-
men ankniipfen, die Mitte des 19. Jahrhun-
derts eingesetzt und zu einer weitgehenden
Entleerung der religiosen Symbolik gefiihrt
hatten: an die Nationalisierung und Milita-
risierung des Weihnachtsfestes im Umfeld
der deutschen Reichsgriindung.®

Mit den politischen und ideologischen
Funktionalisierungen des Weihnachtsfestes
hat sich natiirlich auch dessen religiose Be-
deutung kontinuierlich verschoben. Es gibt
keine Sékularisierung einer religiésen Idee,
die deren Verstdndnis im Ursprungskontext
unberiihrt liefle. Der semantische und prag-
matische Kern einer Glaubensiiberzeugung
ist nicht unabhingig von den jeweiligen
Sprachwelten, Verstehenshorizonten, Zu-
griffsweisen und erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen zu erhalten. Im Gegenteil,
er wird erst in der offenen Auseinanderset-
zung mit ihnen lebendig. Die Erzdhlung der

Weihnachtszeit, Luzern 1978.

Geburt Jesu im Lukasevangelium ist selbst
ein klassisches Beispiel von Inkulturation
und Differenz. Die politische, kulturelle
und soziale Situation der Zeit bildet die ver-
borgene Matrix, auf der die Botschaft des
Evangeliums ins Wort kommt. Das klassi-
sche Adaptionsmodell, wonach ein reiner,
in sich plausibler religidser Kern zu bewah-
ren und lediglich in die jeweilige Schale der
konkreten Umwelt einzupflanzen sei, unter-
schitzt die enge Verwobenheit mit der kon-
kreten Kultur.® Inkulturation ist und bleibt
ein vielschichtiges, wechselseitiges Gesche-
hen zwischen Religion und Umwelt, in dem
sich die konkrete religiose Signifikanz erst
in der offenen Auseinandersetzung heraus-
schilt. Bedeutungen verschieben sich mit
ihrem Gebrauch, neue Kontexte fithren zu
veranderten Lektiiren, Verstehen bildet sich
stets in lebendiger Auseinandersetzung mit
den Plausibilititen und Uberzeugungen der
jeweiligen Welt neu aus.

2 Markt und Konsum als Inter-
pretamente von Weihnachten

Der gegenwirtige Zugrift des Marktes auf
das Weihnachtsfest ist der Struktur nach
prinzipiell nichts Neues. Neu ist hingegen
die Form. Denn der 6konomische Zugriff

Vgl. Ingeborg Weber-Kellermann, Das Weihnachtsfest. Eine Kultur- und Sozialgeschichte der

Vgl. dazu: Esther Gajek, Nationalsozialistische Weihnacht. Die Ideologisierung eines Familien-

festes durch Volkskundler, in: Richard Faber | Esther Gajek (Hg.), Politische Weihnacht in Antike
und Moderne. Zur ideologischen Durchdringung des Fests der Feste, Wiirzburg 1997, 183-215.

Weihnachten wurde auch von linker Seite hiufig attackiert, weil man in ihm eine Stiitze des

kapitalistischen Systems erkannte, das nur den Reichen ein angenehmes und wiirdiges Leben
ermoglichte (vgl. Doris Foitzik, Kriegsgeschrei und Hungermérsche. Weihnachten zwischen
1870 und 1933; sowie: Christa Lorenz, Frieden, Freude, Volkerfreundschaft. Weihnachten in der
DDR, in: Richard Faber | Esther Gajek (Hg.), Politische Weihnacht (s. Anm. 4), 217-251 und
253-276; Dieter Diiding | Peter Friedemann | Paul Miinch (Hg.), Politische Feste in Deutschland
von der Aufklarung bis zum Ersten Weltkrieg, Reinbeck 1988).

Vgl. dazu: Robert Schreiter, Abschied vom Gott der Européer. Zur Entwicklung regionaler Theo-

logien, Salzburg 1992; Fritz Frei (Hg.), Inkulturation zwischen Tradition und Modernitit. Kon-
texte — Begriffe - Modelle, Freiburg (Schweiz) 2000.



Halbmayr / Zwischen Menschwerdung und Geldwertung 349

kennt keine konkreten Akteure oder Subjek-
te mehr, sondern hat sich in die Anonymi-
tat einer subversiven Grammatik aufgelost.
Wihrend die politische Instrumentalisie-
rung in der Regel klar erkennbare Ziele
verfolgt, ist die 6konomische Instrumen-
talisierung weitgehend von Entmateriali-
sierung und wachsender Selbstauthebung
gepragt. Diese eigentiimliche Paradoxie,
dass der Erfolg der marktwirtschaftlichen
Uberformung gerade in seiner Ausloschung
besteht, wird erst im Blick auf die asymme-
trischen Beziehungsformen zwischen Oko-
nomie und Religion sichtbar. Denn anders
als in der politischen Funktionalisierung
von Weihnachten wird im 6konomischen
Zugrift die religiose Semantik nicht negiert
oder offensiv bekdmpft. Vielmehr greift der
Markt die religiose Symbolik produktiv auf
und scheint damit zunéchst ihre Bedeutung
zu festigen. Doch nimmt er entscheidende
Verianderungen vor. Indem die religiose
Symbolik mit der Symbolwelt der Okonomie
verkniipft wird, entstehen génzlich neue Ar-
rangements der Zeichen und Bedeutungen.
Die religiosen Motive und Sprachformen,
die in den Kontext des wirtschaftlichen
Funktionssystems einziehen, bleiben zwar
als ikonografische Zeichen erhalten, aber
ihre Semantik, ihre urspriinglich religiose
Bedeutung hat sich grundlegend transfor-
miert. Die liebliche Krippe im Schaufenster,
der giitige Weihnachtsmann im Werbespot,
das ,,Stille Nacht“ aus den Lautsprecherbo-
xen in den Einkaufcenters etc., die klassi-
schen religiosen Sujets markieren im neuen
Kontext spezifische Bedeutungswelten, die
nur mehr in ihrer bloflen Zitation an die
Herkunft aus dem christlichen Bekenntnis
der Menschwerdung Gottes erinnern.’
Doch warum bedient sich die Okono-
mie iiberhaupt der religiosen Symbolwelt?

7
Miinchen 2003.

Weshalb erscheint gerade das Weihnachts-
fest so attraktiv? Vor allem aber: Warum
lasst sich die christliche Symbolik offen-
sichtlich relativ problemlos in das 6kono-
mische Funktionssystem integrieren und
mit gédnzlich neuen Bedeutungen aufladen?

Es ist nicht allein die Okonomie, die
sich religioser Bilder und Uberzeugungen
bedient, auch der Leistungssport und die
Freizeitkultur nehmen gerne Anleihen bei
religiosen Sujets. Einer der Hauptgriinde
liegt wohl in der schillernden Ambiva-
lenz, am offenen Bedeutungsraum, der die
christliche Ikonografie gegenwirtig kenn-
zeichnet. Dem modernen Menschen ist
die Symbolwelt des Religidsen, wie sie im
Christentum entwickelt wurde, vertraut
und fremd zugleich. Wir wissen noch rudi-
mentdr um die grundlegenden Inhalte und
ihre Symbolisierungen, aber lebensweltlich
sind sie an unsere existenzielle Praxis nur
noch schwach angebunden, markieren sie
einen weiten Horizont neuer semantischer
Zuschreibungen. Dieser eigentiimliche
Schwebezustand zwischen noch bekann-
ter, urspriinglicher Bedeutung und offener
Interpretation erzeugt eine Leerstelle, die
fiur Zugriffe priadestiniert. Es gibt keine
Instanz, die tber deren Rechtmifligkeit
und Legitimitdt entscheiden konnte. Die
Kirchen besitzen kein Copyright und keine
Patentrechte auf die religiosen Embleme
und Symbole (und haben sie in Wirklich-
keit auch nie besessen). Krippe und Kreuz
zdhlen mittlerweile zum allgemeinen, 6f-
fentlichen Kulturgut. Daher kann auch
prinzipiell jeder auf diesen Symbolhaus-
halt zugreifen. Damit verdndert sich die
Rolle und Aufgabe der Kirchen. Diese sind
Teilnehmerinnen unter vielen anderen im
freien Spiel der Krifte und vor die Auf-
gabe gestellt, iberzeugende und plausible

Vgl. Matthias Morgenroth, Heiligabend-Religion. Von unserer Sehnsucht nach Weihnachten,



350 Halbmayr / Zwischen Menschwerdung und Geldwertung

Deutungen aus jhren eigenen Traditionen
heraus zu bieten. Mehr denn je entscheidet
sich die Uberzeugungskraft der Symbole
nicht nur an der kognitiven Kohdrenz und
an der praktischen Orientierungsleistung,
sondern in gleicher Weise auch an der exis-
tenziellen Aneignung. Die entscheidende
Differenz der Bedeutungen zeigt sich nir-
gendwo anders als an den konkreten Voll-
ziigen, an den gelebten Wahrheiten, die
darin zum Ausdruck kommen, und an den
Praktiken, die sie auslosen.

3 NeuverknUpfung der
religidsen Semantik

Die marktorientierte Zitation einer reli-
giosen Semantik zielt nicht auf eine Ver-
tiefung des Gottesverhéltnisses oder auf
Umkehr, sondern auf eine Erfiillung, die
sich durch die Aneignung eines Produkts
gewinnen lésst. Verkauft wird weniger ein
Konsumgut als vielmehr ein Lebensgefiihl,
eine Identitit, die gerade nicht von ihren
materiellen Voraussetzungen geldst ist,
sondern sich in ihnen erfiillt.
Weihnachten als das Fest der Geburt
Christi korrespondiert im Bewusstsein
der meisten Menschen nicht mit Ostern,
sondern mit dem eigenen Geburtstag.
Frithkindliche Erinnerungen und der tiefe
Wunsch nach einer heilen, ungebroche-
nen Welt werden wachgerufen; das Weih-
nachtsfest wird als idealtypische, temporare
Simulation der familidren Idylle, als Voll-
gestalt eines gelungenen Weihnachtsfestes
prasentiert.® Die existenziellen Fragen, die
mit der eigenen ,Menschwerdung® ver-

8

bunden sind, werden in einem religiésen
Vollzug mit der Botschaft von der Keno-
sis Gottes konfrontiert: Gott tritt aus sich
heraus, er teilt sich in einem konkreten
Menschen voll und ganz selbst mit. Damit
wird uns ein Leben im restlosen Vertrauen
auf die Zusage Gottes moglich, verwandelt
sich die Sorge um sich in die bedingungs-
lose Anerkennung seiner selbst und der
anderen. Gott schenkt sich ganz und gar,
ohne Vorbedingung und ohne Gegenleis-
tung. Fiir diese Selbstgabe Gottes, die in
der Heiligen Nacht gefeiert wird, hat die
christliche Ikonografie urspriinglich nur
wenige, dafiir aber umso prézisere Symbo-
le entwickelt: die Lichtmetapher, die auch
die Osternacht dominiert, die Ankldnge
an die Zeitenwende (,,Die Mitte der Nacht
als der Anfang des neuen Tages®), vor al-
lem aber die Betonung der Gottesgeburt in
jedem Menschen, die insbesondere fiir die
Mystik ein zentrales Motiv darstellte.” Erst
das biirgerliche Zeitalter schmiickte den
bescheidenen Rahmen mit allerlei Brauch-
tum aus. Das Bild der heilen, friedlichen
Familie riickte in den Vordergrund und
damit verlor das Sperrige des Weihnachts-
evangeliums seinen Platz im Zentrum des
Geschehens. Uber die Jahrhunderte hat
sich neben der Familienzentriertheit ins-
besondere die Grammatik des Schenkens
als zentrales Element der Feiertagsgestal-
tung herauskristallisiert. Beide sind aber
den Zugriffen des Marktes in unterschied-
licher Weise ausgeliefert. Wahrend sich die
modernen familidren Systeme aufgrund
ihrer disparaten Erscheinungsformen 6ko-
nomisch schwieriger funktionalisieren las-
sen, erscheint die Kultur des Schenkens

Fiir den Soziologen Karl Otto Hondrich ist Weihnachten ,,nicht nur, wie es theatralisch heifit,

der Sieg des Lichts tiber die Finsternis. Es ist auch der immer sich wiederholende Sieg der Fami-
lie tiber die Religion.“ (Karl Otto Hondrich, Stille Nacht, in: FAZ 24.12.2004, Nr. 301, 6).

Berithmt ist in diesem Zusammenhang auch der Vers von Angelus Silesius aus dem »Cherubi-

nischen Wandersmann« (1674): ,,Und wire Christus tausendmal zu Bethlehem geboren, doch
nicht in dir, du wérest dennoch ewiglich verloren.“



Halbmayr / Zwischen Menschwerdung und Geldwertung 351

geradezu pradestiniert fiir eine marktge-
mafe Zurichtung. Denn anders als die oft
komplizierten familidren Strukturen ist die
Grammatik des Geschenks vergleichswei-
se einfach codiert; sie besteht nur aus drei
Elementen: dem Geber, der Gabe und dem
Empfinger. Aufjeder Ebene sind Verkniip-
fungen und Uberschreibungen méglich,
am effektivsten auf der Ebene der Gabe
selbst. Denn Gaben stiften Beziehung, sie
symbolisieren Zugehorigkeit und eréffnen
neue soziale Verhéltnisse." Sie sind daher
auch ganz bestimmten Regeln unterworfen
und spiegeln in ihrer konkreten Gestalt ak-
tuelle gesellschaftliche Entwicklungen.

Die gegenwirtige Dominanz des 6ko-
nomischen Funktionssystems, das immer
tiefer in die private Lebenswelt eingreift,
hat in diesem Dreieck von Geber, Gabe
und Empfinger insbesondere den Stel-
lenwert der Gabe verdndert. Thre primére
Funktion verschiebt sich. Nicht mehr die
Stiftung von Beziehung steht im Vorder-
grund, sondern das Messen von Werten.
Die Intensitdt eines Verhaltnisses und des-
sen personliche Bedeutung werden nicht
mehr symbolisch iiber die Tatsache des
Geschenks selbst, sondern iiber ihre kon-
kreten, materiellen Werte vermittelt. Nicht
das Dass ist entscheidend, sondern das

10

Wieviel. Diese Verschiebung vom symboli-
schen zum materiellen Pol fithrt unter der
Hand eine neue Logik ein: Je wertvoller das
Prisent, desto grofler die Liebe bzw. Zu-
neigung. Die Werbung streicht besonders
in der Vorweihnachtszeit diese Neuver-
kntipfung heraus, indem sie unterschwel-
lig an das Bediirfnis nach bedingungsloser
Liebe und Anerkennung appelliert, seine
vermeintliche Erfiillung nicht an eine Op-
tion oder eine Hoffnung, sondern an ein
konkretes Produkt bindet. Sie bedient sich
geschickt der tendenziell unbeschriankten
Bedirfnisstruktur des Menschen, insofern
nach oben hin keine Grenze des Genusses
und des Habens existiert. Weil bestimmte
Bediirfnisse sich nicht ins Unendliche hi-
nein vermehren lassen und der Besitz an
materiellen Dingen sich nicht unbegrenzt
ausdehnen lasst, ist Geld in den letzten Jah-
ren zu einem der beliebtesten Geschenke
geworden." Zum einen ist es offensicht-
lich das Einzige, von dem man nie genug
besitzen kann. Zum anderen eroffnet es
dem Beschenkten ein potenziell unendli-
ches Reservoir von Umsetzungsméglich-
keiten. Was lasst sich denn mit einer Sum-
me Geldes nicht alles machen! SchlieSlich
umweht Geld auch eine Aura von Respekt
vor der Individualitat des Anderen: Jeder

11

Vgl. dazu die grundlegende Studie von Marcel Mauss, Die Gabe. Form und Funktion des Aus-
tauschs in archaischen Gesellschaften (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 743), Frankfurt
a. M. 1990. Aus der Fiille an kritischer Literatur seien exemplarisch genannt: Maurice Godelier,
Das Ritsel der Gabe. Geld, Geschenke, heilige Objekte, Miinchen 1999; Michael Gabel /| Hans
Joas (Hg.), Von der Urspriinglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phdnomenologie in der Dis-
kussion (Scientia & Religio 4), Freiburg i. Br. 2007.

Unter der Uberschrift ,,Schiiler wiinschen sich zu Weihnachten Geld“ berichtete die Austria
Presse Agentur vom 7.12.2007: ,,Die dsterreichischen Schiiler machen es ihren Familien zu Weih-
nachten leicht: An erster Stelle auf der Weihnachtswunschliste steht bei den Zehn- bis 19-Jahri-
gen Geld. Besonders viel Freude macht man damit laut einer Online-Umfrage des Gfk-Fessel-
Instituts der Altersgruppe von 15 bis 19 Jahren. Prinzipiell ist noch jeder Fiinfte unentschlossen,
was er sich zu Weihnachten eigentlich wiinscht. (...) Handys stehen auf der Wunschliste eher
weit unten - nur jeder Achte mochte ein Mobiltelefon. Das liege laut Fessel-Gfk in erster Linie
an der ,hohen Handysittigung® von 93 Prozent bei den Zehn- bis 19-Jahrigen. Weiters abge-
schlagen sind Reisen, Zimmerausstattung sowie Haustiere.“ Allerdings erhalten zu Weihnach-
ten deutlich weniger Kinder und Jugendliche einen Geldbetrag (62 %) als zum Geburtstag.



352 Halbmayr / Zwischen Menschwerdung und Geldwertung

hat seinen eigenen Geschmack und ist frei,
dariiber zu verfiigen. Obwohl Geld ein
Hfurchterlicher Formzerstorer“'? ist, indem
es als reine Quantitit vollig indifferent ist,
ldsst es sich in seiner Abstraktheit erfolg-
reich zur Symbolisierung und Pflege indi-
vidueller Beziehungen einsetzen.

Der Markt braucht Weihnachten nicht
als religioses Fest. Aber Weihnachten eig-
net sich als Legitimationsform und als
Katalysator einer Wachstumsdynamik, die
zu den Konstruktionsprinzipien der ka-
pitalistischen Okonomie gehoren. Diese
Dynamik, die sich in der fortschreitenden
Okonomisierung privater Lebensverhilt-
nisse niederschldgt, hinterldsst bei vielen

Weiterfiithrende Literatur:

John D. Caputo | Michael J. Scanlon (Ed.),
God, The Gift and Postmodernism, Bloo-
mington 1999. Der Band enthilt ein viel-
diskutiertes Gesprach zwischen Jacques
Derrida und Jean-Luc Marion iiber die
Gabe.

Jacques Derrida, Falschgeld. Zeit geben 1,
Miinchen 1993 - ein Grundlagentext fiir
eine noch zu entwickelnde Theologie der
Gabe.

Michael Rosenberger | Ferdinand Reisinger /
Ansgar Kreutzer (Hg.), Geschenkt — um-
sonst gegeben? Gabe und Tausch in Ethik,
Gesellschaft und Religion (Linzer Philo-
sophisch-Theologische Beitrdge 14), Frank-
furt a. M. 2006. Ein informativer Sammel-
band, der die Vortridge und auch Diskus-
sionen eines interdisziplindren Symposions
an der KTU Linz beinhaltet.

Jiirgen Ebach u.a. (Hg.), ,Leget Anmut in
das Geben.“ Zum Verhiltnis von Okono-
mie und Theologie, Giitersloh 2001.

Zeitgenossen ein tiefes Unbehagen, das
natiirlich auch das Ursprungsereignis -
Weihnachten selbst — erfasst. Die vielfil-
tigen Erwartungen und Anspriiche an ein
stimmungsvolles und gabenreiches Fest im
Kreise der Familie, die vor allem den Frau-
en grofle Arbeitsbelastungen aufbiirden,
treiben nicht wenige auf eine ferne Karibik-
insel (um vielleicht erst recht wieder an der
obligaten Weihnachtstafel unter dem Lich-
terbaum zu landen). Diese Erwartungen
konnen aber andererseits auch Neugierde
auf die urspriinglichen Interpretationen
wecken, auf jene moglicherweise noch un-
verstellte christliche Perspektive, die sich
hinter den diversen Ubermalungen und
Funktionalisierungen verbirgt.

4 Die Weihnachtsbotschaft als
Kritik ihrer Okonomisierung

Angesichts der wachsenden Zugriffe auf
die religiose Symbol- und Bilderwelt stellt
sich fiir Kirche und Theologie die Frage,
wie sie sich zu diesen Aneignungen in den
neuen, fremden Kontexten verhalten soll.
Der Blick auf die historische Entwicklung
lehrt ein Zweifaches:

1) Die Prozesse der Aneignungen, Ver-
fremdungen, Uberformungen und Um-
schreibungen sind unumbkehrbar. Sie stehen
in einer langen Tradition, die das Evange-
lium selbst zu jeder Zeit erfasst haben.

2) Die ideengeschichtlich relativ neue
Funktionalisierung der Weihnachtsbot-
schaft durch die Imperative der kapitalis-
tischen Marktokonomie konnte auch An-
lass sein fiir Versuche, gerade in den und
vermittels dieser Arrangements das Evan-
gelium neu zur Sprache zu bringen. Denn
die konsumgesteuerte Verfremdung ldsst

12 Georg Simmel, Philosophie des Geldes, Frankfurt a. M. 1989, 360.



Halbmayr / Zwischen Menschwerdung und Geldwertung 353

sich selbst wieder verfremden, auch von
theologischer Seite. Dann wird die 6ko-
nomistische Uberformung ihrerseits zum
unerschopflichen Reservoir der Bilder und
Symbole, zu einer schillernden Folie, auf
der eine religiése Interpretation die Zei-
chen wiederum neu arrangiert.

Beide Elemente zwingen die Theo-
logie zu einer stdndigen Reflexion auf die
gegenwartsrelevante, konkrete Signifikanz
der Frohbotschaft von der Menschwer-
dung Gottes. Denn ihr primérer Ort ist
die Jetztzeit, das Hier und Heute. Dem-
entsprechend differenzieren sich die Be-
deutungen kontextuell aus. Weihnachten
,lebt aus der Uberzeugung von der fort-
wiahrenden Inkarnation Gottes: Was in
Jesus Christus endgiiltig ,gegliickt® ist, das
soll und will in jedem und jeder, in allem
,zur Welt kommen'“?* Historisch-kritische
Analysen und ritualisierte Wiederholungen
der Erzahltexte reichen nicht mehr aus, um
zum vermeintlichen Ursprungsbild hinter
den dekorativen Ubermalungen zu gelan-
gen. Eine Wiedergewinnung der religiésen
Signifikanz des Weihnachtsevangeliums
wird nur gelingen, wenn der Binnenraum
der Kirche nicht ausgespart bleibt von den
Versuchen, die Botschaft von der Mensch-
werdung Gottes von ihren Funktionalisie-
rungen und Ubermalungen zu befreien.
Es gibt auch eine semantische Entleerung
nach innen, im kirchlichen Handeln selbst,
wenn etwa die Weihnachtsbotschaft auf
eine erhabene Stimmung reduziert oder
das Modell der heilen Familie von Vater-
Mutter-Kind als Paradigma eines christ-
lichen Lebens ideologisiert wird. Welche
weihnachtlichen Interpretationsangebote
gibt es fiir Menschen, die sich diesen Nor-
mativen verweigern oder deren Biografien
andere Geschichten erzihlen? Nicht zu-

13
Meditation 33 (2007), 33-42, hier 37.

letzt erfolgt eine semantische Entleerung
des Weihnachtsevangeliums durch seine
Entkontextualisierung selbst. Die Erzéh-
lungen von der Geburt Jesu, die sich nur bei
Lukas und Matthdus in ausfithrlicher Form
finden, sind von der Praxis und der Lehre
Jesu her zu verstehen, nicht umgekehrt. Die
bedingungslose Zuwendung Gottes zu den
Menschen korrespondiert mit der bedin-
gungslosen Annahme des Menschen seiner
selbst und der anderen, sie trigt darin aber
auch ein unbandiges Moment von Exodus
und Aufbruch ein. Das hilflose Kind in der
Krippe ist gewiss eine Metapher fiir die
Ohnmacht und Ausgesetztheit des Men-
schen, auch fiir den kleinen unscheinbaren
Beginn dessen, was mit einem grofien Wort
,Reich Gottes® genannt wird. Aber zugleich
ist die Geburt Jesu ein starkes Symbol fiir
die Umkehrung und die Neubewertung
der Verhiltnisse, fiir das neue Leben, das
die Botschaft von der Menschwerdung
Gottes ermdglicht. Weil es einen untrenn-
baren Zusammenhang von sakramentalem
Selbstvollzug der Kirche und gesellschaftli-
cher Aufmerksambkeit gibt, wichst die Plau-
sibilitét der religiosen Semantik nach auflen
mit der Uberzeugungskraft nach innen.
Eine religiose Semantik, die iiber den Raum
der Sakristei hinaus eine verandernde Kraft
beansprucht, ist nicht unabhingig von den
sikularen Uberformungen zu gewinnen,
sie ist aber auch nicht von ihnen abhéngig,
sondern besitzt gleichzeitig einen autono-
men Interpretationsraum, den es selbstbe-
wusst zu gestalten gilt. So sind Diskussio-
nen, wann die Weihnachtsmarkte ihre Tore
offnen oder ab welchem Zeitpunkt religiose
Lieder in den Einkaufszentren gespielt wer-
den diirfen, vielleicht interessant, aber zu-
gleich keiner grofleren Aufregungen wert.
Die entscheidende adventliche Frage ist

Gotthard Fuchs, Die neue Welt schon mitten in der alten. Die weihnachtliche Einladung, in:



354 Halbmayr / Zwischen Menschwerdung und Geldwertung

die nach dem Stellenwert des Evangeliums
im Leben und Handeln der Kirche und der
Gléaubigen, nicht nach den Sekundérformen
ihrer Inszenierungen. Ein Lichterbaum im
Shoppingcenter mag als Weihnachtsbaum
erscheinen, aber er ist es bloff der Form
nach. Eine Krippe im Schaufenster mag
Maria und Josef mit dem Jesuskind zeigen,
doch zu einer Krippe im religiésen Sinne
fehlt der Kontext. Zu einem starken chist-
lichen Symbol wird die Krippe erst durch
die Performanz, die aus dem Glauben an
die Menschwerdung Gottes erwéchst, nicht
bereits durch das Zitat selbst.

Daher verlduft aus einer christlichen
Perspektive die Grenze zwischen dem
Méoglichen und dem Unmdoglichen, dem
Bedeutungsvollen und dem Leeren nicht
entlang der Eroffnungszeiten, media-
len Inszenierungen oder ©konomischen
Funktionalisierungen. In einer liberalen
Gesellschaft bewegt sie sich entlang der
konkreten Signifikanz, fiir die es einen na-
hezu unermesslich grofen, vielfach noch
ungeniitzten Spielraum gibt. Die aus Mo-
tiven einer bestimmten political correctness
gespeisten Versuche, mit Ricksicht auf
die Pluralitdt der religiosen Bekenntnisse
die weihnachtlichen Symbole aus der 6f-
fentlichen Sphére zuriickzudrangen, mag
man als einen Verlust bedauern, weil da-
mit wichtige Ankntipfungspunkte fiir eine
profilierte christliche Verkiindigung ver-
loren gehen. Doch ist die Plausibilitit der
Menschwerdung Gottes keineswegs an ihre
zeichenhafte Prasenz im sakularen Kontext
gebunden. Im Gegenteil, diese Prasenz ver-

hindert oft einen unvoreingenommenen,
frischen Zugang zum Evangelium. In weit
stirkerem Mafl hdngt die Plausibilitit an
ihrer Vermittlung hin zu den lebenswelt-
lichen Erfahrungen.™

Die Frage, wie wir kirchlich wieder
zu den Ursprungsbedeutungen vorstofien
koénnen, lasst sich nur auf mehreren Ebe-
nen beantworten. Es bedarf sowohl neuer
Ideen und Experimente als auch einer ver-
tiefenden theologischen Reflexion.”” Die
zunehmende Geldwertung von Weihnach-
ten bietet die Chance, die Spitzenaussagen
der Inkarnation Gottes dem postreligiésen
Zeitalter neu verstandlich zu machen.'s
Dazu braucht es keinen blinden Kampf
gegen die Funktionalisierungen durch die
Konsumgesellschaft. Weitaus wichtiger ist
die Pflege der eigenen Symbolik, die im
Sinne des Inkarnationsgeschehens stérker
von den sozialen und kulturellen Reali-
titen her interpretiert werden. Die theo-
logische Reflexion miisste deutlicher zei-
gen, dass die Menschwerdung Gottes eine
andere Okonomie in Gang setzt. Sie hebt
die funktionale Reziprozitit auf. Denn
Gott gibt sich selbst, ohne dass wieder
zuriickgegeben werden muss. Gott als die
Gabe ohne Gegengabe verpflichtet nicht,
sie setzt frei und sie macht frei. Gabe im
eigentlichen Sinne des Wortes, wie Jacques
Derrida in Bezug auf die Urspriinge unse-
rer Tauschokonomie formuliert, gibt es
nur, ,wenn es keine Reziprozitit gibt, keine
Riickkehr, keinen Tausch, weder Gegenga-
be noch Schuld.“"” Auf religiéser Ebene ist
die Menschwerdung Gottes die fundamen-

" Vgl. dazu: Friedo Ricken, Religion als Kulturkritik, in: Thomas M. Schmidt | Matthias Lutz-Bach-
mann (Hg.), Religion und Kulturkritik, Darmstadt 2006, 63-72.

Vgl. dazu: Maria Widl, Das Christentum im sékularen Kontext zur Sprache bringen. ,,Folge dem

Stern!“ - ein Projektseminar am Erfurter Weihnachtsmarkt, in: ThG 51 (2008), 27-34.

16

Vgl. dazu die Uberlegungen von: Jean-Luc Nancy, Entzug der Géttlichkeit. Zur Dekonstruktion

und Selbstiiberschreitung des Christentums, in: Lettre International Nr. 59 (2002), 76-80.
17 Jacques Derrida, Falschgeld. Zeit geben 1, Miinchen 1993, 22f.



Halbmayr / Zwischen Menschwerdung und Geldwertung 355

tale Aufhebung und Durchbrechung dieses
ewigen Kreislaufes der Verpflichtung, des
Gebens, Nehmens und erneuten Gebens.
Sie erméglicht ein Verhaltnis zur Welt, das
nicht auf Reziprozitdt und Ausgleich an-
gelegt ist, sondern auf den Mehrwert der
Liebe und den Uberschuss an Solidaritit.
Entscheidend ist freilich, ob und wie es ge-
lingt, diese fundamentale Nicht-Rezipro-
zitdt immer wieder zeichenhaft zum Aus-
druck zu bringen. Damit ist nicht allein die
existenzielle, individuelle Ebene herausge-
fordert, sondern mit gleicher Verve auch
die ethisch-politische. Im personlichen
Verhiltnis kénnte diese Neuorientierung
das Unverrechenbare betonen, das mit
jedem Geschenk im Modus seiner Entzo-
genheit mitgegeben wird. Welches Prasent
taugt denn als Maf3stab fiir die Zuneigung
und die Qualitét der Beziehung? Wie sehr
es sich auch 6konomisch bestimmen lésst,
in einer Grammatik der Nicht-Reziprozitit
verweigert es sich als funktionalisierbarer
Wert. Dort ist es ein schlichtes Zeichen fiir
das, was sich nicht messen und vielleicht
auch nicht besser ausdriicken ldsst: fiir das
Présens, das Dasein des beschenkten Men-
schen um seiner selbst willen.

Auf einer ethisch-politischen Ebene
konnte diese Nicht-Reziprozitit beispiels-
weise Kleinformen des Widerstandes und
der alternativen Praxis forcieren. Denn ein
Ausstieg aus den kulturellen und gesell-
schaftlichen Normativititen, so sehr man
damit auch liebaugeln mochte, ist letztlich
nicht moglich. In welche Orte der Eigent-
lichkeit und des Wahren wollte man {iber-
haupt ausweichen? Wohl aber lassen sich
die Normativititen subversiv verandern. Je
mehr Menschen sich der konsumistischen
Funktionalisierung von Weihnachten in

Theorie und Praxis widersetzen, desto be-
grenzter werden ihre Macht und ihr Ein-
fluss. Auch hier existieren viele Méglich-
keiten der Umsetzung. Sie reichen von
der bewussten Entscheidung fiir ,kleine"
symbolische Geschenke bis zum prakti-
schen, sozialen Engagement. Diese Vielfalt
der Stimmen findet in der Uberzeugung
vom Geschenkcharakter und der Nicht-
Reziprozitit des Lebens den gemeinsamen
Grundton.

Was wiren unsere Gesellschaften,
wenn es nicht Momente und Zeiten gibe,
in denen wir uns dieser fundamentalen
Grundstruktur erinnern, die in der Inkar-
nation Gottes ihren uniiberbietbaren Aus-
druck gefunden hat. Die Gabe ohne Gegen-
gabe fordert kein ethisches Projekt, keine
neu auferlegte Verpflichtung, sondern setzt
die grundlegende Struktur unseres Lebens
frei. Weihnachten ist einer der Orte, der an
diese fundamentale Grammatik erinnert
und an dem sie immer wieder neu einge-
ibt werden kann.

Der Autor: Geb. 1961; Studium der Katho-
lischen Theologie in Salzburg und Tiibingen
(1979 - 1988), Studienleiter im Bildungshaus
St. Virgil (1989 -1994); A.o. Univ.-Prof. fiir
Dogmatik an der Universitit Salzburg. Die
wichtigsten Publikationen: Lob der Vielheit.
Zur Kritik Odo Marquards am Monotheis-
mus (STS 13), Innsbruck 2000; Negative
Theologie heute? Zum aktuellen Stellenwert
einer umstrittenen Tradition (QD 226),
Freiburg i. Br. 2008 (hg. gem. mit Gregor
Maria Hoff); Die Wechselwirkung von Gott
und Geld. Georg Simmels »Philosophie des
Geldes« als Beitrag zur Relativitit der Got-
tesrede (erscheint im Friihjahr 2009).



