380

ThPQ 156 (2008) 380-387

Ina Praetorius

Die Welt und den Menschen neu denken

Eine kritische Auseinandersetzung mit
Martha C. Nussbaums ,Fahigkeitenansatz”

¢ Die amerikanische Philosophin Martha C. Nussbaum zeigt mit dem ,,Fa-
higkeitenansatz®, der auf der Ethik und Politik des Aristoteles basiert, eine
entwicklungspolitische Alternative zur Konzentration auf das Sozialpro-
dukt pro Kopf als Maf fiir gesellschaftliche Wohlfahrt. Unabhéngig vom
kulturellen Kontext sind fiir sie bestimmte menschliche Fihigkeiten (z.B.
sich angemessen zu ernihren, kritisch iiber die eigene Lebensplanung nach-
zudenken, zu lachen ...) fiir ein vollgiiltiges Leben von entscheidender Be-
deutung. Diese gelte es in den Mittelpunkt zu stellen, wolle eine Regierung
das Gute fiir die Menschen wirklich fordern und somit ein Mindestmaf3 an
Menschenwiirde gewéhrleisten. Ina Pritorius zeichnet in , kritischer Sym-
pathie“ diesen Ansatz nach und ergidnzt ihn um einen Punkt konstitutiver
Bedingungen des Menschseins: das Geborensein als anfingliche, allmih-
lich in bezogene Freiheit sich wandelnde Abhingigkeit. (Redaktion)

Heute leben - zusammen mit unzéhligen
anderen Lebewesen - ungefihr sechsein-
halb Milliarden Menschen auf der Welt:
Der Kindersoldat Laurent im Ostkongo,
die Friedensnobelpreistragerin Wangari
Maathai, die Drag Queen Paula, Bill Gates,
ich, du, dein Baby, der alzheimerkranke
Grof3vater ... Alle wollen, so nehme ich
mit guten Griinden an, ein erfiilltes Leben
fithren. Téaglich treten Neuankommlinge
durch den Leib einer Mutter ins ,,Bezugs-
gewebe menschlicher Angelegenheiten®
ein. Wo sie vorher waren, ob sie irgendwo
waren, weifl niemand. Und téglich gehen

Menschen weg - wohin, das weif8 keiner
und keine von ihnen.?

Bevor feministische, postmoderne,
postkoloniale Denkerinnen und Denker
Einspruch erhoben haben, war es in der
westlichen Theologie und Philosophie -
und wohl auch anderswo - noch tblich,
von ,dem Menschen® zu reden, als gibe
es nur einen.’ Inzwischen muss sich aus-
fithrlich rechtfertigen, wer Aussagen tiber
den Menschen als solchen wagt. Die An-
maflung erwachsener, weifler, nicht behin-
derter, besitzender Ménner, mit Anspruch
auf Allgemeingiiltigkeit zu sagen, was die

U Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tatigen Leben (1958), Miinchen 1989, 173.

Ich halte mich hier an die von Immanuel Kant erstmals ausfiihrlich formulierte und begriindete

Kritik fragwiirdiger Uberschreitungen der grundsitzlich begrenzten menschlichen Erkenntnis-
fahigkeit — im Wissen, dass diese Kritik nicht von allen Menschen geteilt wird.

Vgl. zur Kritik dieser Gewohnheit z.B.: Ina Praetorius, Anthropologie und Frauenbild in der

deutschsprachigen protestantischen Ethik seit 1949, Giitersloh, 21994.



Praetorius / Die Welt und den Menschen neu denken 381

conditio humana sei und dabei allzu oft
sich selbst mit ,,dem Menschen® zu ver-
wechseln, hat sich eriibrigt — und das ist,
um es theologisch auszudriicken, ein Se-
gen. — Allerdings muss die notwendige
Dekonstruktion des vermeintlich einen
Menschen nicht in der Behauptung enden,
es konne von nun an keinerlei gemeinsa-
me Vorstellungen mehr davon geben, was
Menschen sind und wie sie leben sollen.
Vielmehr fordert die ,,post-postmoderne
Situation gerade dazu heraus, auf soliderer
erkenntnistheoretischer Grundlage, sensi-
bel gegeniiber unterschiedlichen Lebens-
kontexten, neu dariiber nachzudenken,
wer wir als Menschen sind, was wir brau-
chen und wie wir miteinander umgehen
wollen. Wer sich solchem Neudenken des
,Ganzen“ aus grundsitzlichen Uberlegun-
gen enthalten zu konnen meint, sollte zu-
mindest die pragmatische Notwendigkeit,
sich in grenziiberschreitenden Diskursen
auf vorlaufige Maf3stibe des Menschlichen
zu einigen, zugestehen. Eindringlich weist
die Philosophin Martha Nussbaum, die
trotz vielfacher Kritik an der Moglichkeit
einer universalen ,, Konzeption des Men-
schen (GG 44)° festhilt, auf die Dringlich-
keit dieser Aufgabe hin:

»Wenn wir als Gattung und als Planet
iiberleben wollen, miissen wir weltweit
und gemeinsam tber Wohlergehen und
Gerechtigkeit nachdenken. Ich glaube,
eine Auffassung, die diese Situation nicht
mit in Betracht zieht und nicht versucht,

Losungsvorschlidge zu machen, ist unvoll-
standig und ... anachronistisch® (GG 31).

Im Folgenden mochte ich Martha C.
Nussbaums Versuch, den Menschen und
ein gutes menschliches Zusammenleben
diesseits der zerbrochenen Scheinselbst-
verstiandlichkeiten der (latent patriarcha-
len) Moderne® neu zu denken, in kritischer
Sympathie nachzeichnen und danach
einen Vorschlag machen, wie er sich weiter
prézisieren liefie.

1 Martha C. Nussbaums ,Fahig-
keitenansatz” (The Capabilities
Approach)

Martha C. Nussbaum, urspriinglich klas-
sische Philologin, versteht sich ausdriick-
lich als liberale Feministin, gleichzeitig
als Denkerin in aristotelischer Tradition
(GG 29 u.a.). Als Aristotelikerin kritisiert
sie die Tendenz des von Kant geprigten
westlichen Liberalismus, Ethik auf eine
formale Entscheidungstheorie zu reduzie-
ren. Stillschweigend werde dabei namlich,
so Nussbaum, noch immer vorausgesetzt,
»der Mensch® sei ein erwachsener Mann,
der, mit allem Lebensnotwendigen schon
versorgt, vor allem nach seinem persén-
lichen Vorteil und einem grofitméoglichen
Freiheitsspielraum strebe. In der Ethik und
Politik des Aristoteles entdeckt Nussbaum
eine Konzeption des menschlichen Zusam-
menlebens, die zwar ,wichtige Merkmale

Vgl. z.B. Peter Hardt | Klaus von Stosch (Hg.), Fiir eine schwache Vernunft? Beitrdge zu einer

Theologie nach der Postmoderne, Ostfildern 2007, 8 und passim.

Im Folgenden stiitze ich mich auf drei Publikationen Nussbaums: Martha C. Nussbaum, Ge-

rechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt a. M. 1999 (GG); Dies., Women and Human Develop-
ment. The Capabilities Approach, Cambridge 2000 (WHD); Dies., Konstruktion der Liebe, des
Begehrens und der Fiirsorge. Drei philosophische Aufsitze, Stuttgart 2002 (KLF). Einen Uber-
blick tiber ihr Gesamtwerk bis 1999 gibt Martha C. Nussbaum in: Herlinde Pauer-Studer (Hg.),
Konstruktionen praktischer Vernunft. Philosophie im Gesprich, Frankfurt a. M. 2000, 129-152.

Vgl. dazu den Art. ,,Androzentrismus® in: Elisabeth Gossmann u. a. (Hg.), Worterbuch der Fe-

ministischen Theologie, Giitersloh, 22002 sowie die dort angegebene Literatur.



382 Praetorius / Die Welt und den Menschen neu denken

mit bestimmten ... Formen des Liberalis-
mus teilt” (GG 24), gleichzeitig aber dessen
formalen Reduktionismus mit der Notwen-
digkeit einer reichhaltigen Konzeption des
Guten konfrontiert. Indem Aristoteles sein
Nachdenken tiber das gute menschliche
Zusammenleben mit der Frage nach den
konkreten Aufgaben des Staates verkniipft,
erkennt er, dass ein Staatsbiirger, der zum
Beispiel nicht ausreichend ernédhrt ist oder
iber zu wenig freie Zeit zum Nachdenken
verfiigt, sich nicht fiir ein tugendhaftes
Leben entscheiden kann. Deshalb miissen
Gemeinwesen — Aristoteles zufolge —, wenn
sie ihren Biirgern Entscheidungsfreiheit
zusichern wollen, zunachst die notwendi-
gen ,materiellen, institutionellen und pa-
dagogischen Bedingungen zur Verfligung
... stellen, die ... einen Zugang zum guten
menschlichen Leben eroffnen ...“ (GG 24).
Um aber beurteilen zu konnen, welche
konkreten Mafinahmen in diesem Sinne
ergriffen werden miissen, braucht der Poli-
tiker eine Vorstellung davon, was ein gutes
menschliches Leben ausmacht.
Ausgehend von dieser Grundeinsicht,
die den liberalen Konsens, man diirfe den
Menschen nicht vorschreiben, was sie sich
wiinschen sollen, relativiert, entwickelt
Nussbaum im Kontext der heute akuten
Frage nach globaler Gerechtigkeit eine
»starke vage Theorie“ (GG 46) des Men-
schen und des guten Lebens. Dabei ist es
ihr wichtig zu betonen, dass ihre Theo-
rie nicht, wie so manches herkémmliche
Menschenbild, in untiberpriifbaren meta-
physischen Annahmen iiber die mensch-
liche Natur griindet. Vielmehr sei sie
»Ergebnis eines Prozesses der Selbst-
interpretation und Selbstvergewisserung®
(GG 46). Nicht im Kopf eines einsamen
Denkers, sondern im interkulturellen Ge-
sprach und aufgrund von Auswertungen
mythischer und literarischer Zeugnisse
unterschiedlicher Herkunft (GG 47-49)

entstanden, ermogliche sie es ganz ver-
schiedenen Menschen, ,sich auch iiber
groflere Entfernungen hinweg als Men-
schen zu erkennen.” (GG 47)

Nussbaum hat in verschiedenen Texten
unterschiedliche Versionen ihrer Konzep-
tion des guten menschlichen Zusammen-
lebens entwickelt (GG 49-59, 257-260;
WHD 78-80 u.a.). Diese Variabilitat sei, so
Nussbaum, keineswegs als Schwiche der
Theorie aufzufassen, denn es handle sich ja
gerade nicht um eine erneute dogmatische
Fixierung ,,des Menschen®, sondern um of-
fene, veranderbare ,, Arbeitslisten®, die ...

»... nicht als eine systematische phi-
losophische Theorie zu verstehen (sind),
sondern als eine Zusammenfassung unse-
rer bisherigen Vorstellungen und als eine
intuitive Annédherung, die keine Vorschrif-
ten formulieren, sondern die Aufmerk-
samkeit auf gewisse, besonders wichtige
Bereiche lenken mochte(n)“ (GG 49).

Aus einer Konzeption der ,Grund-
struktur der menschlichen Lebensform®
(GG 49), die Elemente wie Sterblichkeit,
Koérperlichkeit - Hunger und Durst,
Schutzbediirfnis, sexuelles Verlangen, Mo-
bilitdit -, Freude und Schmerz, kognitive
Fahigkeiten, frithkindliche Abhingigkeit,
praktische Vernunft, Verbundenheit, Ge-
trenntsein, Humor, Spiel u.a. enthalt, leitet
Nussbaum eine Liste von ,miteinander
zusammenhingenden Fihigkeiten (GG
57) ab, die, unabhingig vom kulturellen
Kontext, fiir ein vollgiiltiges menschliches
Leben von entscheidender Bedeutung
seien. Diese seien ,in den Mittelpunkt zu
stellen, wenn wir dariiber nachdenken, wie
eine Regierung das Gute fiir die Menschen
wirklich férdern kann“ (GG 58). Die Lis-
te, welche die zweite Ebene ihrer Theorie
bildet, enthdlt z.B. die Fahigkeiten, ,sich
angemessen zu erndhren, ... unnétigen
Schmerz zu vermeiden und freudvolle
Erlebnisse zu haben, ... kritisch tiber die



Praetorius / Die Welt und den Menschen neu denken 383

eigene Lebensplanung nachzudenken, ...
zu lachen, zu spielen ...“ (GG 57f.).

Mit sorgfiltigen Argumentationen
verteidigt Nussbaum ihr Konzept vollgiil-
tigen Menschseins gegen die erwartbare li-
berale, utilitaristische, kulturrelativistische
und feministische Kritik. So begegnet sie
zum Beispiel dem Argument, jede Kultur
habe eigene Ideen vom Guten, mit dem
Hinweis auf die augenfillige, aber haufig
zu wenig beachtete Tatsache, dass Kulturen
keine hermetisch abgeschlossenen Ein-
heiten bilden, sondern stets in Bewegung
sind und immer auch emanzipatorische
Elemente enthalten (WHD 41-49).” Oder
sie weist nach, dass auch vermeintlich
konsequente VerfechterInnen eines kultu-
rellen Relativismus nicht umhin konnen,
zumindest auf die Freiheit der Einzelnen
zu rekurrieren, sich fir diese und keine
andere Kultur zu entscheiden. Gegen den
liberalen Vorwurf, sie schrianke die Wahl-
freiheit der Menschen willkiirlich ein, be-
tont sie einerseits, dass es in ihrer Theorie
um notwendige Fahigkeiten und nicht um
die Verpflichtung gehe, diese Fahigkeiten
auch auf eine bestimmte Weise einzuset-
zen. Zum anderen fiihrt sie, anschlieflend
an Karl Marx, das im Liberalismus haufig
vernachldssigte Problem der Priferenzde-
formation - zum Beispiel durch Armut -
ins Feld (z.B. GG 40-42). Und immer wie-
der kommt sie gegeniiber allen moglichen
theoretischen Bedenken auf die praktische
Notwendigkeit zuriick, im globalen Kampf
fir ein gutes Leben transkulturell akzep-
table Standards zu formulieren, die es den
unterschiedlichen AkteurInnen - Staaten,
NGOs, Entwicklungsorganisationen etc. -

ermoglichen, den Zustand eines Gemein-
wesens zu beurteilen und wohlbegriinde-
te Maflnahmen zu seiner Verbesserung
zu ergreifen. Der Ruf nach einer soliden
philosophischen Grundlage fiir das glo-
bale Bemithen um Wohlergehen fiir alle
Menschen ist fiir sie so vordringlich, dass
sie Denkerinnen und Denkern gegeniiber,
die ihn nicht zu horen scheinen, durchaus
polemisch werden kann, etwa wenn sie Ju-
dith Butlers Dekonstruktivismus als poli-
tisch verantwortungslosen ,,Hippen Quie-
tismus® (,,hip quietism®)® bezeichnet.

Nussbaums anthropologischer Neu-
ansatz ist also bereits durch das Feuer
vielfacher Kritik hindurch gegangen. Sie
kntipft nicht naiv an die paternalistische
Tradition an, auf der briichigen Grund-
lage vermeintlich objektiver, in Wahrheit
kulturspezifischer Vorannahmen festzule-
gen, was ,,der Mensch® sei und wie er zu
leben habe. Vielmehr sucht sie intensiv
nach neuen Wegen einer interkulturellen
Verstindigung iiber minimale Standards
des Menschlichen. — Dennoch stellen sich
auch mir als postpatriarchaler Denkerin
einige Fragen hinsichtlich der Schliissig-
keit des Konzepts. Ich méchte im Folgen-
den mein Augenmerk auf einen Punkt
richten, der nach meiner Einschitzung in
der bisherigen Debatte noch wenig Beach-
tung gefunden hat.

2 Auch bei Nussbaum:
Geburtsvergessenheit®

Anders als in herkdmmlichen patriarchal
gepriagten Anthropologien, die zu Recht

»Cultures are dynamic, and change is a very basic element in all of them.“ (WHD 48).

8 Martha C. Nussbaum, The Professor of Parody, in: The New Republic online vom 22.2.1999,

http://www.akad.se/Nussbaum.pdf

ThPQ 152 (2004), 368-375.

Vgl. zu diesem Abschnitt: Ina Praetorius, Die postpatriarchale Zukunft der Achtsamkeit, in:



384 Praetorius / Die Welt und den Menschen neu denken

als iiberzogen autonomistisch kritisiert
wurden,'® scheinen bei Martha Nussbaum
die Aspekte ,Getrenntsein® und ,Ver-
bundenheit gleichwertig nebeneinander
zu stehen (GG 53-56, WHD 79f.). Aller-
dings féllt auf, dass in ihrer Konzeption
der ,Grundstruktur der menschlichen
Lebensform® (GG 49) die Sterblichkeit
am Anfang steht, wahrend sie die Tatsa-
che, dass alle Menschen von jeweils einem
anderen Menschen geboren werden, nicht
erwihnt. Zwar schenkt Nussbaum Aspek-

Weiterfiihrende Literatur:

Ina Praetorius, Die Wiirde der Gebore-
nen - Postpatriarchale Ethik in biblischer
Tradition, in: Severin Lederhilger (Hg.),
Gott verlassen. Menschenwiirde und Men-
schenbilder. 8. Okumenische Sommer-
akademie Kremsminster 2006 (Linzer
Philosophisch-Theologische Beitrage 15),
Frankfurt a. M. w.a. 2007, 163-177.

Dass sich die Wiirde des Menschen - im
Anschluss an Gedanken der Bibel, Augus-
tins, Hannah Arendts u.a. — als Wiirde von
Geborenen neu denken lasst, habe ich im
Rahmen der Sommerakademie 2006 in
Kremsmiinster in Ansitzen entfaltet.
Andrea Giinter (Hg.), maria liest. das heili-
ge fest der geburt, Riisselsheim 2004.
Weihnachten ist das christliche Fest der
Geburtlichkeit. Bezeichnend ist allerdings,
dass die Christenheit das Geburtsfest vor-
erst vor allem heftig feiert, kaum aber
theologisch denkt. Andrea Giinter hat mit
ihrem Text- und Bilderbuch tiber die le-
sende Maria einen vielversprechenden An-
fang gesetzt.

10

ten wie frithkindlicher Entwicklung, Ju-
gend und Erziehung viel Aufmerksambkeit.
Und sie anerkennt, anders als die meisten
ihrer Vorginger und Kontrahenten, aus-
driicklich, dass Abhédngigkeit kein Zustand
ist, den man irgendwann im Zuge des Er-
wachsenwerdens zugunsten von ,Frei-
heit“ hinter sich ldsst oder lassen sollte.
Indem sie aber das reale natiirlich-kultu-
relle Herkommen der Menschen nicht ins
Denken einbezieht, ldsst sie eine nahe lie-
gende, allerdings tiber Jahrhunderte — von
Aristoteles bis hin zum Liberalismus und
dariiber hinaus - vernachldssigte Mog-
lichkeit,'" menschliche Verbundenheit
theoretisch zu verorten, auflen vor. Denkt
man namlich die Menschen nicht in ers-
ter Linie, wie in der westlichen Tradition
seit Jahrhunderten tiblich, als Sterbliche,
sondern auch als Geborene, so erscheint
ihr lebenslanges Angewiesensein auf die
umgebende Natur - auf Luft, Wasser, Erde
und alles, was sie hervorbringen - und
auf andere Menschen nicht, wie bei Nuss-
baum, als eine quasi zufillige Eigenschaft
unter anderen, sondern als ein durch die
Umstidnde der menschlichen Anfinglich-
keit gegebenes Grunddatum, das heute,
nach Jahrhunderten der Tabuisierung,
besonderer Aufmerksamkeit im Sinne
einer nachholenden systematischen Re-
flexion bedarf. Nussbaum zihlt nun zwar
»die Verbundenheit mit anderen Men-
schen® (GG 59) - neben der praktischen
Vernunft - zu den ,architektonischen
Funktionen (ebd.) des Menschseins, die
»das ganze Unternehmen zusammenhal-
ten und zu einem menschlichen machen“
(GG 60). Sie erkennt damit den priméren
Status der - im Ubrigen keineswegs frei-

Vgl. dazu Art. ,Beziehung“ in: Elisabeth Gossmann u. a. (Hg.), Worterbuch der Feministischen

Theologie (s. Anm. 6) sowie die dort angegebene Literatur.

11

Vgl. zur Geburtsvergessenheit der westlichen Tradition: Ina Praetorius, Handeln aus der Fiille.

Postpatriarchale Ethik in biblischer Tradition, Giitersloh 2005, 35-38, 96-99.



Praetorius / Die Welt und den Menschen neu denken 385

heitshindernden'?> - bleibenden Abhén-
gigkeit aller Menschen ansatzweise an. In-
teressanterweise spricht sie dann aber im
entsprechenden Kapitel (GG 59-62) nur
noch tber die praktische Vernunft, lasst
also die Frage, wie Verbundenheit entsteht
und warum sie fiir das Menschsein auf be-
sondere, unabinderliche Weise konstitutiv
ist, unreflektiert.

Dass Nussbaum das Geborensein nicht
als Quelle fir ihr philosophisch-ethisches
Nachdenken nutzt, kénnte daran liegen,
dass sie sich der aristotelischen Tradition
allzu gutgldubig anschlief3t, in der Meinung,
man konne gewisse Aspekte dieser Tradi-
tion ohne weiteres von anderen ablosen.
Was Nussbaum schitzt, ist ,,der am Studium
konkreter menschlicher Erfahrungen inte-
ressierte Denker (Aristoteles), der rigorose
Kritiker von Platons Ideenlehre ...“* Dass
dieser Denker gleichzeitig der Begriinder
einer bis heute wirkmachtigen patriarchal-
konservativen Naturrechtstradition ist, die
bestimmte Angehorige der Menschheit -
Frauen, Sklavinnen, Kinder, Fremde - nicht
als Freie und Gleiche anerkennt, sondern
zu Funktionstrigern und Funktionstra-
gerinnen fiir das gute Leben der Freien und
Gleichen degradiert, ist Nussbaum zwar
selbstverstdndlich bekannt, scheint ihr aber
vernachldssigbar. Sie ldsst also aufler Acht,
dass ihr Gewdhrsmann die Welt zweiteilt
in die Polis — die hohere Sphire der freien
und gleichen méannlichen Biirger — und den
Oikos, in dem unterworfene Menschen die
Freiheit und Gleichheit der Staatsbiirger
gewissermaflen gebdrend und arbeitend

12

heit, Konigstein/Taunus 2005.

herstellen und der ausdriicklich nicht als
»Herrschaft iiber Freie und Gleichgestell-
te®, sondern als ,,Monarchie“* verfasst ist.
Genau in dieser zweigeteilten Weltordnung,
die den Beginn des illusiondren, da von den
vermeintlich animalischen Niedrigkeiten
menschlicher Bediirftigkeit abgetrennten
Begriffes von ,Freiheit* markiert, (der fir
den Liberalismus bestimmend wurde), liegt
nun aber die denkerische Unterschlagung
des menschlichen Geborenseins begriindet,
die Nussbaum unbesehen iibernimmt. Sie
perpetuiert hier also, bei allem Bemithen um
eine realistische Sicht menschlicher Verbun-
denheit, die patriarchale Gewohnbheit, der
Sterblichkeit und damit dem ,Getrenntsein*
des Menschen Vorrang vor einem systema-
tischen Denken der Geburtlichkeit als an-
tanglicher, allmahlich in bezogene Freiheit
sich wandelnder Abhéngigkeit einzuriu-
men, und damit ein patriarchales Tabu, des-
sen Bruch ihrem denkerischen Neuansatz
zu mehr Tiefenschirfe verhelfen konnte.
Nussbaum selbst gesteht an einigen
Stellen zu, dass ihre Interpretation des
Aristoteles nicht iiber alle Zweifel erhaben
ist. So schlédgt sie an einer Stelle LeserIn-
nen, die sie mit ihren einschldgigen Text-
interpretationen nicht tiberzeugen kann,
vor, ihr Neudenken des Menschen ,,einfach
Konzeption X (zu) nennen und sie als sol-
che ein(zu)schitzen (GG 29). Wenn nun
aber ihre textbezogenen Argumente nicht
schliissig sind, weshalb geht Nussbaum
dann statt das Wagnis des Neudenkens in
eigener Verantwortung iiberhaupt das Ri-
siko ein, als eine schlechte Aristotelikerin'®

Vgl. dazu: Ina Praetorius (Hg.), Sich in Beziehung setzen. Zur Weltsicht der Freiheit in Bezogen-

3 Herlinde Pauer Studer im Vorwort zu GG (GG 9).

14
15

Aristoteles, Politik, tibersetzt und herausgegeben von Olof Gigon, Miinchen 1973, 56.
So hat ihr die Philosophiehistorikerin Dorothea Frede vorgeworfen, sie mache Aristoteles zu

einem ,,multikulturellen angelsachsischen Liberalen® (zitiert in: Herlinde Pauer-Studer [Hg.],
Konstruktionen praktischer Vernunft [s. Anm. 5], 146.)



386 Praetorius / Die Welt und den Menschen neu denken

zu gelten und iiberdies, was schwerer wiegt,
patriarchale Theorieelemente in ihr Den-
ken einflieflen zu lassen, die ihrem Anlie-
gen, endlich eine kulturiibergreifend ak-
zeptable Vorstellung erfiillten Menschseins
zu entwerfen, entgegen stehen? - Auch
Nussbaums Methode, literarische Texte fiir
die ethische Urteilsbildung fruchtbar zu
machen, gerit im Ubrigen ins Zwielicht,
wenn klar wird, dass sie solchen Texten
nicht mit einer ausgearbeiteten ,,Herme-
neutik des Verdachts“'® begegnet. So lassen
sich die homerischen Epen, die sie als ein
Beispiel fiir ihre Herangehensweise an-
fuhrt (GG 47f.), fiir eine feministisch kriti-
sche Ethik sicher nur dann sinnvoll nutzen,
wenn klargestellt ist, dass sie nicht nur das
Nachdenken iiber gemeinsame Merkmale
aller Menschen anregen, sondern auch den
Grundstein legen fiir die spiter u.a. von
Aristoteles philosophisch ausgearbeitete
(latent) geschlechtsgebundene hierarchisch
zweigeteilte Ordnung."”

3 Ein Vorschlag

Weshalb eigentlich arbeitet sich Martha
Nussbaum an Aristoteles ab, obwohl ihr
dieses Vorgehen vor allem Kritik einge-
bracht hat und obwohl es, wie ich gezeigt
habe, ihren Denkansatz in entscheiden-
den Punkten schwicht? Vielleicht tut sie

16

es aus demselben Grund, aus dem ich
eine ,postpatriarchale Ethik in biblischer
Tradition® geschrieben habe:' Wir lieben
die groflen Traditionen des Abendlandes
und geben die Hoffnung nicht auf, dass sie
sich sinnvoll transformieren lassen.'” Tat-
sichlich bin auch ich der Meinung, dass
es zukunftstrachtig ist, als postpatriarcha-
le Denkerin Anschluss an die im wissen-
schaftlichen Mainstream ebenso wie im
Alltagsbewusstsein etablierten Traditio-
nen - die aristotelische, die biblische, die
liberale, die postmoderne ... — zu suchen,
nicht nur aus taktischen Griinden, son-
dern auch, weil das in den Siebziger- und
Achtzigerjahren des vergangenen Jahr-
hunderts noch von vielen Feministinnen®
propagierte Projekt, mit dem Denken noch
einmal ganz von vorne zu beginnen, sich
aus einem einfachen Grund als illusionér
erwiesen hat: Wer denkt, bewegt sich un-
weigerlich innerhalb von Sprachwelten, die
schon vor ihm oder ihr in der Welt waren.
Und schliefilich: Solche Traditionen ent-
halten emanzipatorische Potenziale, ohne
die auch der Feminismus nicht denkbar
wire, weshalb es sich lohnt, in kritischer
Solidaritit an sie anzukniipfen.

Allerdings gilt es bei solchem Bemii-
hen um Kontinuitdt im Bewusstsein zu hal-
ten, dass die westliche Tradition kein Stein-
bruch ist, aus dem sich nach Belieben und
ohne Schaden fiir die Stringenz des eigenen

Elisabeth Schiissler-Fiorenza, Brot statt Steine. Die Herausforderung einer feministischen Inter-

pretation der Bibel, Freiburg/Schweiz 1988, 51 und passim.

Vgl. z.B. Victoria Josselyn Wohl, Standing by the Stathmos. The Creation of Sexual Ideology in

the Odyssey, in: Arethusa 26 (1993), 19-50; Beth Cohen (Ed.), The Distaff Side. Representing the
Female in Homer’s Odyssey, New York/Oxford 1995.

Vgl. dazu Ina Praetorius, Handeln aus der Fiille (s. Anm. 11), 17.
... und nebenbei hoffen wir vielleicht auch noch, dass der Anschluss an die von der Postmoderne

nur vorlaufig verabschiedeten ,,groflen Erzahlungen® uns zu einer gewissen Resonanz und An-

erkennung im akademischen Betrieb verhilft.
Vgl. z.B. Mary Daly, Gyn/Oekologie. Eine Meta-Ethik des radikalen Feminismus, Miinchen
1980 sowie ein Teil der Matriarchatsforschung.

20



Praetorius / Die Welt und den Menschen neu denken 387

Denkens Theoriestiicke entnehmen lassen.
Vielmehr ist sie als eine relativ geschlosse-
ne symbolische Ordnung® zu interpretie-
ren, die sich letztlich nur als Ganze aus den
Angeln heben lasst. Der mutige und ver-
heiflungsvolle anthropologische Neuansatz
Martha C. Nussbaums koénnte noch erheb-
lich an denkerischer Schirfe und politi-
scher Wirksambkeit gewinnen, wenn sie im
Sinne dieses kritischen Bewusstseins gegen
Aristoteles an den Anfang ihrer nichsten
Liste der ,,konstitutiven Bedingungen® (GG
49) des Menschseins die menschliche Ge-
burtlichkeit stellen wiirde.

Die Autorin: Dr. Ina Praetorius, geb. 1956,
Studium der evangelischen Theologie und

21

Germanistik in Tiibingen, Ziirich und Hei-
delberg. 1983-1987 wissenschaftliche As-
sistentin am Institut fiir Sozialethik der
Universitit Ziirich. Seither freie Autorin,
Lehrauftrige und Gastvorlesungen an den
Universititen Ziirich, Basel, Bern, Fribourg,
Freiburg i. Br., Berlin u.a. Veroffentlichun-
gen: Handeln aus der Fiille. Postpatriarchale
Ethik in biblischer Tradition, Giitersloh 2005;
Gott dazwischen. Eine unfertige Theologie,
Ostfildern 2008; Sich in Beziehung setzen.
Zur Weltsicht der Freiheit in Bezogenheit
(Hg.), Konigstein 2005; Welt gestalten im
ausgehenden Patriarchat (Hg., zusammen
mit Michaela Moser), Konigstein 2003; Die
Welt: ein Haushalt. Texte zur theologisch-
politischen Neuorientierung, Mainz 2002.

Vgl. dazu z.B. Luce Irigaray, Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts, Frankfurt a. M. 1980;

Luisa Muraro, Die symbolische Ordnung der Mutter, Frankfurt a. M.-New York 1993; Andrea
Giinter, Die weibliche Hoffnung der Welt. Die Bedeutung des Geborenseins und der Sinn der

Geschlechterdifferenz, Giitersloh 2000.



