
3S ThPQ 156 2008) 388—-395

riur Boelder|!

„Born he alıve”. Zur ohılosophischen
Bedeutung der Gottesgeburt
Erwagungen IM KonJjunktiv

v Fur die antike heidnische Philosophie War die Menschwerdung Gottes
eın metaphysischer Widerspruch, für die abendländisch christliche Philo-
sophie dagegen der Höhepunkt der Geschichte des SeInNs WI1Ee aber en
gegenwärtige Philosophie ber die Menschwerdung Gottes*? Ist S1€e philo-
sophisch überhaupt och eine bedenkenswerte Überzeugung? Inspiriert
vVvVo  A edanken Derridas und J.-F. Lyotards zeigt der Linzer Philosoph

Oelder. In seinem begrifflich und sprachlich anspruchsvollen Beıitrag,
welch ungeheuerliche Konsequenzen die Idee der Gottesgeburt 1M Men-
schen fur die christliche Religion und uNsere Kultur philosophischerseits
ach siıch zÖge. Damıt Seiz Oelder. einen Diskurs fort, der 1M Deutschen
Idealismus und In der Religionskritik seinen Anfang S hat
(Redaktion)

oliı legere.
Maurice Blanchot

Exposition: n  IIKOoMM un e1ISse, wI1Ie weltweit Weihnachten gefeiert
schied” der elıgion wird keineswegs > dass CS den Vorstel-
egro MOStTruO0SO) lungen der OMlıziellen Vertreter christlicher

Kirchen entspräche zeugte davon, dass
DIe Geburt (,ottes als eiInNnes Menschen ware die dee größer ist als ihr rsprung, anders
die gröfßte dee der Weltgeschichte. gesagl, dass die dee VO  b der Geburt (,ottes

DIe Geschichte des Christentums ware als eiInes Menschen wahrhaft katholisch ist,
nicht identisch mıt der Geschichte dieser universal also, In dem Sinne, dass S1€ en
dee Weder entstammte S1€ als solche dem gehört, nicht 1Ur den Christen, das el

solchen, die sich ZU. Christentum eken-Christentum oder begänne mıt ihm, och
verhülfe das Christentum dieser dee ZU. NECN, und auch nicht 1Ur antizipatorisch
Durchbruch letzterer stünde vielmehr Jenen, die sich etzten Endes ZU. YT1S-
ach WIE VOLF aUsS tentum ekehren lassen en werden, wI1Ie

Das Christentum stuünde dieser dee die Amltskirche laubte.
nämlich ebenso sehr undverdeck- DIe Geschichte VO  b der Menschwer-

ihre Bedeutung, wI1Ie CN sich dennoch bei dung (‚ottes besiegelte das Ende der Reli-
ihr „seine”, also des Christentums dee gion als eiInes autorıtaren Abhängigkeits-
handelte Dass heute die Welt, OD diskurses, WIE ihn die Religionskritik se1it
christlich oder nicht, Weihnachten feiert, jeher, wenngleich In besonderer chärfe
zeugte VO  b der IO der Idee, die Art und se1it dem Jahrhundert gezeichnet hat.

388

Artur R. Boelderl

„Born to be alive“. Zur philosophischen 
Bedeutung der Gottesgeburt
Erwägungen im Konjunktiv

◆ Für die antike heidnische Philosophie war die Menschwerdung Gottes 

ein metaphysischer Widerspruch, für die abendländisch christliche Philo-

sophie dagegen der Höhepunkt der Geschichte des Seins – wie aber denkt 

gegenwärtige Philosophie über die Menschwerdung Gottes? Ist sie philo-

sophisch überhaupt noch eine bedenkenswerte Überzeugung? Inspiriert 

von Gedanken J. Derridas und J.-F. Lyotards zeigt der Linzer Philosoph 

A. Boelderl in seinem begriffl  ich und sprachlich anspruchsvollen Beitrag, 

welch ungeheuerliche Konsequenzen die Idee der Gottesgeburt im Men-

schen für die christliche Religion und unsere Kultur philosophischerseits 

nach sich zöge. Damit setzt Boelderl einen Diskurs fort, der im Deutschen 

Idealismus und in der Religionskritik seinen Anfang genommen hat. 

(Redaktion)

1. Exposition: „Willkomm und 
Abschied“ der Religion 
(Allegro mostruoso)

Die Geburt Gottes als eines Menschen wäre 

die größte Idee der Weltgeschichte.

Die Geschichte des Christentums wäre 

nicht identisch mit der Geschichte dieser 

Idee. Weder entstammte sie als solche dem 

Christentum oder begänne mit ihm, noch 

verhülfe das Christentum dieser Idee zum 

Durchbruch – letzterer stünde vielmehr 

nach wie vor aus.

Das Christentum stünde dieser Idee 

nämlich ebenso sehr entgegen und verdeck-

te ihre Bedeutung, wie es sich dennoch bei 

ihr um „seine“, also des Christentums Idee 

handelte. Dass heute die ganze Welt, ob 

christlich oder nicht, Weihnachten feiert, 

zeugte von der Größe der Idee, die Art und 

Noli me legere.

Maurice Blanchot

Weise, wie weltweit Weihnachten gefeiert 

wird – keineswegs so, dass es den Vorstel-

lungen der offiziellen Vertreter christlicher 

Kirchen entspräche –, zeugte davon, dass 

die Idee größer ist als ihr Ursprung, anders 

gesagt, dass die Idee von der Geburt Gottes 

als eines Menschen wahrhaft katholisch ist, 

universal also, in dem Sinne, dass sie allen 

gehört, nicht nur den Christen, das heißt 

solchen, die sich zum Christentum beken-

nen, und auch nicht nur antizipatorisch 

jenen, die sich letzten Endes zum Chris-

tentum bekehren lassen haben werden, wie 

die Amtskirche glaubte.

Die Geschichte von der Menschwer-

dung Gottes besiegelte das Ende der Reli-

gion als eines autoritären Abhängigkeits-

diskurses, wie ihn die Religionskritik seit 

jeher, wenngleich in besonderer Schärfe 

seit dem 19. Jahrhundert gezeichnet hat. 

ThPQ 156 (2008) 388–395



Boelderl „Born be alive“ Fur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt 3589

Mıt diesem Ende der eligion verschwän- sich ıIn keiner irgendwie absehbaren, mıt
de die eligion TEUNLC. nicht VO  b der Bild- geschichtlichen oder gegenwärtigen (Je-
ache, doch vollzöge S1€ einen radikalen stalten VO  b eligion vergleichbaren Form
Gestaltwandel, dessen Zeugen WITr waren. präsentieren werde. 1ese NECUC, monströse

Wle ege. erkannt und Nietzsche eligion ware keine mehr, und fortiori
verkündet hat, ware das Christentum als ware das Christentum, ein Wort Karl]
uter der Geschichte VO  b der Geburt (J0T- Rahners paraphrasieren, künftig keine
tes als eiInNnes Menschen die letzte eligion eligion mehr, oder CS ware nicht.
oder, In den Worten Marcel Gauchets, eine DIe Zukuntft der eligion ware die Reli-
eligion der Verabschiedung der eligion g10N der Zukunft, der unbestimmte Glaube
mıt dem Fluchtpunkt des Atheismus. Lu1g1 oder die rundlose olinung auf Jenes
Pareysons berühmter Formel, wonach das Zukünftige als das u-kommende, VO  u dem

WITr nicht wussten und nicht Ww1ISsen könn-Christentum 1Ur gegenwärtig DZw. wirk-
ich Sein könne, WwWenn CS die gegenwärtl- ten, WIE CN Se1IN werde, und das dennoch
SC Möglichkeit Se1lINer Negatıon betrachte, Dbzw. gerade deshalb uNnseIe Welt konstitu-
ware VO  b er Jene Version die Selte lerte, indem CN S1€ offenhalte und bewahre

stellen, die Jean-Luc Nancy ihr 1mM Wege VOTr einem Abschluss 1mM Vergangenen oder
der Reflexion ber den geschilderten Sach- bereits (egenwärtigen, WIE die Naturreligio-
verhalt egeben hat Der Atheismus könnte NenNn einerseılts und die äkularen Religionen
1Ur wirklich DZw. gegenwärtig se1nN, Wenn (Z. des OMMUNISMUS und des Kapitalis-

die Wirklichkeit SeINer christlichen Her- I11US gleichermafßsen andererseits ihn aNSC-
un betrachtete. NOmMMMMEN en und herbeigeführt wIisSssen

1e8es Binnenverhältnis VO  b Christen- wollten, und zugleic. VOTr eiInem Abschluss
iu  3 als Kulmination des Gottesglaubens In der „Schlechten Unendlichkeit“ einer Zu-
einerselts und Christentum als Abkehr kunft, deren (OIrt nicht die Welt, sondern
VO Theismus andererseits, konstituier- e{iwas Außerweltlich-Transzendentes ware,

kein dialektisches Selbstverhältnis 1mM WIE In den Religionen des Buches und den
Sinne einer ufhebung des (egensatzes melsten „Welt”-Religionen, vielleicht mıt
zugunsten einer Selbstüberhöhung des Ausnahme des Buddhismus.
Gottesglaubens als Selbsterhebung des Möglichkeitsbedingung und Kataly-
göttlichen Weltgeistes, wI1Ie ege. dach- zugleic dieser Entwicklung der Re-

1elmehr stünde das Christentum 1mM ligion überhaupt und des Christentums
Ausgang VO  b Se1iINer ıhm wesentlichen Än- 1mM Besonderen insofern diese beiden
erkennung der Wirklichkeit der Geburt Entwicklungsstränge In einer zunehmend
(,ottes als eiInes Menschen sich selbst 1mM globalisierten Welt unwiderruflich mıt-
Verhältnis der Autodekonstruktion. 1ese einander verknüpft waren, auch und SC
1e den („egensatz VO  b Theismus/Atheis- rade dort, das Christentum als KOn-
IU hinter sich, ohne ihn überwinden. fession einer Population sich aklısc. 1mM
In ihrem Verlauf nähme die eligion eine Rückgang befinde (beredtes Zeugnis für
CUuU«C Gestalt VO  u der sich heute 1Ur diesen Sachverhalt waren die medial glo-
viel 1e156€, dass S1e jedenfalls I110O115- balisierten Auftritte des Papstes VOLF Mas-
tros Sein werde‘ ıIn dem Sinne, dass S1€ SCIl VO  b jubelnden Menschen, VO  b denen

Vegl. Jacques Derrida, e Struktur, das Zeichen Uun: das Spiel 1m Diskurs der Wissenschaften VOo

Menschen, In Ders., DIie Schrift Uun: Cdie Difterenz, Frankfurt 1972, 422-442, hier 44)

389Boelderl / „Born to be alive“. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

1 Vgl. Jacques Derrida, Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaft en vom 
Menschen, in: Ders., Die Schrift  und die Diff erenz, Frankfurt a. M. 1972, 422–442, hier 442.

Mit diesem Ende der Religion verschwän-

de die Religion freilich nicht von der Bild-

fläche, doch vollzöge sie einen radikalen 

Gestaltwandel, dessen Zeugen wir wären.

Wie Hegel erkannt und Nietzsche 

verkündet hat, wäre das Christentum als 

Hüter der Geschichte von der Geburt Got-

tes als eines Menschen die letzte Religion 

oder, in den Worten Marcel Gauchets, eine 

Religion der Verabschiedung der Religion 

mit dem Fluchtpunkt des Atheismus. Luigi 

Pareysons berühmter Formel, wonach das 

Christentum nur gegenwärtig bzw. wirk-

lich sein könne, wenn es die gegenwärti-

ge Möglichkeit seiner Negation betrachte, 

wäre von daher jene Version an die Seite 

zu stellen, die Jean-Luc Nancy ihr im Wege 

der Reflexion über den geschilderten Sach-

verhalt gegeben hat: Der Atheismus könnte 

nur wirklich bzw. gegenwärtig sein, wenn 

er die Wirklichkeit seiner christlichen Her-

kunft betrachtete.

Dieses Binnenverhältnis von Christen-

tum als Kulmination des Gottesglaubens 

einerseits und Christentum als Abkehr 

vom Theismus andererseits, konstituier-

te kein dialektisches Selbstverhältnis im 

Sinne einer Aufhebung des Gegensatzes 

zugunsten einer Selbstüberhöhung des 

Gottesglaubens als Selbsterhebung des – 

göttlichen – Weltgeistes, wie Hegel dach-

te. Vielmehr stünde das Christentum im 

Ausgang von seiner ihm wesentlichen An-

erkennung der Wirklichkeit der Geburt 

Gottes als eines Menschen zu sich selbst im 

Verhältnis der Autodekonstruktion. Diese 

ließe den Gegensatz von Theismus/Atheis-

mus hinter sich, ohne ihn zu überwinden. 

In ihrem Verlauf nähme die Religion eine 

neue Gestalt an, von der sich heute nur so-

viel sagen ließe, dass sie jedenfalls mons-

trös sein werde1 – in dem Sinne, dass sie 

sich in keiner irgendwie absehbaren, mit 

geschichtlichen oder gegenwärtigen Ge-

stalten von Religion vergleichbaren Form 

präsentieren werde. Diese neue, monströse 

Religion wäre keine mehr, und a fortiori 

wäre das Christentum, um ein Wort Karl 

Rahners zu paraphrasieren, künftig keine 

Religion mehr, oder es wäre nicht.

Die Zukunft der Religion wäre die Reli-

gion der Zukunft, der unbestimmte Glaube 

an oder die grundlose Hoffnung auf jenes 

Zukünftige als das Zu-kommende, von dem 

wir nicht wüssten und nicht wissen könn-

ten, wie es sein werde, und das dennoch 

bzw. gerade deshalb unsere Welt konstitu-

ierte, indem es sie offenhalte und bewahre 

vor einem Abschluss im Vergangenen oder 

bereits Gegenwärtigen, wie die Naturreligio-

nen einerseits und die säkularen Religionen 

(z. B. des Kommunismus und des Kapitalis-

mus gleichermaßen) andererseits ihn ange-

nommen haben und herbeigeführt wissen 

wollten, und zugleich vor einem Abschluss 

in der „schlechten Unendlichkeit“ einer Zu-

kunft, deren Ort nicht die Welt, sondern 

etwas Außerweltlich-Transzendentes wäre, 

wie in den Religionen des Buches und den 

meisten „Welt“-Religionen, vielleicht mit 

Ausnahme des Buddhismus.

Möglichkeitsbedingung und Kataly-

sator zugleich dieser Entwicklung der Re-

ligion überhaupt und des Christentums 

im Besonderen – insofern diese beiden 

Entwicklungsstränge in einer zunehmend 

globalisierten Welt unwiderruflich mit-

einander verknüpft wären, auch und ge-

rade dort, wo das Christentum als Kon-

fession einer Population sich faktisch im 

Rückgang befinde (beredtes Zeugnis für 

diesen Sachverhalt wären die medial glo-

balisierten Auftritte des Papstes vor Mas-

sen von jubelnden Menschen, von denen 



3U{() Boelderl / „BOorn be alive“ Fur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

ein großer Teil ıIn ihrem sonstigen Leben andelns ware, der CS philosophisch Rech-
mıt der Lehre des Katholizismus wen1g NUuNg Lragen gälte Ohne dass dies expli-

Hut a ware die Geschichte VO  b z1t eiInNnes VO  b dessen Themen ware, wurde
der Geburt (,ottes als eiInes Menschen, dieser Perspektive dennoch N1Ir-
die 1mM Zentrum des christlichen Clau- gends deutlicher als 1mM Denken VO  b Jacques
bens steht und deren Eingedenken WITFr Derrida, dass sich auf die Geschichte VO  b

Weihnachten zelebrieren. S1ie bräche mıt der Geburt (,ottes als eiInNnes Menschen e1n-
der traditionellen Gestalt VO  b eligion zulassen bedeute, jede Geburt eiInNnes Men-
grundlegend, dass das esen der eligion schen als Gottesgeburt anzusehen und
davon nicht 1Ur nicht unberührt bleibe, sich ıIn e1ns damıit die Onstrosıtät,
sondern einerselts allererst als olches In die Unausdenkbarkei und Unberechen-
Reinform In Erscheinung das ware barkeit, eiInNnes jeden olchen Neuanfangs
die eigentliche Bedeutung der Geschichte und damıt jeder Zukunft, verstanden als
des Christentums als Institutionen-, positive Unabgeschlossenheit der Welt In
Kirchengeschichte In dem oben bereits SC und aufgrun von) deren und unNnserIer

dikalen Endlic  el zwischen Geburt undSCH1ILderten ambivalenten SINN, dass S1€ die
wahre Bedeutung der Geschichte VO  b der Tod, einzugestehen. Seine Rede VO  u der
Menschwerdung (,ottes zugleic verschlei- Autodekonstruktion des Christentums, die
erte) und andererseits 1mM Wege dieses Er- Jean-Luc Nancy aufgegriffen hat und fort-
scheinens Sseine Onturen verlöre und sich ührt, nähme ihren Ausgang präzise VO  b

auflöste, ohne verschwinden (es erhielte einer philosophischen Reflexion auf die
sich VOL allem, WwIe auch das nämliche Bel- unerhörte Geschichte, den beispiellosen
spie der gegenwärtigen massenmedialen Frevel der christlichen Grundüberzeugung
Verbreitung und Wirkung der Papstreisen VO  b der Gottesgeburt als Menschengeburt,
zeigte, In einer VO  b der religiösen Lehre gegenüber dem die Rede VO Tod (,ottes
weitgehend abgekoppelten symbolischen 1mM Kontext der neuzeitlichen Religionskri-
und aufßerkirchlichen Praxis). tik und des modernen Atheismus 1Ur ein

vergleichsweise schwaches Echo darstellte,
insofern S1e lediglich eine In dieser rTund-

ema Autodekonstruktion des überzeugung bereits enthaltene ONSe-
Christentums ndante natale) derselben explizit machte.

indem ein FEid (J,ott als Zeugen
Das Ausma{fß dieses epochalen Bruchs mıt ruft auc. dort, (J,ott ungenannt bleibt,
der traditionellen Gestalt VO  u eligion auch dort, CS die ‚weltlichste‘ Ver-
den folgerichtig 1Ur eine ewegung stiften pflichtung und ihr an geht also über-
und vollziehen könne, die sich selbst als all dort, Menschen verantwortlich
religiöse verstünde und präsentierte, und sprechen und handeln versuchen|), ist CS

nicht eine der eligion wesentlich ußerli- unumgänglich, da{fß CI (J,ott als CI -

che, wurde dort ersichtlich, die e11e1D0De > als anruft oder herbeiruft, Was

nicht aufden religiösen Bereich 1mM CHSCICH bereits Ca 1st, Wdß also ungeboren ist und
Sınn beschränkte Geltungsbreite der Rede nicht geboren werden kann, Was VOLF dem
VO  b (J,ott Jense1ts einer affirmativen Hal- Sein selbst kommt nicht erzeugbar. Ab-
Lung ihr gegenüber dennoch jedenfalls wesend seInem eigenen (Ort Erzeugung
eine unumstößliche Tatsache menschlicher und Wiedererzeugung dessen, Was nicht
Ex1istenz SOWI1eEe menschlichen Denkens und erzeugt werden kann und seinem e1gE-

390 Boelderl / „Born to be alive“. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

ein großer Teil in ihrem sonstigen Leben 

mit der Lehre des Katholizismus wenig 

am Hut habe) –, wäre die Geschichte von 

der Geburt Gottes als eines Menschen, 

die im Zentrum des christlichen Glau-

bens steht und deren Eingedenken wir an 

Weihnachten zelebrieren. Sie bräche mit 

der traditionellen Gestalt von Religion so 

grundlegend, dass das Wesen der Religion 

davon nicht nur nicht unberührt bleibe, 

sondern einerseits allererst als solches in 

Reinform in Erscheinung trete (das wäre 

die eigentliche Bedeutung der Geschichte 

des Christentums als Institutionen-, d.h. 

Kirchengeschichte in dem oben bereits ge-

schilderten ambivalenten Sinn, dass sie die 

wahre Bedeutung der Geschichte von der 

Menschwerdung Gottes zugleich verschlei-

erte) und andererseits im Wege dieses Er-

scheinens seine Konturen verlöre und sich 

auflöste, ohne zu verschwinden (es erhielte 

sich vor allem, wie auch das nämliche Bei-

spiel der gegenwärtigen massenmedialen 

Verbreitung und Wirkung der Papstreisen 

zeigte, in einer von der religiösen Lehre 

weitgehend abgekoppelten symbolischen – 

und außerkirchlichen – Praxis).

2. Thema: Autodekonstruktion des 
Christentums (Andante natale)

Das Ausmaß dieses epochalen Bruchs mit 

der traditionellen Gestalt von Religion – 

den folgerichtig nur eine Bewegung stiften 

und vollziehen könne, die sich selbst als 

religiöse verstünde und präsentierte, und 

nicht eine der Religion wesentlich äußerli-

che, würde dort ersichtlich, wo die beileibe 

nicht auf den religiösen Bereich im engeren 

Sinn beschränkte Geltungsbreite der Rede 

von Gott – jenseits einer affirmativen Hal-

tung ihr gegenüber – dennoch jedenfalls 

eine unumstößliche Tatsache menschlicher 

Existenz sowie menschlichen Denkens und 

Handelns wäre, der es philosophisch Rech-

nung zu tragen gälte. Ohne dass dies expli-

zit eines von dessen Themen wäre, würde 

– unter dieser Perspektive – dennoch nir-

gends deutlicher als im Denken von Jacques 

Derrida, dass sich auf die Geschichte von 

der Geburt Gottes als eines Menschen ein-

zulassen bedeute, jede Geburt eines Men-

schen als Gottesgeburt anzusehen und 

sich in eins damit die Monstrosität, d. h. 

die Unausdenkbarkeit und Unberechen-

barkeit, eines jeden solchen Neuanfangs 

und damit jeder Zukunft, verstanden als 

positive Unabgeschlossenheit der Welt in 

(und aufgrund von) deren und unserer ra-

dikalen Endlichkeit zwischen Geburt und 

Tod, einzugestehen. Seine Rede von der 

Autodekonstruktion des Christentums, die 

Jean-Luc Nancy aufgegriffen hat und fort-

führt, nähme ihren Ausgang präzise von 

einer philosophischen Reflexion auf die 

unerhörte Geschichte, den beispiellosen 

Frevel der christlichen Grundüberzeugung 

von der Gottesgeburt als Menschengeburt, 

gegenüber dem die Rede vom Tod Gottes 

im Kontext der neuzeitlichen Religionskri-

tik und des modernen Atheismus nur ein 

vergleichsweise schwaches Echo darstellte, 

insofern sie lediglich eine in dieser Grund-

überzeugung bereits enthaltene Konse-

quenz derselben explizit machte.

„… indem ein Eid Gott als Zeugen an-

ruft (auch dort, wo Gott ungenannt bleibt, 

auch dort, wo es um die ‚weltlichste‘ Ver-

pflichtung und ihr Pfand geht [also über-

all dort, wo Menschen verantwortlich zu 

sprechen und handeln versuchen]), ist es 

unumgänglich, daß er Gott als etwas er-

zeugt, als etwas anruft oder herbeiruft, was 

bereits da ist, was also ungeboren ist und 

nicht geboren werden kann, was vor dem 

Sein selbst kommt: nicht erzeugbar. Ab-

wesend an seinem eigenen Ort. Erzeugung 

und Wiedererzeugung dessen, was nicht 

erzeugt werden kann und an seinem eige-



Boelderl „Born be alive“ Fur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt 301

Hen (Ort abwesend 1st. es beginnt mıt orlebe für religiöse Begründungen
der G egenwart oder Anwesenheit dieser

L
(un, sondern ware eine gleichsam logische

Abwesenheit dort, jenem (Ort Forderung der performativen Praxıs des
Derrida formulierte hier das Motiv Versprechens als Möglichkeitsbedingung

oder besser: den Grund für die Unüber- verantwortlichen andelns weshalb Der-
windlichkeit der eligion und gleichzeitig rida könnte: Ohne se1IN, ist (J,ott
ein Krıterimum für Jene CUuU«eCc eligion ach dennoch In en Dingen, anwesend In der
dem (durch das Christentum mıt erbeige- Abwesenheit oder, eine Ausdrucksweise
ührten Ende der Religion, für die WITr den Levinas aufzunehmen, der Derrida In die-

SCIN Punkt zweifellos beeinflusst hat DIeuamen „Religion’ 1Ur als Platzhalter eINZU-
setizen hätten, Ca WITFr eiInes besseren CIINan- SUFMS [ötre (ott ohne Sein ohne Buchsta-
gelten (daher setizen WITFr ihn In der olge, ben (lettre), quasi-ontologischer Vorrang
ach dem eispie. Derridas In Glaube und des Ethischen (als Zeugenschaft VOTr dem
Wissen, In Anführungszeichen). In geWIS- Ontologischen DIeu [ ötre mMmeme
SCI Hinsicht ware das Christentum bereits „Was VOLF dem Sein ı dem Buchstaben, z. B

5 In dieserJene CUuU«eCc „Religion‘, In anderer Hinsicht des (;esetzes| selbst kommt
stünde CN deren Heraufkunift Wo Hinsicht „gibt es  C6 „gäbe es«) Gott, ware die
immer WITr einen FEid ablegen, WITr also eligion (wie die Metaphysik überhaupt)

unüberwindlich, ohne dass (ott existierteverantwortlich sprechen und handeln wol-
len, riefen WITr nolens volens einen Zeugen DZw. ohne dass die eligion möglich ware,

einen Dritten, der die Verbindlichkeit ware eligion notwendig und unmöglich
UNSsScCIesS Versprechens garantieren sollte gleich, eine (im Übrigen der antı-
1eser (jarant der Verbindlichkeit hätte In schen Bestimmung der Vernuntifit als Jener
etzter Nnstanz ein „absoluter” euge Nstanz, die sich VOL ufgaben gestellt sieht,

denen S1€ sich nicht entziehen, die S1€ IN -se1IN, einer, dessen Ex1istenz gleichsam ull-

vordenklich verbürgt ware, ohne SEINETSEILS des auch nicht eisten kann, modellierte
eiInes Burgen bedürfen: und diese Bedin- Lieblingsformulierung Derridas auf diesen
SuNng erIullte wlilederum 1Ur (,ott „Ohne Sachverhalt uUumMzumunzen. eligion truge
(J,ott kein absoluter Zeuge., * DIe ExIistenz also derjenigen Dimension menschlicher
dieses Zeugen, und In e1ins damıit die MÖg- Ex1istenz Rechnung, die nicht ohne (J,ott
1C  el SeiINer expliziten oder impliziten 1mM Sinne eiInes (aranten verbindlichen

Anrufung 1mM 1C. auf eine Absicherung Handelns auskommt: damıt ware eligion
der Verbindlichkeit unsCICS Handelns, Stun- zugleic mehr als Religion, brächte S1€ auf
de und 1ele mıt dessen Nichtgeborensein: eine spezifische, als „religiös” bezeichnete
„Man fängt also damıit 1mM Rückblick e1se eine quasi-ontologische Notwendig-
das absolute Altersvorrecht eiInes ınen keit USdrucK, die sich auch abseits
behaupten, das Nn1ie eboren wurde und das des religiösen Diskurses Geltung verschaff-
ungeboren bleibt.”* DIes hätte nichts mıt t 3 efw.: 1mM politischen Bereich (von er
einer bewussten oder uneingestandenen die ungeachtet der religionskritischen, Ja

Jacques Derrida, Glaube Uun: WiIıssen. e beiden Quellen der „Religion‘ den tTenzen der
blofßen Vernunft, 1n fIers. (:tannı Vattimo, DIie Religion, Frankfurt 2001, Y—106, hier 47;
Hervorh. ARB
Ebd
Ebd
Ebd

391

2 Jacques Derrida, Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der „Religion“ an den Grenzen der 
bloßen Vernunft , in: Ders. / Gianni Vattimo, Die Religion, Frankfurt a. M. 2001, 9–106, hier 47; 
Hervorh. ARB.

3 Ebd.
4 Ebd.
5 Ebd.

Boelderl / „Born to be alive“. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

nen Ort abwesend ist. Alles beginnt mit 

der Gegenwart oder Anwesenheit dieser 

Abwesenheit – dort, an jenem Ort.“2 

Derrida formulierte hier das Motiv 

oder besser: den Grund für die Unüber-

windlichkeit der Religion und gleichzeitig 

ein Kriterium für jene neue Religion nach 

dem (durch das Christentum mit herbeige-

führten) Ende der Religion, für die wir den 

Namen „Religion“ nur als Platzhalter einzu-

setzen hätten, da wir eines besseren erman-

gelten (daher setzen wir ihn in der Folge, 

nach dem Beispiel Derridas in ,Glaube und 

Wissen‘, in Anführungszeichen). In gewis-

ser Hinsicht wäre das Christentum bereits 

jene neue „Religion“, in anderer Hinsicht 

stünde es deren He raufkunft entgegen. Wo 

immer wir einen Eid ablegen, wo wir also 

verantwortlich sprechen und handeln wol-

len, riefen wir nolens volens einen Zeugen 

an, einen Dritten, der die Verbindlichkeit 

unseres Versprechens garantieren sollte. 

Dieser Garant der Verbindlichkeit hätte in 

letzter Instanz ein „absoluter“ Zeuge zu 

sein, einer, dessen Existenz gleichsam un-

vordenklich verbürgt wäre, ohne seinerseits 

eines Bürgen zu bedürfen; und diese Bedin-

gung erfüllte wiederum nur Gott: „Ohne 

Gott kein absoluter Zeuge.“3 Die Existenz 

dieses Zeugen, und in eins damit die Mög-

lichkeit seiner – expliziten oder impliziten 

– Anrufung im Blick auf eine Absicherung 

der Verbindlichkeit unseres Handelns, stün-

de und fiele mit dessen Nichtgeborensein: 

„Man fängt also damit an, im Rückblick 

das absolute Altersvorrecht eines Einen zu 

behaupten, das nie geboren wurde und das 

ungeboren bleibt.“4 Dies hätte nichts mit 

einer – bewussten oder uneingestandenen 

– Vorliebe für religiöse Begründungen zu 

tun, sondern wäre eine gleichsam logische 

Forderung der performativen Praxis des 

Versprechens als Möglichkeitsbedingung 

verantwortlichen Handelns – weshalb Der-

rida sagen könnte: Ohne zu sein, ist Gott 

dennoch in allen Dingen, anwesend in der 

Abwesenheit oder, um eine Ausdrucksweise 

Levinas’ aufzunehmen, der Derrida in die-

sem Punkt zweifellos beeinflusst hat: Dieu 

sans l’être – Gott ohne Sein / ohne Buchsta-

ben (lettre), quasi-ontologischer Vorrang 

des Ethischen (als Zeugenschaft) vor dem 

Ontologischen – Dieu avant l’être même – 

„was vor dem Sein [dem Buchstaben, z. B. 

des Gesetzes] selbst kommt“5. In dieser 

Hinsicht „gibt es“ („gäbe es“) Gott, wäre die 

Religion (wie die Metaphysik überhaupt) 

unüberwindlich, ohne dass Gott existierte 

bzw. ohne dass die Religion möglich wäre, 

wäre Religion notwendig und unmöglich zu-

gleich, um eine (im Übrigen an der Kanti-

schen Bestimmung der Vernunft als jener 

Instanz, die sich vor Aufgaben gestellt sieht, 

denen sie sich nicht entziehen, die sie in-

des auch nicht leisten kann, modellierte) 

Lieblingsformulierung Derridas auf diesen 

Sachverhalt umzumünzen. Religion trüge 

also derjenigen Dimension menschlicher 

Existenz Rechnung, die nicht ohne Gott 

im Sinne eines Garanten verbindlichen 

Handelns auskommt; damit wäre Religion 

zugleich mehr als Religion, brächte sie auf 

eine spezifische, als „religiös“ bezeichnete 

Weise eine quasi-ontologische Notwendig-

keit zum Ausdruck, die sich auch abseits 

des religiösen Diskurses Geltung verschaff-

te, etwa im politischen Bereich (von daher 

die ungeachtet der religionskritischen, ja 



30972 Boelderl / „BOorn be alive“ Fur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

anti-religiösen Wirkung der Aufklärung Sicherheit ausgehen dürften. Somıit wa-
Ten nicht WITFr alle Götter, vielmehr warefortbestehende, quasi-universale ONhNabıta-

t1on VO  b eligion und Politik auch und SC (J,ott „‚einer VO  b L  ns”, WEnnn CI denn, wI1Ie
rade In den demokratischen Staaten des das Christentum ehrt,; kein ungeborener

(J,ott 1st, sondern einer, der als Mensch aufJahrhunderts und der Gegenwart).
DIe Rede VO  b der Geburt Gottes, mıt die Welt kam und als Mensch gestorben

der Derrida zufolge In der christlichen 1st. DIe Begleitumstände Se1lINer Geburt
Tradition die Autodekonstruktion der Re- und das Nachspiel SEINES es die
ligion begonnen hätte, neglerte 1U  b die VO  b nNnaıven Religionsgegnern einerselts
Grun  edingung dieser (,arantıe mensch- wI1Ie ZWarLr subtiler argumentierenden, aber
lichen Handelns, die (J,ott als ungebore- gleichwohl kurzsichtigen Kritikern des
Hen ınen zeichnet. S1e neglerte damıt Christentums andererseits SCIN als Belege
sowohl die ese VO  u der Ungeborenheit für die Irrationalität und Mythologizität
als auch die VO  b der Einheit und führte der christlichen Lehre angeführt werden,
mıt der Gegenthese VO  b der Gottesgeburt brächten symbolisch diejenige Bedeutung
als Menschengeburt die All-einheit ZU. usdruckK, die der Gottesgeburt auch
des GöÖöttlichen die Pluralität der Menschen und VOLF em philosophisch, Jense1ts jegli-
1Ins Feld. Man ware 1U imstande SaApcCN, cher Verortung des solcherart gepflogenen
(GJott Se1 präzise deswegen ohne Se1In, weil philosophischen Diskurses inner- oder

allein, weil 1Ur einer SEeIN; Sein Se1 hin- außerhalb des 1mM CHSCICMH Sınn religiösen
immer plural. Dem biblischen „Ich christlichen Kontextes, zukäme: etwa

bin, der ich bin Talte das „Ich bin, weil die Jungfrauengeburt und die Josefsva-
WITFr (gewesen) sind” die Selite, als des- terschaft. Beide stünden alur, dass die
SCIl Subjekt Jenes „Ich, das Wır ist, und messianische oder erlösende Kraft des SC

borenen (,ottes nicht SseiINner Person, alsWır, das Ich ist  C6 fungiert, VO  b dem Hegels
Phänomenologie spricht, TEeUNC. mıt der Jenes CSUuSs VO  b Nazareth, Sohn der arla
VO  b Nancy 1mM Gefolge Derridas gegenüber und des Osel, inge, dass CI nicht als diese

charismatische Persönlichkeit mıt amenege beigebrachten Prazisierung, dass das
Wır-Sein dieses Ich nicht In einer antız1ı- Soundso, AaUS Jener genealogischen Reihe
plerten Gemeinschaft derjenigen aufgehe, stammend, SeINe Heilstätigkeit entfaltete,
die gleichen (Jelstes Kinder Se1lenNn In dem sondern Just 1mM Gegenteil als Jedermann,
Sinn, dass S16e, als Gelst, es geme1in hät- dass als Person austauschbar wäre.©
ten, sondern dass diese Gemeinschaft sich In dieser Lesart der Geschichte VO  b der
1mM Gegenteil ber die Erkenntnis realisiere, (,ottes als e1INes Menschen erschiene
dass „WIr nichts miteinander geme1ln ha- auch die Lehre VO  u der Auferstehung YT1S-
ben, dass WITr vielmehr gemeinsam ‚sind”. t1 als Bekräftigung der mıt dieser Geburt

Chiffre dieses (emeinsam-Seins ware unwiderruflich hergestellten Endlic.  eit,
das Faktum unNnseIer Geburt, der Geburt Was reilich der In der christlichen Tadı-
jedes einzelnen VO  b J1S, der einzIgen Uni1- tion selbst ZUFK Abmilderung der eigentli-
versalie, VO  b der WITr mıt hinreichender chen Radikalitä der Botschaft entwickelten

7Zum kontraintuiltiven OL1IV des Bruchs miıt der Genealogie 1m philosophischen Denken
der Geburt vgl YIUr Boelderl, Genealogische Dekonstruktion des Politischen un: politische
Dekonstruktion des Genealogischen. Derrida Uun: ancy über Geburt un: Gemeinschaft, 1:
Hans-Joachim Lenger / eorg Christoph Tholen (Ho.) Mnema. Derrida zu Andenken, Biele-
feld 2007, 117-154

392 Boelderl / „Born to be alive“. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

6 Zum – kontraintuitiven – Motiv des Bruchs mit der Genealogie im philosophischen Denken 
der Geburt vgl. Artur Boelderl, Genealogische Dekonstruktion des Politischen und politische 
Dekonstruktion des Genealogischen. Derrida und Nancy über Geburt und Gemeinschaft , in: 
Hans-Joachim Lenger / Georg Christoph Th olen (Hg.), Mnema. Derrida zum Andenken, Biele-
feld 2007, 117–134.

anti-religiösen Wirkung der Aufklärung 

fortbestehende, quasi-universale Kohabita-

tion von Religion und Politik auch und ge-

rade in den demokratischen Staaten des 20. 

Jahrhunderts und der Gegenwart).

Die Rede von der Geburt Gottes, mit 

der Derrida zufolge in der christlichen 

Tradition die Autodekonstruktion der Re-

ligion begonnen hätte, negierte nun die 

Grundbedingung dieser Garantie mensch-

lichen Handelns, die Gott als ungebore-

nen Einen zeichnet. Sie negierte damit 

sowohl die These von der Ungeborenheit 

als auch die von der Einheit und führte 

mit der Gegenthese von der Gottesgeburt 

als Menschengeburt gegen die All-einheit 

des Göttlichen die Pluralität der Menschen 

ins Feld. Man wäre nun imstande zu sagen, 

Gott sei präzise deswegen ohne Sein, weil 

er allein, weil er nur einer sei; Sein sei hin-

gegen immer plural. Dem biblischen „Ich 

bin, der ich bin“ träte das „Ich bin, weil 

wir (gewesen) sind“ an die Seite, als des-

sen Subjekt jenes „Ich, das Wir ist, und 

Wir, das Ich ist“ fungiert, von dem Hegels 

Phänomenologie spricht, freilich mit der 

von Nancy im Gefolge Derridas gegenüber 

Hegel beigebrachten Präzisierung, dass das 

Wir-Sein dieses Ich nicht in einer antizi-

pierten Gemeinschaft derjenigen aufgehe, 

die gleichen Geistes Kinder seien in dem 

Sinn, dass sie, als Geist, alles gemein hät-

ten, sondern dass diese Gemeinschaft sich 

im Gegenteil über die Erkenntnis realisiere, 

dass „wir“ nichts miteinander gemein ha-

ben, dass wir vielmehr gemeinsam „sind“.

Chiffre dieses Gemeinsam-Seins wäre 

das Faktum unserer Geburt, der Geburt 

jedes einzelnen von uns, der einzigen Uni-

versalie, von der wir mit hinreichender 

Sicherheit ausgehen dürften. Somit wä-

ren nicht wir alle Götter, vielmehr wäre 

Gott „einer von uns“, wenn er denn, wie 

das Christentum lehrt, kein ungeborener 

Gott ist, sondern einer, der als Mensch auf 

die Welt kam – und als Mensch gestorben 

ist. Die Begleitumstände seiner Geburt 

– und das Nachspiel seines Todes –, die 

von naiven Religionsgegnern einerseits so-

wie zwar subtiler argumentierenden, aber 

gleichwohl kurzsichtigen Kritikern des 

Christentums andererseits gern als Belege 

für die Irrationalität und Mythologizität 

der christlichen Lehre angeführt werden, 

brächten symbolisch diejenige Bedeutung 

zum Ausdruck, die der Gottesgeburt auch 

und vor allem philosophisch, jenseits jegli-

cher Verortung des solcherart gepflogenen 

philosophischen Diskurses inner- oder 

außerhalb des im engeren Sinn religiösen 

christlichen Kontextes, zukäme: so etwa 

die Jungfrauen geburt und die Josefsva-

terschaft. Beide stünden dafür, dass die 

messianische oder erlösende Kraft des ge-

borenen Gottes nicht an seiner Person, als 

jenes Jesus von Nazareth, Sohn der Maria 

und des Josef, hinge, dass er nicht als diese 

charismatische Persönlichkeit mit Namen 

Soundso, aus jener genealogischen Reihe 

stammend, seine Heilstätigkeit entfaltete, 

sondern just im Gegenteil als Jedermann, 

dass er als Person austauschbar wäre.6 

In dieser Lesart der Geschichte von der 

Geburt Gottes als eines Menschen erschiene 

auch die Lehre von der Auferstehung Chris-

ti als Bekräftigung der mit dieser Geburt 

unwiderruflich hergestellten Endlichkeit, 

was freilich der in der christlichen Tradi-

tion selbst zur Abmilderung der eigentli-

chen Radikalität der Botschaft entwickelten 



Boelderl „Born be alive“ Fur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt 303

ese VO  b der Überwindung des es C1gNIS der Geburt des Menschen Jenes
widerliefe: Auch hier, In der Auferstehung, Mehr, das sich 1mM Leben jedes einzelnen
ginge CN nicht diese Person Soundso, als ehlend emerkbar machte: das U -

diesen CSUS VO  b Nazareth, der als Christus denkliche Faktum, SeiIn Leben nicht sich
sSseiINen eigenen Tod überwände, sondern selbst verdanken as Fre1gN1s der
ware CN vielmehr jedermann, dessen NS- geschlechtlichen Fortpflanzung In der (Je-
zendentale Geburt In dem Sinn, dass der schichte der Lebewesen”® In Verbindung
konkrete Tod des einzelnen diese nicht ull- mıt Sseinem „Ech  o  O beim Individuum,
geschehen machte, sondern gleichsam be- nämlich dem Geschlechtsunterschied. In
stätigte und verbriefte hier symbolisch IC- diesem Fre1gnN1S, das keines SCWESCH Sein
präsentiert würde, waren CS jeder und jede, wird (niemand War bei Se1iINer Geburt „ aIl-
der/die, indem er/sie sich seiner/ihrer wesend”, S1€ konstituiert ein Dort,
eigenen Endlic.  el bekennte, ein In den niemals ein Hıer insofern bleibt auch und
und Urc. die (GJsrenzen dieser Endlichkeit gerade Heideggers Rede VO ‚Daseın
unendliches, „eWwiges’ Leben gewonne., metaphysisch]), konvergierten der blanke

Biologismus und das gleichzeitige FE1IN-
geständnis Se1lINer radikalen Unmöglich-

Intermezzo finale: UÜber-Leben keit VO  u materialistischer Selte mıt ihrem
Vivace corporeale) jeweiligen Gegenteil auf der idealistischen

Selte, denn: » SseiINner wissenschaftlichen
es beginnt mıt der (Gegenwart oder oder kognitiven Bezeichnung entkleidet”,
Anwesenheit dieser Abwesenheit dort, stünde das Rätsel der Geburt alur,

Jjenem (Orte Es käme es darauf all, „dafß CN eine Beziehung dem gibt,
dieses „Dort”, „Jenen Ort“ nicht infach als Was keine Beziehung hat Cdafß die egele .. < >

transzendent denken, sondern QUasIi- 1mM Wissen darum, da{fß S1€e eboren wird und
mmanent,; das 1e als Wirklichkeit eiInNnes stirbt, bezeugt, CN nicht 1Ur das gibt,
sich selbst übersteigenden Lebens, das sich W ist, WdßS S1€e Ist, sondern auch das Andere
In jeder Geburt zugleic. als acikal ndlich dessen, Was 1st. Und diese eziehung findet
und dennoch „mehr als menschlich”, als offensichtlich nicht Wenn S1€ stattfin-
CIM „UÜber-den-Menschen-Hinausgehen det, S1€ hat stattgefunden und ird stattfin-
des Menschen (Eugen ın feiere. Zu den den, S1€ ird also auf einmal stattgefunden
1mM Nnneren der christlichen Tradition nicht aben, spat aufgetreten se1nN, früh VCI-

1Ur verborgenen, sondern ohl In nicht schwunden Salık weil S1€ iImmer 1Ur rzählt
vernachlässigendem Ausmafß durchaus wird. eine VO  u anderen erzählte Geburt,

auch geborgenen ollven olchen Den- und meın Tod, VO  u dem MIır die Berichte
kens, die eine bereits 1mM (Gang befindliche ber den Tod anderer erzählen, me1iıne Er-
Autodekonstruktion des Christentums her- zählungen und die VO  u anderen. SO da{fß CN

ausschälte, hätte neben Derrida und Nancy wesentlich für diese Beziehung ZU. Nichts
auch Jean-Francol1s Lyotard In seinem (aus dem ich komme und wohin ich gehe
wenIigsten beachteten Buch tellung be- Ist, S1€ MIır selber rzählt worden 1st.

Kindheitslektüren enthüllte 1mM Er- Wesentlich für die Gegenwart der Abwe-

Jacques Derrida, Glaube Uun: Wıssen s Anm 2)
Jean-Francois LYO tard, Kindheitslektüren, Wiıen 1995,
Ebd
Ebd., RAf

393

7 Jacques Derrida, Glaube und Wissen (s. Anm. 2).
8 Jean-François Lyotard, Kindheitslektüren, Wien 1995, 84.
9 Ebd.
10 Ebd., 84f.

Boelderl / „Born to be alive“. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

These von der Überwindung des Todes zu-

widerliefe: Auch hier, in der Auferstehung, 

ginge es nicht um diese Person Soundso, 

diesen Jesus von Nazareth, der als Christus 

seinen eigenen Tod überwände, sondern 

wäre es vielmehr jedermann, dessen trans-

zendentale Geburt – in dem Sinn, dass der 

konkrete Tod des einzelnen diese nicht un-

geschehen machte, sondern gleichsam be-

stätigte und verbriefte – hier symbolisch re-

präsentiert würde, wären es jeder und jede, 

der/die, indem er/sie sich zu seiner/ihrer 

eigenen Endlichkeit bekennte, ein in den 

und durch die Grenzen dieser Endlichkeit 

unendliches, „ewiges“ Leben gewönne.

3. Intermezzo fi nale: Über-Leben 
(Vivace corporeale)

„Alles beginnt mit der Gegenwart oder 

Anwesenheit dieser Abwesenheit – dort, 

an jenem Ort“7: Es käme alles darauf an, 

dieses „Dort“, „jenen Ort“ nicht einfach als 

transzendent zu denken, sondern quasi-

immanent, das hieße als Wirklichkeit eines 

sich selbst übersteigenden Lebens, das sich 

in jeder Geburt zugleich als radikal endlich 

und dennoch „mehr als menschlich“, als 

ein „Über-den-Menschen-Hinausgehen“ 

des Menschen (Eugen Fink) feiere. Zu den 

im Inneren der christlichen Tradition nicht 

nur verborgenen, sondern wohl in nicht 

zu vernachlässigendem Ausmaß durchaus 

auch geborgenen Motiven solchen Den-

kens, die eine bereits im Gang befindliche 

Autodekonstruktion des Christentums her-

ausschälte, hätte neben Derrida und Nancy 

auch Jean-François Lyotard in seinem am 

wenigsten beachteten Buch Stellung be-

zogen. Kindheitslektüren enthüllte im Er-

eignis der Geburt des Menschen jenes 

Mehr, das sich im Leben jedes einzelnen 

als fehlend bemerkbar machte: das unaus-

denkliche Faktum, sein Leben nicht sich 

selbst zu verdanken – „(d)as Ereignis der 

geschlechtlichen Fortpflanzung in der Ge-

schichte der Lebewesen“8 in Verbindung 

mit seinem „Echo“9 beim Individuum, 

nämlich dem Geschlechtsunterschied. In 

diesem Ereignis, das keines gewesen sein 

wird (niemand war bei seiner Geburt „an-

wesend“, sie konstituiert stets ein Dort, 

niemals ein Hier [insofern bleibt auch und 

gerade Heideggers Rede vom „Dasein“ 

metaphysisch]), konvergierten der blanke 

Biologismus und das gleichzeitige Ein-

geständnis seiner radikalen Unmöglich-

keit von materialistischer Seite mit ihrem 

jeweiligen Gegenteil auf der idealistischen 

Seite, denn: „… seiner wissenschaftlichen 

oder kognitiven Bezeichnung entkleidet“10, 

stünde das Rätsel der Geburt dafür,

„daß es eine Beziehung zu dem gibt, 

was keine Beziehung hat: daß die Seele …, 

im Wissen darum, daß sie geboren wird und 

stirbt, bezeugt, daß es nicht nur das gibt, 

was ist, was sie ist, sondern auch das Andere 

dessen, was ist. Und diese Beziehung findet 

offensichtlich nicht statt, wenn sie stattfin-

det, sie hat stattgefunden und wird stattfin-

den, sie wird also auf einmal stattgefunden 

haben, zu spät aufgetreten sein, zu früh ver-

schwunden sein, weil sie immer nur erzählt 

wird. Meine von anderen erzählte Geburt, 

und mein Tod, von dem mir die Berichte 

über den Tod anderer erzählen, meine Er-

zählungen und die von anderen. So daß es 

wesentlich für diese Beziehung zum Nichts 

(aus dem ich komme und wohin ich gehe) 

ist, daß sie mir selber erzählt worden ist. 

Wesentlich für die Gegenwart der Abwe-



304 Boelderl „Born be alive“ Fur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

senheit ist auch die eziehung den stehende da el KÖFrDper, Es ist nicht Ich,
deren, VO  u denen S1€ (diese ( egenwart der Was eboren wird, Was auf die Welt kommt.
Abwesenheit) MIır zurück kommt. CC 1] Ich, ich werde spater geboren, mıt der Spra-

DIe Geburt, und fortiori Jene „göttli- che, SCHAUCI gesagl, Wenn ich die 1ın  el
che“ Geschichte VO  b der Geburt (‚ottes als verlasse. Und dlas, diese Kindheit, die-
eiInNnes Menschen, deren Göttlichkeit sich SCI KÖFrDper, dieses NDewulste bleibt für
präzise der Erkenntnis verdankte, dass die- meın SaNZCS Leben, ein für alle Mal da

Geburt, sprich: jede Geburt, und nichts Wenn mich, mıt dem Ich und der Sprache,
anderes das gröfßte Rätsel der Welt ware, das (G(Jesetz erreicht, ist CS spat. DIe Dıin-
bedeutete philosophisch gesehen, die ‚X18S- SC en schon eine Runde edreht, und
tenz VO  u anzuerkennen, das nichts das (G(Jesetz kann diesen Vorsprung nicht
(weil weder erkennbar och bewusst CI - AaUS der Welt schaffen.  «14
ahrbar und doch nicht nichts (weil auf Eine der vielen Implikationen der AÄAn-
unvordenkliche e1se immer schon CI- erkennung der Geburt als Jenes Rätsels (und
fahren”, 1mM Unterschie: ZU. Tod) ware, dessen „Lösung” zugleich) WOZU die Lehre

das „‚einen Vor jedem Begriff und des Christentums uns ufriefe bestünde
selbst Vor jeder Vorstellung berührt“ , „da darin, der GGemeinschaft der Geburt („In
CS Ca ist, bevor IHNan selbst Cla ist‘ ® Lyotard Christi  O)  b sOzusagen) Cie Geburt der (Jemeln-
zögerte TEUNLC. nicht, 1mM selben Atemzug SC erkennen, eines unwiderruflichen
dieses Etwas,; das Ca ist, bevor IHNan selbst gemeinsamen In-der-Welt-Seins, des Tel-
Ca ist und insofern „geistig‘, Ja seelen- lens VOIl Welt und des damıit immer schon
haft), benennen: einhergegangenen Anspruchs des Anderen

„Es ist WIE Geburt und Kindheit, die 1mM Sinne der Verantwortung für ihn. eın
Ca sind, bevor IHNan Ca 1sT. 1e8es ZUFK Frage natürliches Band bände uns aneinander,

sondern eine VOL er Differenzierung VOIl

Natur und Kultur bereits etablierte ethische
Weiterführende Lıteratur: Verantwortung füreinander, Cie en In

Delder'| YTIMHFr R 3 Von Geburts Un- der Geschichte VOIl der Geburt und Kind-
en Christi (und weniger der VOIl TodLerwegs einer philosophischen Natolo-

gle, ürzburg 2006 und Auferstehung) symbolisch Aus-
uck gebrac‘ ware und In der Lyotard CI -Saner Hans, DIe philosophische Bedeutung

der Geburt In Ders., Geburt und blickt, Was CI als „das wahre Prinzıp der Zeu-

Phantasie. Von der natürlichen Dissidenz gung  4615 bezeichnet: „Die echte stammung
braucht den Bruch, die Unterbrechung derdes Kindes, Basel 19995, 1133

16
Schües Christina, Philosophie des (jebo- Verbindung zwischen ater und Sohn.

DIe „Göttlichkeit” Christi ware In dieserrense1ns, reiburg Br. 2008
Hinsicht ein Epitheton für diesen Bruch mıt

11 Ebd., X Hervorh. O.)
Ebd., Hervorh. O.)
Ebd
Ebd., 51 Hervorh. O.) e Seele 1st das Verhältnis des Korpers sich, heifßt schon bei
Aristoteles:; einer 1m hier malsgeblichen ınn dekonstruktiven Lektüre VOoO  3 Peri psyches vgl
Jean-LUÜuc AanCY, C‚Orpus (Transpositionen 6) Berlin 2003
Ebd
Ebd

394

11 Ebd., 85 (Hervorh. i. O.).
12 Ebd., 50 (Hervorh. i. O.).
13 Ebd.
14 Ebd., 51 (Hervorh. i. O.). Die Seele ist das Verhältnis des Körpers zu sich, heißt es schon bei 

Aristoteles; zu einer im hier maßgeblichen Sinn dekonstruktiven Lektüre von Peri psyches vgl. 
Jean-Luc Nancy, Corpus (Transpositionen 6), Berlin 2003.

15 Ebd.
16 Ebd.

Boelderl / „Born to be alive“. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

Weiterführende Literatur:

Boelderl Artur R., Von Geburts wegen. Un-

terwegs zu einer philosophischen Natolo-

gie, Würzburg 2006.

Saner Hans, Die philosophische Bedeutung 

der Geburt [1972], in: Ders., Geburt und 

Phantasie. Von der natürlichen Dissidenz 

des Kindes, Basel 1995, 11–33.

Schües Christina, Philosophie des Gebo-

renseins, Freiburg i. Br. 2008.

senheit ist auch die Beziehung zu den an-

deren, von denen sie (diese Gegenwart der 

Abwesenheit) zu mir zurück kommt.“11 

Die Geburt, und a fortiori jene „göttli-

che“ Geschichte von der Geburt Gottes als 

eines Menschen, deren Göttlichkeit sich 

präzise der Erkenntnis verdankte, dass die-

se Geburt, sprich: jede Geburt, und nichts 

anderes das größte Rätsel der Welt wäre, 

bedeutete philosophisch gesehen, die Exis-

tenz von etwas anzuerkennen, das nichts 

(weil weder erkennbar noch bewusst er-

fahrbar) und doch nicht nichts (weil auf 

unvordenkliche Weise immer schon „er-

fahren“, im Unterschied zum Tod) wäre, 

etwas, das „einen vor jedem Begriff und 

selbst vor jeder Vorstellung berührt“12, „da 

es da ist, bevor man selbst da ist“13. Lyotard 

zögerte freilich nicht, im selben Atemzug 

dieses Etwas, das da ist, bevor man selbst 

da ist (und insofern „geistig“, ja seelen-

haft), zu benennen:

„Es ist wie Geburt und Kindheit, die 

da sind, bevor man da ist. Dieses zur Frage 

stehende da heißt Körper. Es ist nicht Ich, 

was geboren wird, was auf die Welt kommt. 

Ich, ich werde später geboren, mit der Spra-

che, genauer gesagt, wenn ich die Kindheit 

verlasse. (…) Und das, diese Kindheit, die-

ser Körper, dieses Unbewußte bleibt für 

mein ganzes Leben, ein für alle Mal da. 

Wenn mich, mit dem Ich und der Sprache, 

das Gesetz erreicht, ist es zu spät. Die Din-

ge haben schon eine Runde gedreht, und 

das Gesetz kann diesen Vorsprung nicht 

aus der Welt schaffen.“14 

Eine der vielen Implikationen der An-

erkennung der Geburt als jenes Rätsels (und 

dessen „Lösung“ zugleich) – wozu die Lehre 

des Christentums uns aufriefe – bestünde 

darin, in der Gemeinschaft der Geburt („in 

Christo“, sozusagen) die Geburt der Gemein-

schaft zu erkennen, eines unwiderruflichen 

gemeinsamen In-der-Welt-Seins, des Tei-

lens von Welt und des damit immer schon 

einhergegangenen Anspruchs des Anderen 

im Sinne der Verantwortung für ihn. Kein 

natürliches Band bände uns aneinander, 

sondern eine vor aller Differenzierung von 

Natur und Kultur bereits etablierte ethische 

Verantwortung füreinander, die ebenfalls in 

der Geschichte von der Geburt (und Kind-

heit) Christi (und weniger in der von Tod 

und Auferstehung) symbolisch zum Aus-

druck gebracht wäre und in der Lyotard er-

blickt, was er als „das wahre Prinzip der Zeu-

gung“15 bezeichnet: „Die echte Abstammung 

braucht den Bruch, die Unterbrechung der 

Verbindung zwischen Vater und Sohn.“16 

Die „Göttlichkeit“ Christi wäre in dieser 

Hinsicht ein Epitheton für diesen Bruch mit 



Boelderl „Born be alive“ Fur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt 305

jedwedem Biologismus, Naturalismus, (Je- unaufhörlich, weil S1€ den Rhythmus e1INes
nealogismus der traditionellen Religionen, Überlebens‘ schlägt, das ohne Metrum

ne Ma{ß) rekurrent 1st. 1esSes Überle-mıt der ermöglichten Heraufkunft
einer „neuen‘ Gemeinde, der Gemeinschaft be  n verlängert nicht ein bereits Leben,
derjenigen, die ohne alle (Bluts-)Gemein- sondern CN inıtuer Tod dessen, Was Cla
schaft sind (Bataille), In e1ns ein konkretes das Wunder dessen, Was och nicht Ist,

17Verzeihen, eine konkrete Versöhnung der Was och nicht identifiziert Ist.
Beschrieben diese Orte nicht(regensätze realisieren, und Se1 CN 1Ur 1mM

Modus des Versprechens. Vonerware die gleich auch die näheren Umstände des
Geschichte des Christentums als Geschichte Überlebens des Christentums angesichts
der Autodekonstruktion des Christentums Se1lINer Autodekonstruktion? Nicht ohne
vielleicht 1mM Übrigen tatsächlic. eknüpft eine geWISSE Skepsis gegenüber einem

bestimmten est VO  u „humanistischemJene geschichtliche Bewegung, deren Zeugen
WITr vielfältiger e1se unter dem ammel- Heilsdenken bei Arendt ZU. USdruc

„Globalisierung” gerade werden bringen, resumlerte Lyotard doch S@1-
ein durchaus „MONströses” Welt-werden der 1E und unsere) Überlegungen ZUFK philo-
Welt, dessen Ausgang WITr och keineswegs sophischen Bedeutung der Gottesgeburt,

Wenn schreibt: „DIe TO Botschaft, dieabzuschätzen vermögen und dessen Ende
vielleicht ein anderes Christentum stuünde als besagt, da{fß uns ein Kind eboren ist, VCI-

Jenes, das WITr kennen, mıt anderen Worten: kündet In Wahrheit, da{fß mıt CSUuSs die (Je-
kein Christentum, und dennoch identisch burt selbst eboren wurdeBoelderl / „Born to be alive“. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt  395  jedwedem Biologismus, Naturalismus, Ge-  unaufhörlich, weil sie den Rhythmus eines  nealogismus der traditionellen Religionen,  ‚Überlebens‘ schlägt, das ohne Metrum  (ohne Maß) rekurrent ist. Dieses ‚Überle-  um mit der so ermöglichten Heraufkunft  einer „neuen“ Gemeinde, der Gemeinschaft  ben‘ verlängert nicht ein bereits totes Leben,  derjenigen, die ohne alle (Bluts-)Gemein-  sondern es initiiert im Tod dessen, was da  schaft sind (Bataille), in eins ein konkretes  war, das Wunder dessen, was noch nicht ist,  «17  Verzeihen, eine konkrete Versöhnung der  was noch nicht identifiziert ist.  Beschrieben diese Worte nicht zu-  Gegensätze zu realisieren, und sei es nur im  Modus des Versprechens. Von daher wäre die  gleich auch die näheren Umstände des  Geschichte des Christentums als Geschichte  Überlebens des Christentums angesichts  der Autodekonstruktion des Christentums  seiner Autodekonstruktion? Nicht ohne  vielleicht im Übrigen tatsächlich geknüpft an  eine gewisse Skepsis gegenüber einem  bestimmten Rest von „humanistischem  jene geschichtliche Bewegung, deren Zeugen  wir in vielfältiger Weise unter dem Sammel-  Heilsdenken  bei Arendt zum Ausdruck  namen „Globalisierung“ gerade werden -  zu bringen, resümierte Lyotard doch sei-  ein durchaus „monströses“ Welt-werden der  ne (und unsere) Überlegungen zur philo-  Welt, dessen Ausgang wir noch keineswegs  sophischen Bedeutung der Gottesgeburt,  wenn er schreibt: „Die frohe Botschaft, die  abzuschätzen vermögen und an dessen Ende  vielleicht ein anderes Christentum stünde als  besagt, daß uns ein Kind geboren ist, ver-  jenes, das wir kennen, mit anderen Worten:  kündet in Wahrheit, daß mit Jesus die Ge-  kein Christentum, und dennoch identisch  burt selbst geboren wurde ... Die hier und  mit seinem veritablen Anfang, der Geburt  jetzt ausgeübte Verzeihung, mit der die  Gottes als eines Menschen.  frohe Botschaft die Geburt verkündet, ist  Hören wir abschließend noch einmal  selbst nur die Geburt des Neuen, das Ein-  Lyotard, der im Kontext seiner Auseinan-  brechen des Nochnicht in die trübselige  dersetzung mit Hannah Arendt zur „Tatsa-  Welt des Immergleichen.  «18  che der Natalität“ schreibt:  »... sie manifestiert sich in der frohen  Botschaft: ‚Uns ist ein Kind geboren.‘  Der Autor: Artur R. Boelderl, Univ.-Doz.  Ich würde dem beipflichten: ein Kind  Mag. et Dr. phil., geb. 1971, Studium der  wird uns unaufhörlich geboren. Das Gebo-  Germanistik und Philosophie in Klagenfurt,  renwerden ist nicht nur die biologische Tat-  Promotion sub auspiciis (1995) und Habili-  sache des Auf-die-Welt-kommens, sondern  tation (2006) ebenda, ist seit 1995 Assistent  (unter dieser Tatsache verdeckt und bloß-  am Institut für Philosophie der Katholisch-  gelegt [wie in der Geschichte des Christen-  Theologischen Privatuniversität Linz. Buch-  tums]) auch das Ereignis einer radikalen Al-  publikationen: Alchimie, Postmoderne und  teration ... Kindheit ist der Name für diese  der arme Hölderlin, Wien 1995; Literarische  Hermetik. Die Ethik zwischen Hermeneutik,  Fähigkeit, da sie auf die Welt dessen, was ist,  das Erstaunen dessen mit sich bringt, was  Psychoanalyse und Dekonstruktion, Düssel-  für einen Augenblick noch nichts ist. Also  dorf-Bonn 1997; Georges Bataille. Über  dessen, was bereits ist, ohne allerdings et-  GottesVerschwendung und andere Kopflo-  was zu sein. Ich bezeichne diese Geburt als  sigkeiten, Berlin 2005.  17  18  Ebd., 92 (Hervorh. i. O.)  Ebd., 94.DIe hier und
mıt seInem veritablen Anfang, der Geburt Jetz ausgeübte Verzeihung, mıt der die
(,ottes als eines Menschen. TO Botschaft die Geburt verkündet, ist

oren WITr abschließen: och einmal selbst 1Ur die Geburt des eguen, das FE1IN-
Lyotard, der 1mM Kontext Se1iINer Auseinan- brechen des Nochnicht In die trübselige
dersetzung mıt Hannah Arendt ZUFK ‚Tatsa- Welt des Immergleichen. 18

che der Natalität“ schreibt:
S1€ manıifestiert sich In der frohen

Botschaft: ‚Uns ist ein Kind geboren. Der Autor YTIMHFr oelderTt, Univ.-Doz.
Ich würde dem beipflichten: ein Kınd MAag. ef Dr phil,, geb, 19/1T, tudium der

wird uns unaufhörlich eboren. Das (jebo- Germanistik und Philosophie In Klagenfurt,
renwerden ist nicht 1Ur die biologische Tat- Promaotion sub aAUSPICHS (1995) und Habili-
sache des Auf-die- Welt-kommens, sondern tfatıon (2006) ebenda, ist seit 1995 Assıstent
(unter dieser Tatsache verdeckt und blofß- Institut für Philosophie der Katholisch-
gelegt |\wie In der Geschichte des Christen- Theologischen Privatunmnıiversitat 1INZ. Buch-
ums auch das re1gn1s einer ra  alen Al- publikationen: Alchimie, Postmoderne und
eraticonBoelderl / „Born to be alive“. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt  395  jedwedem Biologismus, Naturalismus, Ge-  unaufhörlich, weil sie den Rhythmus eines  nealogismus der traditionellen Religionen,  ‚Überlebens‘ schlägt, das ohne Metrum  (ohne Maß) rekurrent ist. Dieses ‚Überle-  um mit der so ermöglichten Heraufkunft  einer „neuen“ Gemeinde, der Gemeinschaft  ben‘ verlängert nicht ein bereits totes Leben,  derjenigen, die ohne alle (Bluts-)Gemein-  sondern es initiiert im Tod dessen, was da  schaft sind (Bataille), in eins ein konkretes  war, das Wunder dessen, was noch nicht ist,  «17  Verzeihen, eine konkrete Versöhnung der  was noch nicht identifiziert ist.  Beschrieben diese Worte nicht zu-  Gegensätze zu realisieren, und sei es nur im  Modus des Versprechens. Von daher wäre die  gleich auch die näheren Umstände des  Geschichte des Christentums als Geschichte  Überlebens des Christentums angesichts  der Autodekonstruktion des Christentums  seiner Autodekonstruktion? Nicht ohne  vielleicht im Übrigen tatsächlich geknüpft an  eine gewisse Skepsis gegenüber einem  bestimmten Rest von „humanistischem  jene geschichtliche Bewegung, deren Zeugen  wir in vielfältiger Weise unter dem Sammel-  Heilsdenken  bei Arendt zum Ausdruck  namen „Globalisierung“ gerade werden -  zu bringen, resümierte Lyotard doch sei-  ein durchaus „monströses“ Welt-werden der  ne (und unsere) Überlegungen zur philo-  Welt, dessen Ausgang wir noch keineswegs  sophischen Bedeutung der Gottesgeburt,  wenn er schreibt: „Die frohe Botschaft, die  abzuschätzen vermögen und an dessen Ende  vielleicht ein anderes Christentum stünde als  besagt, daß uns ein Kind geboren ist, ver-  jenes, das wir kennen, mit anderen Worten:  kündet in Wahrheit, daß mit Jesus die Ge-  kein Christentum, und dennoch identisch  burt selbst geboren wurde ... Die hier und  mit seinem veritablen Anfang, der Geburt  jetzt ausgeübte Verzeihung, mit der die  Gottes als eines Menschen.  frohe Botschaft die Geburt verkündet, ist  Hören wir abschließend noch einmal  selbst nur die Geburt des Neuen, das Ein-  Lyotard, der im Kontext seiner Auseinan-  brechen des Nochnicht in die trübselige  dersetzung mit Hannah Arendt zur „Tatsa-  Welt des Immergleichen.  «18  che der Natalität“ schreibt:  »... sie manifestiert sich in der frohen  Botschaft: ‚Uns ist ein Kind geboren.‘  Der Autor: Artur R. Boelderl, Univ.-Doz.  Ich würde dem beipflichten: ein Kind  Mag. et Dr. phil., geb. 1971, Studium der  wird uns unaufhörlich geboren. Das Gebo-  Germanistik und Philosophie in Klagenfurt,  renwerden ist nicht nur die biologische Tat-  Promotion sub auspiciis (1995) und Habili-  sache des Auf-die-Welt-kommens, sondern  tation (2006) ebenda, ist seit 1995 Assistent  (unter dieser Tatsache verdeckt und bloß-  am Institut für Philosophie der Katholisch-  gelegt [wie in der Geschichte des Christen-  Theologischen Privatuniversität Linz. Buch-  tums]) auch das Ereignis einer radikalen Al-  publikationen: Alchimie, Postmoderne und  teration ... Kindheit ist der Name für diese  der arme Hölderlin, Wien 1995; Literarische  Hermetik. Die Ethik zwischen Hermeneutik,  Fähigkeit, da sie auf die Welt dessen, was ist,  das Erstaunen dessen mit sich bringt, was  Psychoanalyse und Dekonstruktion, Düssel-  für einen Augenblick noch nichts ist. Also  dorf-Bonn 1997; Georges Bataille. Über  dessen, was bereits ist, ohne allerdings et-  GottesVerschwendung und andere Kopflo-  was zu sein. Ich bezeichne diese Geburt als  sigkeiten, Berlin 2005.  17  18  Ebd., 92 (Hervorh. i. O.)  Ebd., 94.Kindheit ist der Name für diese der ÄFTMME Hölderlin, Wiıen 1995; Literarische

Hermetik. Die z7zwischen Hermeneutik,Fähigkeit, Ca S1Ee auf die Welt dessen, Was 1st,
das Erstaunen dessen mıt sich ringt, Was Psychoanalyse und Dekonstruktion, Düssel-
für einen Augenblick och nichts 1st. Also dorf-Bonn 199/; Georges Atfatiile UÜber
dessen, Was hereits iSt, ohne erdings ef- GottesVerschwendung und andere opflo

SEIN. Ich bezeichne diese Geburt als sigkeiten, Berlin 2005

Ebd., O” Hervorh. O.)
Ebd.,

395

17 Ebd., 92 (Hervorh. i. O.)
18 Ebd., 94.

Boelderl / „Born to be alive“. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

jedwedem Biologismus, Naturalismus, Ge-

nealogismus der traditionellen Religionen, 

um mit der so ermöglichten Heraufkunft 

einer „neuen“ Gemeinde, der Gemeinschaft 

derjenigen, die ohne alle (Bluts-)Gemein-

schaft sind (Bataille), in eins ein konkretes 

Verzeihen, eine konkrete Versöhnung der 

Gegensätze zu realisieren, und sei es nur im 

Modus des Versprechens. Von daher wäre die 

Geschichte des Christentums als Geschichte 

der Autodekonstruktion des Christentums 

vielleicht im Übrigen tatsächlich geknüpft an 

jene geschichtliche Bewegung, deren Zeugen 

wir in vielfältiger Weise unter dem Sammel-

namen „Globalisierung“ gerade werden – 

ein durchaus „monströses“ Welt-werden der 

Welt, dessen Ausgang wir noch keineswegs 

abzuschätzen vermögen und an dessen Ende 

vielleicht ein anderes Christentum stünde als 

jenes, das wir kennen, mit anderen Worten: 

kein Christentum, und dennoch identisch 

mit seinem veritablen Anfang, der Geburt 

Gottes als eines Menschen.

Hören wir abschließend noch einmal 

Lyotard, der im Kontext seiner Auseinan-

dersetzung mit Hannah Arendt zur „Tatsa-

che der Natalität“ schreibt:

„… sie manifestiert sich in der frohen 

Botschaft: ‚Uns ist ein Kind geboren.‘

Ich würde dem beipflichten: ein Kind 

wird uns unaufhörlich geboren. Das Gebo-

renwerden ist nicht nur die biologische Tat-

sache des Auf-die-Welt-kommens, sondern 

(unter dieser Tatsache verdeckt und bloß-

gelegt [wie in der Geschichte des Christen-

tums]) auch das Ereignis einer radikalen Al-

teration … Kindheit ist der Name für diese 

Fähigkeit, da sie auf die Welt dessen, was ist, 

das Erstaunen dessen mit sich bringt, was 

für einen Augenblick noch nichts ist. Also 

dessen, was bereits ist, ohne allerdings et-

was zu sein. Ich bezeichne diese Geburt als 

unaufhörlich, weil sie den Rhythmus eines 

‚Überlebens‘ schlägt, das ohne Metrum 

(ohne Maß) rekurrent ist. Dieses ‚Überle-

ben‘ verlängert nicht ein bereits totes Leben, 

sondern es initiiert im Tod dessen, was da 

war, das Wunder dessen, was noch nicht ist, 

was noch nicht identifiziert ist.“17 

Beschrieben diese Worte nicht zu-

gleich auch die näheren Umstände des 

Überlebens des Christentums angesichts 

seiner Autodekonstruktion? Nicht ohne 

eine gewisse Skepsis gegenüber einem 

bestimmten Rest von „humanistischem 

Heilsdenken“ bei Arendt zum Ausdruck 

zu bringen, resümierte Lyotard doch sei-

ne (und unsere) Überlegungen zur philo-

sophischen Bedeutung der Gottesgeburt, 

wenn er schreibt: „Die frohe Botschaft, die 

besagt, daß uns ein Kind geboren ist, ver-

kündet in Wahrheit, daß mit Jesus die Ge-

burt selbst geboren wurde … Die hier und 

jetzt ausgeübte Verzeihung, mit der die 

frohe Botschaft die Geburt verkündet, ist 

selbst nur die Geburt des Neuen, das Ein-

brechen des Nochnicht in die trübselige 

Welt des Immergleichen.“18 

Der Autor: Artur R. Boelderl, Univ.-Doz. 

Mag. et Dr. phil., geb. 1971, Studium der 

Germanistik und Philosophie in Klagenfurt, 

Promotion sub auspiciis (1995) und Habili-

tation (2006) ebenda, ist seit 1995 Assistent 

am Institut für Philosophie der Katholisch-

Theologischen Privatuniversität Linz. Buch-

publikationen: Alchimie, Postmoderne und 

der arme Hölderlin, Wien 1995; Literarische 

Hermetik. Die Ethik zwischen Hermeneutik, 

Psychoanalyse und Dekonstruktion, Düssel-

dorf–Bonn 1997; Georges Bataille. Über 

GottesVerschwendung und andere Kopflo-

sigkeiten, Berlin 2005.


