388

ThPQ 156 (2008) 388-395

Artur R. Boelderl

~Born to be alive”. Zur philosophischen
Bedeutung der Gottesgeburt

Erwdgungen im Konjunktiv

¢ Fiir die antike heidnische Philosophie war die Menschwerdung Gottes
ein metaphysischer Widerspruch, fiir die abendldndisch christliche Philo-
sophie dagegen der Hohepunkt der Geschichte des Seins — wie aber denkt
gegenwirtige Philosophie iiber die Menschwerdung Gottes? Ist sie philo-
sophisch iiberhaupt noch eine bedenkenswerte Uberzeugung? Inspiriert
von Gedanken J. Derridas und J.-F. Lyotards zeigt der Linzer Philosoph
A. Boelderl in seinem begrifflich und sprachlich anspruchsvollen Beitrag,
welch ungeheuerliche Konsequenzen die Idee der Gottesgeburt im Men-
schen fiir die christliche Religion und unsere Kultur philosophischerseits
nach sich zoge. Damit setzt Boelderl einen Diskurs fort, der im Deutschen
Idealismus und in der Religionskritik seinen Anfang genommen hat.

(Redaktion)

1. Exposition: ,,Willkomm und
Abschied” der Religion
(Allegro mostruoso)

Die Geburt Gottes als eines Menschen wire
die grofite Idee der Weltgeschichte.

Die Geschichte des Christentums wire
nicht identisch mit der Geschichte dieser
Idee. Weder entstammte sie als solche dem
Christentum oder beganne mit ihm, noch
verhiilfe das Christentum dieser Idee zum
Durchbruch - letzterer stiinde vielmehr
nach wie vor aus.

Das Christentum stinde dieser Idee
nédmlich ebenso sehr entgegen und verdeck-
te ihre Bedeutung, wie es sich dennoch bei
ihr um ,,seine® also des Christentums Idee
handelte. Dass heute die ganze Welt, ob
christlich oder nicht, Weihnachten feiert,
zeugte von der GrofSe der Idee, die Art und

Noli me legere.
Maurice Blanchot

Weise, wie weltweit Weihnachten gefeiert
wird - keineswegs so, dass es den Vorstel-
lungen der offiziellen Vertreter christlicher
Kirchen entspriche -, zeugte davon, dass
die Idee grofSer ist als ihr Ursprung, anders
gesagt, dass die Idee von der Geburt Gottes
als eines Menschen wahrhaft katholisch ist,
universal also, in dem Sinne, dass sie allen
gehort, nicht nur den Christen, das heif3t
solchen, die sich zum Christentum beken-
nen, und auch nicht nur antizipatorisch
jenen, die sich letzten Endes zum Chris-
tentum bekehren lassen haben werden, wie
die Amtskirche glaubte.

Die Geschichte von der Menschwer-
dung Gottes besiegelte das Ende der Reli-
gion als eines autoritdren Abhéngigkeits-
diskurses, wie ihn die Religionskritik seit
jeher, wenngleich in besonderer Schirfe
seit dem 19. Jahrhundert gezeichnet hat.



Boelderl / ,,Born to be alive. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt 389

Mit diesem Ende der Religion verschwén-
de die Religion freilich nicht von der Bild-
fliche, doch vollzoge sie einen radikalen
Gestaltwandel, dessen Zeugen wir wéren.

Wie Hegel erkannt und Nietzsche
verkiindet hat, wire das Christentum als
Hiiter der Geschichte von der Geburt Got-
tes als eines Menschen die letzte Religion
oder, in den Worten Marcel Gauchets, eine
Religion der Verabschiedung der Religion
mit dem Fluchtpunkt des Atheismus. Luigi
Pareysons berithmter Formel, wonach das
Christentum nur gegenwiartig bzw. wirk-
lich sein konne, wenn es die gegenwarti-
ge Moglichkeit seiner Negation betrachte,
wire von daher jene Version an die Seite
zu stellen, die Jean-Luc Nancy ihr im Wege
der Reflexion iiber den geschilderten Sach-
verhalt gegeben hat: Der Atheismus konnte
nur wirklich bzw. gegenwirtig sein, wenn
er die Wirklichkeit seiner christlichen Her-
kunft betrachtete.

Dieses Binnenverhaltnis von Christen-
tum als Kulmination des Gottesglaubens
einerseits und Christentum als Abkehr
vom Theismus andererseits, konstituier-
te kein dialektisches Selbstverhiltnis im
Sinne einer Aufhebung des Gegensatzes
zugunsten einer Selbstiiberhohung des
Gottesglaubens als Selbsterhebung des -
gottlichen — Weltgeistes, wie Hegel dach-
te. Vielmehr stiinde das Christentum im
Ausgang von seiner ihm wesentlichen An-
erkennung der Wirklichkeit der Geburt
Gottes als eines Menschen zu sich selbst im
Verhaltnis der Autodekonstruktion. Diese
liefle den Gegensatz von Theismus/Atheis-
mus hinter sich, ohne ihn zu iiberwinden.
In ihrem Verlauf ndhme die Religion eine
neue Gestalt an, von der sich heute nur so-
viel sagen liefle, dass sie jedenfalls mons-
tros sein werde' — in dem Sinne, dass sie

1

sich in keiner irgendwie absehbaren, mit
geschichtlichen oder gegenwirtigen Ge-
stalten von Religion vergleichbaren Form
présentieren werde. Diese neue, monstrose
Religion wire keine mehr, und a fortiori
wire das Christentum, um ein Wort Karl
Rahners zu paraphrasieren, kiinftig keine
Religion mehr, oder es wire nicht.

Die Zukunft der Religion wire die Reli-
gion der Zukunft, der unbestimmte Glaube
an oder die grundlose Hoffnung auf jenes
Zukiinftige als das Zu-kommende, von dem
wir nicht wiissten und nicht wissen konn-
ten, wie es sein werde, und das dennoch
bzw. gerade deshalb unsere Welt konstitu-
ierte, indem es sie offenhalte und bewahre
vor einem Abschluss im Vergangenen oder
bereits Gegenwirtigen, wie die Naturreligio-
nen einerseits und die sidkularen Religionen
(z.B. des Kommunismus und des Kapitalis-
mus gleichermafien) andererseits ihn ange-
nommen haben und herbeigefithrt wissen
wollten, und zugleich vor einem Abschluss
in der ,,schlechten Unendlichkeit® einer Zu-
kunft, deren Ort nicht die Welt, sondern
etwas Auflerweltlich-Transzendentes wire,
wie in den Religionen des Buches und den
meisten ,Welt“-Religionen, vielleicht mit
Ausnahme des Buddhismus.

Moglichkeitsbedingung und Kataly-
sator zugleich dieser Entwicklung der Re-
ligion tiberhaupt und des Christentums
im Besonderen - insofern diese beiden
Entwicklungsstringe in einer zunehmend
globalisierten Welt unwiderruflich mit-
einander verkniipft wiren, auch und ge-
rade dort, wo das Christentum als Kon-
fession einer Population sich faktisch im
Riickgang befinde (beredtes Zeugnis fiir
diesen Sachverhalt wiren die medial glo-
balisierten Auftritte des Papstes vor Mas-
sen von jubelnden Menschen, von denen

Vgl. Jacques Derrida, Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom

Menschen, in: Ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M. 1972, 422-442, hier 442.



390 Boelderl / ,,Born to be alive. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

ein grofler Teil in jhrem sonstigen Leben
mit der Lehre des Katholizismus wenig
am Hut habe) -, wire die Geschichte von
der Geburt Gottes als eines Menschen,
die im Zentrum des christlichen Glau-
bens steht und deren Eingedenken wir an
Weihnachten zelebrieren. Sie briche mit
der traditionellen Gestalt von Religion so
grundlegend, dass das Wesen der Religion
davon nicht nur nicht unberiihrt bleibe,
sondern einerseits allererst als solches in
Reinform in Erscheinung trete (das wére
die eigentliche Bedeutung der Geschichte
des Christentums als Institutionen-, d.h.
Kirchengeschichte in dem oben bereits ge-
schilderten ambivalenten Sinn, dass sie die
wahre Bedeutung der Geschichte von der
Menschwerdung Gottes zugleich verschlei-
erte) und andererseits im Wege dieses Er-
scheinens seine Konturen verlore und sich
aufloste, ohne zu verschwinden (es erhielte
sich vor allem, wie auch das nimliche Bei-
spiel der gegenwirtigen massenmedialen
Verbreitung und Wirkung der Papstreisen
zeigte, in einer von der religiosen Lehre
weitgehend abgekoppelten symbolischen -
und auflerkirchlichen - Praxis).

2. Thema: Autodekonstruktion des
Christentums (Andante natale)

Das Ausmaf3 dieses epochalen Bruchs mit
der traditionellen Gestalt von Religion -
den folgerichtig nur eine Bewegung stiften
und vollziehen konne, die sich selbst als
religise verstiinde und présentierte, und
nicht eine der Religion wesentlich duflerli-
che, wiirde dort ersichtlich, wo die beileibe
nicht auf den religiosen Bereich im engeren
Sinn beschrinkte Geltungsbreite der Rede
von Gott - jenseits einer affirmativen Hal-
tung ihr gegeniiber - dennoch jedenfalls
eine unumstoflliche Tatsache menschlicher
Existenz sowie menschlichen Denkens und

Handelns wire, der es philosophisch Rech-
nung zu tragen gélte. Ohne dass dies expli-
zit eines von dessen Themen wire, wiirde
- unter dieser Perspektive - dennoch nir-
gends deutlicher als im Denken von Jacques
Derrida, dass sich auf die Geschichte von
der Geburt Gottes als eines Menschen ein-
zulassen bedeute, jede Geburt eines Men-
schen als Gottesgeburt anzusehen und
sich in eins damit die Monstrositit, d.h.
die Unausdenkbarkeit und Unberechen-
barkeit, eines jeden solchen Neuanfangs
und damit jeder Zukunft, verstanden als
positive Unabgeschlossenheit der Welt in
(und aufgrund von) deren und unserer ra-
dikalen Endlichkeit zwischen Geburt und
Tod, einzugestehen. Seine Rede von der
Autodekonstruktion des Christentums, die
Jean-Luc Nancy aufgegriffen hat und fort-
fithrt, ndhme ihren Ausgang prézise von
einer philosophischen Reflexion auf die
unerhorte Geschichte, den beispiellosen
Frevel der christlichen Grundiiberzeugung
von der Gottesgeburt als Menschengeburt,
gegeniiber dem die Rede vom Tod Gottes
im Kontext der neuzeitlichen Religionskri-
tik und des modernen Atheismus nur ein
vergleichsweise schwaches Echo darstellte,
insofern sie lediglich eine in dieser Grund-
tiberzeugung bereits enthaltene Konse-
quenz derselben explizit machte.

»... indem ein Eid Gott als Zeugen an-
ruft (auch dort, wo Gott ungenannt bleibt,
auch dort, wo es um die ,weltlichste® Ver-
pflichtung und ihr Pfand geht [also tber-
all dort, wo Menschen verantwortlich zu
sprechen und handeln versuchen]), ist es
unumganglich, dafl er Gott als etwas er-
zeugt, als etwas anruft oder herbeiruft, was
bereits da ist, was also ungeboren ist und
nicht geboren werden kann, was vor dem
Sein selbst kommt: nicht erzeugbar. Ab-
wesend an seinem eigenen Ort. Erzeugung
und Wiedererzeugung dessen, was nicht
erzeugt werden kann und an seinem eige-



Boelderl / ,,Born to be alive. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt 391

nen Ort abwesend ist. Alles beginnt mit
der Gegenwart oder Anwesenheit dieser
Abwesenheit — dort, an jenem Ort.*?
Derrida formulierte hier das Motiv
oder besser: den Grund fiir die Uniiber-
windlichkeit der Religion und gleichzeitig
ein Kriterium fiir jene neue Religion nach
dem (durch das Christentum mit herbeige-
fithrten) Ende der Religion, fur die wir den
Namen ,,Religion” nur als Platzhalter einzu-
setzen hitten, da wir eines besseren erman-
gelten (daher setzen wir ihn in der Folge,
nach dem Beispiel Derridas in ,Glaube und
Wissen;, in Anfiihrungszeichen). In gewis-
ser Hinsicht wire das Christentum bereits
jene neue ,Religion®, in anderer Hinsicht
stitnde es deren Heraufkunft entgegen. Wo
immer wir einen Eid ablegen, wo wir also
verantwortlich sprechen und handeln wol-
len, riefen wir nolens volens einen Zeugen
an, einen Dritten, der die Verbindlichkeit
unseres Versprechens garantieren sollte.
Dieser Garant der Verbindlichkeit hatte in
letzter Instanz ein ,absoluter Zeuge zu
sein, einer, dessen Existenz gleichsam un-
vordenklich verbiirgt wére, ohne seinerseits
eines Biirgen zu bediirfen; und diese Bedin-
gung erfiillte wiederum nur Gott: ,,Ohne
Gott kein absoluter Zeuge.“> Die Existenz
dieses Zeugen, und in eins damit die Mog-
lichkeit seiner - expliziten oder impliziten
- Anrufung im Blick auf eine Absicherung
der Verbindlichkeit unseres Handelns, stiin-
de und fiele mit dessen Nichtgeborensein:
»Man fingt also damit an, im Riickblick
das absolute Altersvorrecht eines Einen zu
behaupten, das nie geboren wurde und das
ungeboren bleibt.“* Dies hitte nichts mit
einer — bewussten oder uneingestandenen

2

- Vorliebe fiir religiose Begriindungen zu
tun, sondern wire eine gleichsam logische
Forderung der performativen Praxis des
Versprechens als Moglichkeitsbedingung
verantwortlichen Handelns - weshalb Der-
rida sagen konnte: Ohne zu sein, ist Gott
dennoch in allen Dingen, anwesend in der
Abwesenheit oder, um eine Ausdrucksweise
Levinas’ aufzunehmen, der Derrida in die-
sem Punkt zweifellos beeinflusst hat: Dieu
sans [étre — Gott ohne Sein / ohne Buchsta-
ben (lettre), quasi-ontologischer Vorrang
des Ethischen (als Zeugenschaft) vor dem
Ontologischen — Dieu avant létre méme —
»swas vor dem Sein [dem Buchstaben, z.B.
des Gesetzes] selbst kommt®. In dieser
Hinsicht ,,gibt es” (,,gdbe es“) Gott, wire die
Religion (wie die Metaphysik iiberhaupt)
uniiberwindlich, ohne dass Gott existierte
bzw. ohne dass die Religion moglich wire,
wire Religion notwendig und unmdoglich zu-
gleich, um eine (im Ubrigen an der Kanti-
schen Bestimmung der Vernunft als jener
Instanz, die sich vor Aufgaben gestellt sieht,
denen sie sich nicht entziehen, die sie in-
des auch nicht leisten kann, modellierte)
Lieblingsformulierung Derridas auf diesen
Sachverhalt umzumiinzen. Religion triige
also derjenigen Dimension menschlicher
Existenz Rechnung, die nicht ohne Gott
im Sinne eines Garanten verbindlichen
Handelns auskommt; damit wire Religion
zugleich mehr als Religion, brichte sie auf
eine spezifische, als ,religios“ bezeichnete
Weise eine quasi-ontologische Notwendig-
keit zum Ausdruck, die sich auch abseits
des religiésen Diskurses Geltung verschaff-
te, etwa im politischen Bereich (von daher
die ungeachtet der religionskritischen, ja

Jacques Derrida, Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der ,Religion® an den Grenzen der

bloflen Vernuntt, in: Ders. / Gianni Vattimo, Die Religion, Frankfurt a. M. 2001, 9-106, hier 47;

Hervorh. ARB.
*  Ebd.
4 Ebd.
> Ebd.



392 Boelderl / ,,Born to be alive. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

anti-religiosen Wirkung der Aufklarung
fortbestehende, quasi-universale Kohabita-
tion von Religion und Politik auch und ge-
rade in den demokratischen Staaten des 20.
Jahrhunderts und der Gegenwart).

Die Rede von der Geburt Gottes, mit
der Derrida zufolge in der christlichen
Tradition die Autodekonstruktion der Re-
ligion begonnen hitte, negierte nun die
Grundbedingung dieser Garantie mensch-
lichen Handelns, die Gott als ungebore-
nen Einen zeichnet. Sie negierte damit
sowohl die These von der Ungeborenheit
als auch die von der Einheit und fiihrte
mit der Gegenthese von der Gottesgeburt
als Menschengeburt gegen die All-einheit
des Gottlichen die Pluralitit der Menschen
ins Feld. Man wire nun imstande zu sagen,
Gott sei prézise deswegen ohne Sein, weil
er allein, weil er nur einer sei; Sein sei hin-
gegen immer plural. Dem biblischen ,,Ich
bin, der ich bin“ trite das ,Ich bin, weil
wir (gewesen) sind“ an die Seite, als des-
sen Subjekt jenes ,Ich, das Wir ist, und
Wir, das Ich ist fungiert, von dem Hegels
Phénomenologie spricht, freilich mit der
von Nancy im Gefolge Derridas gegeniiber
Hegel beigebrachten Prézisierung, dass das
Wir-Sein dieses Ich nicht in einer antizi-
pierten Gemeinschaft derjenigen aufgehe,
die gleichen Geistes Kinder seien in dem
Sinn, dass sie, als Geist, alles gemein hét-
ten, sondern dass diese Gemeinschaft sich
im Gegenteil iber die Erkenntnis realisiere,
dass ,wir® nichts miteinander gemein ha-
ben, dass wir vielmehr gemeinsam ,,sind*

Chiffre dieses Gemeinsam-Seins wire
das Faktum unserer Geburt, der Geburt
jedes einzelnen von uns, der einzigen Uni-
versalie, von der wir mit hinreichender

6

Sicherheit ausgehen diirften. Somit wia-
ren nicht wir alle Gotter, vielmehr wire
Gott ,einer von uns®, wenn er denn, wie
das Christentum lehrt, kein ungeborener
Gott ist, sondern einer, der als Mensch auf
die Welt kam - und als Mensch gestorben
ist. Die Begleitumstdnde seiner Geburt
- und das Nachspiel seines Todes -, die
von naiven Religionsgegnern einerseits so-
wie zwar subtiler argumentierenden, aber
gleichwohl kurzsichtigen Kritikern des
Christentums andererseits gern als Belege
fiir die Irrationalitit und Mythologizitat
der christlichen Lehre angefiihrt werden,
brichten symbolisch diejenige Bedeutung
zum Ausdruck, die der Gottesgeburt auch
und vor allem philosophisch, jenseits jegli-
cher Verortung des solcherart gepflogenen
philosophischen Diskurses inner- oder
auflerhalb des im engeren Sinn religiésen
christlichen Kontextes, zukdme: so etwa
die Jungfrauengeburt und die Josefsva-
terschaft. Beide stiinden dafiir, dass die
messianische oder erlosende Kraft des ge-
borenen Gottes nicht an seiner Person, als
jenes Jesus von Nazareth, Sohn der Maria
und des Josef, hinge, dass er nicht als diese
charismatische Personlichkeit mit Namen
Soundso, aus jener genealogischen Reihe
stammend, seine Heilstdtigkeit entfaltete,
sondern just im Gegenteil als Jedermann,
dass er als Person austauschbar wire.®

In dieser Lesart der Geschichte von der
Geburt Gottes als eines Menschen erschiene
auch die Lehre von der Auferstehung Chris-
ti als Bekriftigung der mit dieser Geburt
unwiderruflich hergestellten Endlichkeit,
was freilich der in der christlichen Tradi-
tion selbst zur Abmilderung der eigentli-
chen Radikalitit der Botschaft entwickelten

Zum - kontraintuitiven — Motiv des Bruchs mit der Genealogie im philosophischen Denken

der Geburt vgl. Artur Boelderl, Genealogische Dekonstruktion des Politischen und politische
Dekonstruktion des Genealogischen. Derrida und Nancy tiber Geburt und Gemeinschaft, in:
Hans-Joachim Lenger | Georg Christoph Tholen (Hg.), Mnema. Derrida zum Andenken, Biele-

feld 2007, 117-134.



Boelderl / ,,Born to be alive. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt 393

These von der Uberwindung des Todes zu-
widerliefe: Auch hier, in der Auferstehung,
ginge es nicht um diese Person Soundso,
diesen Jesus von Nazareth, der als Christus
seinen eigenen Tod iiberwinde, sondern
wire es vielmehr jedermann, dessen trans-
zendentale Geburt - in dem Sinn, dass der
konkrete Tod des einzelnen diese nicht un-
geschehen machte, sondern gleichsam be-
statigte und verbriefte — hier symbolisch re-
prasentiert wiirde, wéren es jeder und jede,
der/die, indem er/sie sich zu seiner/ihrer
eigenen Endlichkeit bekennte, ein in den
und durch die Grenzen dieser Endlichkeit
unendliches, ,,ewiges“ Leben gewdnne.

3. Intermezzo finale: Uber-Leben
(Vivace corporeale)

»Alles beginnt mit der Gegenwart oder
Anwesenheit dieser Abwesenheit - dort,
an jenem Ort“”: Es kidme alles darauf an,
dieses ,,Dort®, ,jenen Ort“ nicht einfach als
transzendent zu denken, sondern quasi-
immanent, das hiefSe als Wirklichkeit eines
sich selbst tibersteigenden Lebens, das sich
in jeder Geburt zugleich als radikal endlich
und dennoch ,,mehr als menschlich®, als
ein ,Uber-den-Menschen-Hinausgehen"
des Menschen (Eugen Fink) feiere. Zu den
im Inneren der christlichen Tradition nicht
nur verborgenen, sondern wohl in nicht
zu vernachldssigendem Ausmafd durchaus
auch geborgenen Motiven solchen Den-
kens, die eine bereits im Gang befindliche
Autodekonstruktion des Christentums her-
ausschilte, hitte neben Derrida und Nancy
auch Jean-Frangois Lyotard in seinem am
wenigsten beachteten Buch Stellung be-
zogen. Kindheitslektiiren enthiillte im Er-

eignis der Geburt des Menschen jenes
Mehr, das sich im Leben jedes einzelnen
als fehlend bemerkbar machte: das unaus-
denkliche Faktum, sein Leben nicht sich
selbst zu verdanken - ,,(d)as Ereignis der
geschlechtlichen Fortpflanzung in der Ge-
schichte der Lebewesen in Verbindung
mit seinem ,Echo® beim Individuum,
namlich dem Geschlechtsunterschied. In
diesem Ereignis, das keines gewesen sein
wird (niemand war bei seiner Geburt ,,an-
wesend, sie Kkonstituiert stets ein Dort,
niemals ein Hier [insofern bleibt auch und
gerade Heideggers Rede vom ,Dasein”
metaphysisch]), konvergierten der blanke
Biologismus und das gleichzeitige Ein-
gestindnis seiner radikalen Unmoglich-
keit von materialistischer Seite mit ihrem
jeweiligen Gegenteil auf der idealistischen
Seite, denn: ,,... seiner wissenschaftlichen
oder kognitiven Bezeichnung entkleidet!?,
stiinde das Rétsel der Geburt dafiir,

»dal es eine Beziehung zu dem gibt,
was keine Beziehung hat: daf$ die Seele ...,
im Wissen darum, daf3 sie geboren wird und
stirbt, bezeugt, dafy es nicht nur das gibt,
was ist, was sie ist, sondern auch das Andere
dessen, was ist. Und diese Beziehung findet
offensichtlich nicht statt, wenn sie stattfin-
det, sie hat stattgefunden und wird stattfin-
den, sie wird also auf einmal stattgefunden
haben, zu spat aufgetreten sein, zu frith ver-
schwunden sein, weil sie immer nur erzihlt
wird. Meine von anderen erzihlte Geburt,
und mein Tod, von dem mir die Berichte
iiber den Tod anderer erzihlen, meine Er-
zdhlungen und die von anderen. So dafd es
wesentlich fiir diese Beziehung zum Nichts
(aus dem ich komme und wohin ich gehe)
ist, daf$ sie mir selber erzdhlt worden ist.
Wesentlich fiir die Gegenwart der Abwe-

Jacques Derrida, Glaube und Wissen (s. Anm. 2).
Jean-Frangois Lyotard, Kindheitslektiiren, Wien 1995, 84.

°  Ebd.
10 Ehd., 84f.



394 Boelderl / ,,Born to be alive. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt

senheit ist auch die Beziehung zu den an-
deren, von denen sie (diese Gegenwart der
Abwesenheit) zu mir zuriick kommt.“!!

Die Geburt, und a fortiori jene ,,gottli-
che“ Geschichte von der Geburt Gottes als
eines Menschen, deren Gottlichkeit sich
prézise der Erkenntnis verdankte, dass die-
se Geburt, sprich: jede Geburt, und nichts
anderes das grofite Rétsel der Welt wire,
bedeutete philosophisch gesehen, die Exis-
tenz von etwas anzuerkennen, das nichts
(weil weder erkennbar noch bewusst er-
fahrbar) und doch nicht nichts (weil auf
unvordenkliche Weise immer schon ,er-
fahren®, im Unterschied zum Tod) wire,
etwas, das ,einen vor jedem Begriff und
selbst vor jeder Vorstellung beriihrt?, ,,da
es da ist, bevor man selbst da ist“*. Lyotard
zogerte freilich nicht, im selben Atemzug
dieses Etwas, das da ist, bevor man selbst
da ist (und insofern ,geistig®, ja seelen-
haft), zu benennen:

»Es ist wie Geburt und Kindheit, die
da sind, bevor man da ist. Dieses zur Frage

Weiterfithrende Literatur:

Boelderl Artur R., Von Geburts wegen. Un-
terwegs zu einer philosophischen Natolo-
gie, Wiirzburg 2006.

Saner Hans, Die philosophische Bedeutung
der Geburt [1972], in: Ders., Geburt und
Phantasie. Von der natirlichen Dissidenz
des Kindes, Basel 1995, 11-33.

Schiies Christina, Philosophie des Gebo-
renseins, Freiburg i. Br. 2008.

11" Ebd., 85 (Hervorh. i. O.).
12 Ebd., 50 (Hervorh. i. O.).
3 Ebd.

stehende da heiflt Korper. Es ist nicht Ich,
was geboren wird, was auf die Welt kommt.
Ich, ich werde spiter geboren, mit der Spra-
che, genauer gesagt, wenn ich die Kindheit
verlasse. (...) Und das, diese Kindheit, die-
ser Korper, dieses Unbewuf3te bleibt fiir
mein ganzes Leben, ein fir alle Mal da.
Wenn mich, mit dem Ich und der Sprache,
das Gesetz erreicht, ist es zu spit. Die Din-
ge haben schon eine Runde gedreht, und
das Gesetz kann diesen Vorsprung nicht
aus der Welt schaffen.“!

Eine der vielen Implikationen der An-
erkennung der Geburt als jenes Ritsels (und
dessen ,,Losung” zugleich) — wozu die Lehre
des Christentums uns aufriefe — bestiinde
darin, in der Gemeinschaft der Geburt (,,in
Christo', sozusagen) die Geburt der Gemein-
schaft zu erkennen, eines unwiderruflichen
gemeinsamen In-der-Welt-Seins, des Tei-
lens von Welt und des damit immer schon
einhergegangenen Anspruchs des Anderen
im Sinne der Verantwortung fiir ihn. Kein
natiirliches Band bénde uns aneinander,
sondern eine vor aller Differenzierung von
Natur und Kultur bereits etablierte ethische
Verantwortung fiireinander, die ebenfalls in
der Geschichte von der Geburt (und Kind-
heit) Christi (und weniger in der von Tod
und Auferstehung) symbolisch zum Aus-
druck gebracht wire und in der Lyotard er-
blickt, was er als ,,das wahre Prinzip der Zeu-
gung”"® bezeichnet: ,,Die echte Abstammung
braucht den Bruch, die Unterbrechung der
Verbindung zwischen Vater und Sohn.'
Die ,Gottlichkeit® Christi wére in dieser
Hinsicht ein Epitheton fiir diesen Bruch mit

4" Ebd., 51 (Hervorh. i. O.). Die Seele ist das Verhiltnis des Korpers zu sich, heifdt es schon bei
Aristoteles; zu einer im hier mafigeblichen Sinn dekonstruktiven Lektiire von Peri psyches vgl.
Jean-Luc Nancy, Corpus (Transpositionen 6), Berlin 2003.

15 Ebd.
16 Ebd.



Boelderl / ,,Born to be alive. Zur philosophischen Bedeutung der Gottesgeburt 395

jedwedem Biologismus, Naturalismus, Ge-
nealogismus der traditionellen Religionen,
um mit der so ermdglichten Heraufkunft
einer ,,neuen” Gemeinde, der Gemeinschaft
derjenigen, die ohne alle (Bluts-)Gemein-
schaft sind (Bataille), in eins ein konkretes
Verzeihen, eine konkrete Versohnung der
Gegensitze zu realisieren, und sei es nur im
Modus des Versprechens. Von daher wire die
Geschichte des Christentums als Geschichte
der Autodekonstruktion des Christentums
vielleicht im Ubrigen tatsachlich gekniipft an
jene geschichtliche Bewegung, deren Zeugen
wir in vielféltiger Weise unter dem Sammel-
namen ,Globalisierung gerade werden -
ein durchaus ,,monstroses Welt-werden der
Welt, dessen Ausgang wir noch keineswegs
abzuschitzen vermogen und an dessen Ende
vielleicht ein anderes Christentum stiinde als
jenes, das wir kennen, mit anderen Worten:
kein Christentum, und dennoch identisch
mit seinem veritablen Anfang, der Geburt
Gottes als eines Menschen.

Horen wir abschlieflend noch einmal
Lyotard, der im Kontext seiner Auseinan-
dersetzung mit Hannah Arendt zur ,,Tatsa-
che der Natalitdt schreibt:

»-.. sie manifestiert sich in der frohen
Botschaft: ,Uns ist ein Kind geboren.*

Ich wiirde dem beipflichten: ein Kind
wird uns unaufhérlich geboren. Das Gebo-
renwerden ist nicht nur die biologische Tat-
sache des Auf-die-Welt-kommens, sondern
(unter dieser Tatsache verdeckt und blof3-
gelegt [wie in der Geschichte des Christen-
tums]) auch das Ereignis einer radikalen Al-
teration ... Kindheit ist der Name fiir diese
Fahigkeit, da sie auf die Welt dessen, was ist,
das Erstaunen dessen mit sich bringt, was
fir einen Augenblick noch nichts ist. Also
dessen, was bereits ist, ohne allerdings et-
was zu sein. Ich bezeichne diese Geburt als

7" Ebd., 92 (Hervorh. i. O.)
'8 Ebd., 94.

unaufhorlich, weil sie den Rhythmus eines
JUberlebens' schligt, das ohne Metrum
(ohne Maf3) rekurrent ist. Dieses ,Uberle-
ben’ verlangert nicht ein bereits totes Leben,
sondern es initiiert im Tod dessen, was da
war, das Wunder dessen, was noch nicht ist,
was noch nicht identifiziert ist.“”
Beschrieben diese Worte nicht zu-
gleich auch die néheren Umstidnde des
Uberlebens des Christentums angesichts
seiner Autodekonstruktion? Nicht ohne
eine gewisse Skepsis gegeniiber einem
bestimmten Rest von ,humanistischem
Heilsdenken® bei Arendt zum Ausdruck
zu bringen, resiimierte Lyotard doch sei-
ne (und unsere) Uberlegungen zur philo-
sophischen Bedeutung der Gottesgeburt,
wenn er schreibt: ,,Die frohe Botschaft, die
besagt, dafl uns ein Kind geboren ist, ver-
kiindet in Wahrheit, daf$ mit Jesus die Ge-
burt selbst geboren wurde ... Die hier und
jetzt ausgelibte Verzeihung, mit der die
frohe Botschaft die Geburt verkiindet, ist
selbst nur die Geburt des Neuen, das Ein-
brechen des Nochnicht in die triibselige

Welt des Immergleichen.“'®

Der Autor: Artur R. Boelderl, Univ.-Doz.
Mag. et Dr. phil., geb. 1971, Studium der
Germanistik und Philosophie in Klagenfurt,
Promotion sub auspiciis (1995) und Habili-
tation (2006) ebenda, ist seit 1995 Assistent
am Institut fiir Philosophie der Katholisch-
Theologischen Privatuniversitdt Linz. Buch-
publikationen: Alchimie, Postmoderne und
der arme Holderlin, Wien 1995; Literarische
Hermetik. Die Ethik zwischen Hermeneutik,
Psychoanalyse und Dekonstruktion, Diissel-
dorf-Bonn 1997; Georges Bataille. Uber
GottesVerschwendung und andere Kopflo-
sigkeiten, Berlin 2005.



