
ThPQ 157 2009) VED LA

Manfred Prisching

Das gezähmte Fremde
v 7u den anthropologischen „Ur-Differenzen“‘ Za mıt Sicherheit auch die
Unterscheidung vVvVo  A „‚fremd“ und „bekannt“. Seıit jeher fLÖöfst das Fremde
ngs ein, Oöst aber zugleich eine unwiderstehliche Faszınatıiıon AUS, Der
Girazer Soziologe Mantftred Prisching wirft In seinem SSaYy einen SPaANNECN-
den WI1Ee grundlegenden Blick auf die ambivalente, paradoxale Erfahrung
des Fremden 1M soziologischen Diskurs, In der Gesellschaft, 1M Umgang
mıt den anderen und 1M eigenen Ich (Redaktion)

Fremdheit ist, In mehrerlei Hinsicht, ein fühlen? Und selbst weltere Einschränkung
unaufhebbares Schicksal des Menschen. bringt keinen fremdheitsvermindernden
on die CAFrs  1che Perspektive bekennt Erfolg: Wer könnte beim 1C. In die e1gE-
dies 1mM Kirchenlie: „Ich bin ein (jast 1E egele und Psyche anderes feststellen als
auf Erden und hab hier keinen an der das Gefühl der Fremdheit, der Unergründ-
Himmel soll MIır werden, Ca ist meın Va- lichkeit? „WiIr sind uns unbekannt, WITr Er-
terland.  «1 Das barocke Lebensgefüh der ennenden, WITFr selbst uns selbst das hat
unaufhebbaren Fremdheit 1mM temporaren seiInen Grund”, sagl Friedrich 1e1z-
DIiesselts entspricht TEUNLC. nicht der Be- sche In der Vorrede ZUFK Genealogie der
findlichkei ıIn einer postmodernen Gesell- Moral.? Ja WITFr sind uns nicht 1Ur rem!:
schaft, der das „ewIige Leben“ weitgehend WITFr sind uns unheimlich Sigmund Freud
anden gekommen 1sT. Aber ein wen1g hat den Menschen AaUuSs SseiINner Selbstgewiss-
dürfen WITFr uns auch Tem fühlen, Wenn heit ger1ssen, CI jefert uns nicht das Bild
WITL, angeleitet VO naturwissenschaftli- eiInes aufgeklärten Verstandesmenschen,
chen 1C. VO  u einem evolutionären Zautfall sondern das eiInNnes VO  u undurchschauten
der Menschwerdung ausgehen. AÄAm Anfang Leidenschaften gebeutelten Individuums.
War der Zaufall? E1n sinnloses Staubkorn 1mM Wenn WITFr mıt einer olchen hiloso-

Das klingt auch nicht besonders phisch-anthropologischen Grundlegung
eimelig. Aber auch WEnnn WITFr uns auf das Tarten, dann kann CS 1Ur besser werden.
DIiesselts und auf die Gegenwart beschrän- Schliefßlic. en WITF; und recht gut
ken, kommen WITFr die Schwierigkeiten In der Lebenspraxis ist nicht es rem!:
mıt diesem prekären Selbst- und eltbe- sondern manches:;: und anderes eben nicht
ZUS nicht herum: Wer könnte sich, AaNSC- Dann geht CN sehr ohl Kategorien wI1Ie
sichts der Komplexität einer weitgehend das Eigene und das Fremde, Identität
unverstandenen modernen oder POSL- und Nicht-Identität.® DIe Menschen en
modernen Welt, darın anders als „Iremd” In Ordnungsstrukturen, und diesen SC

Evangelisches Gesangbuch, Nr 529; vgl Gotteslob Nr G26
Friedrich Nietzsche, fur Genealogie der Moral Vorrede 1, 1n (G0Fgi0 Colli Mazziıno Montinarı
(Heo.) Friedrich Nietzsche. Kritische Studienausgabe ın 15 Bänden. D, München 247
Vgl Julia Reuter, Ordnungen des Anderen. /Zum Problem des kigenen ın der SOzlologie des
Fremden (Sozialtheorie), Bielefeld 2002

227ThPQ 157 (2009) 227–237

Manfred Prisching

Das gezähmte Fremde
◆ Zu den anthropologischen „Ur-Diff erenzen“ zählt mit Sicherheit auch die 

Unterscheidung von „fremd“ und „bekannt“. Seit jeher fl ößt das Fremde 

Angst ein, löst aber zugleich eine unwiderstehliche Faszination aus. Der 

Grazer Soziologe Manfred Prisching wirft  in seinem Essay einen spannen-

den wie grundlegenden Blick auf die ambivalente, paradoxale Erfahrung 

des Fremden – im soziologischen Diskurs, in der Gesellschaft , im Umgang 

mit den anderen und im eigenen Ich. (Redaktion)

Fremdheit ist, in mehrerlei Hinsicht, ein 

unaufhebbares Schicksal des Menschen. 

Schon die christliche Perspektive bekennt 

dies im Kirchenlied: „Ich bin ein Gast 

auf Erden und hab hier keinen Stand; der 

Himmel soll mir werden, da ist mein Va-

terland.“1 Das barocke Lebensgefühl der 

unaufhebbaren Fremdheit im temporären 

Diesseits entspricht freilich nicht der Be-

findlichkeit in einer postmodernen Gesell-

schaft, der das „ewige Leben“ weitgehend 

abhanden gekommen ist. Aber ein wenig 

dürfen wir uns auch fremd fühlen, wenn 

wir, angeleitet vom naturwissenschaftli-

chen Blick, von einem evolutionären Zufall 

der Menschwerdung ausgehen. Am Anfang 

war der Zufall? Ein sinnloses Staubkorn im 

Weltall? Das klingt auch nicht besonders 

heimelig. Aber auch wenn wir uns auf das 

Diesseits und auf die Gegenwart beschrän-

ken, kommen wir um die Schwierigkeiten 

mit diesem prekären Selbst- und Weltbe-

zug nicht herum: Wer könnte sich, ange-

sichts der Komplexität einer weitgehend 

unverstandenen modernen oder post-

modernen Welt, darin anders als „fremd“ 

fühlen? Und selbst weitere Einschränkung 

bringt keinen fremdheitsvermindernden 

Erfolg: Wer könnte beim Blick in die eige-

ne Seele und Psyche anderes feststellen als 

das Gefühl der Fremdheit, der Unergründ-

lichkeit? „Wir sind uns unbekannt, wir Er-

kennenden, wir selbst uns selbst: das hat 

seinen guten Grund“, sagt Friedrich Nietz-

sche in der Vorrede zur Genealogie der 

Moral.2 Ja wir sind uns nicht nur fremd, 

wir sind uns unheimlich: Sigmund Freud 

hat den Menschen aus seiner Selbstgewiss-

heit gerissen, er liefert uns nicht das Bild 

eines aufgeklärten Verstandesmenschen, 

sondern das eines von undurchschauten 

Leidenschaften gebeutelten Individuums.

Wenn wir mit einer solchen philoso-

phisch-anthropologischen Grundlegung 

starten, dann kann es nur besser werden. 

Schließlich leben wir; und sogar recht gut. 

In der Lebenspraxis ist nicht alles fremd, 

sondern manches; und anderes eben nicht. 

Dann geht es sehr wohl um Kategorien wie 

das Eigene und das Fremde, um Identität 

und Nicht-Identität.3 Die Menschen leben 

in Ordnungsstrukturen, und zu diesen ge-

1 Evangelisches Gesangbuch, Nr. 529; vgl. Gotteslob Nr. 626.
2 Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Vorrede 1, in: Giorgio Colli / Mazzino Montinari 

(Hg.), Friedrich Nietzsche. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden. Bd. 5, München 82005, 247.
3 Vgl. Julia Reuter, Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der Soziologie des 

Fremden (Sozialtheorie), Bielefeld 2002.



278 Prisching Das gezähmte Fremde

hören, se1it alters her, Gruppenbildungen. schwer In der Negatıon des jeweils anderen
Sobald Vergemeinschaftungen irgendwel- Systems bestimmen konnten. Da
cher Art, emporar oder permanent, 1- IHNan, WelI IHNan War jedenfalls keiner AaUuSs

finden, ist die Fremdheit nicht mehr all- dem bolschewistischen Lager. Aber Jetz ist
selt1g, sondern differenziert: Wır oder S1e, der Gegner verschwunden und die Identi-
Nnnen oder ulsen, Gleichheit oder Ver- tätsfrage virulent. Plötzlich stehen „alle  C6
schiedenheit, ähe oder Distanz. auf der „eigenen‘ Selite, auf der marktwirt-

schaftlich-demokratischen, weil S1€ chnell
reich werden wollen Sind WITFr 1U alle

Gründe für den e1INs, oder wI1Ie unterscheiden WITFr uns VOI1l-

Fremdcheıtsdiskurs einander?
T1ıLieNs ist die ogi der National-

en WITFr also och einIge Schritte näher staatlichkeit In uflösung begriffen.“ DIe
ZUFK „erlebten Wirklichkeit”, die TEUNC al- Welt der abgeschlossenen Staats-Contal-
ema. hinter philosophischen Vertiefungen Ner gibt CS nicht mehr, politische SOUVve-
zurückbleibt Fremdheit ware och VOLF anıtat löst sich auf, und das lässt die Fra-
Zwel Jahrzehnten als sonderbares, Ja kurio- SC ach Jjenem „Volk” stellen, welches In
SC ema betrachtet worden, Wenn sich demokratischer e1se ber SeiIn eigenes

ESCAIC eiinden soll. Schliefßlic ist diePhilosophen und Theologen, Sozilalwis-
senschatftler und Kulturtheoretiker damıit Demokratie nicht zufällig ZUFK gleichen e1it
befasst hätten:; mittlerweile gehört CS entstanden wI1Ie die Nationalstaaten. Wer
den „hot spots” In den gelehrten Diskur- sind e  „WITF , die WITr ber unsecereln eigenen
SC  5 Das hat mehrere Gründe. Tam entscheiden dürfen, Wenn WITFr uns In

Erstens ist die Welt es ist einem „multi-level SOVEINANCE system’ be-
überall sichtbar, alle Ströme (von Kapital, finden? DIe Antwort dürfte kompliziert
Information, Recht, Verbrechen, Drogen, se1IN, wI1Ie der Begriff klingt.
Moden, Filmen, Religionen, Terror) flie- 1ertens gibt CS eine CU«EC Völkerwan-
Bßen ber alle Girenzen. €S, Was einander derung. Der ASs of Civilizations findet
Tem ist, steht wI1Ie Nn1ie mM1Le1- deshalb nicht 1Ur den Berührungslinien
nander ıIn Verbindung, Ja prallt aufeinan- der großen Kulturkreise sondern auch
der. Plötzlich sind auch die Menschen In innerhalb der Kulturen, In multikulturellen
omalıia oder Nigerla die „Nächsten”, (;emengelagen, der Peripherie der SIOÖ-
die WITFr uns kümmern sollen: und ein Paal Ben Städte. DIe Welt ist überall. Fremdheit
leichtsinnige Kredite In den USA reduzle- egegnet uns nicht 1Ur In G'GNN, sondern
Ten die Spargelder der Mitteleuropäer viel eher och In der Nachbarschaft Nige-
die Hälfte. rlaner wohnen 1mM nächsten Haus Türken

/weltens ist der Kalte rneg Ende, Servilieren 1mM italienischen Muslime
zumindest ıIn Se1iINer herkömmlichen Form beten ein Paal Mal Tag, und die säku-
Er hat die Welt In Zwel feindliche Systeme larisierten uropäer finden derlei Verhal-
geordnet, die ihre jeweilige Identität ten mittlerweile irritierend. DIe ähe ZU.

Vgl Martın Albrow, Abschied VO Nationalstaat. aal un: Gesellschaft 1m Globalen Zeitalter
Edition / weite Moderne), Frankfurt 1998
Vgl Samuel Huntington, Ihe C'lash of C'ivilizations and the Remaking of World Order, New
ork 406

228

4 Vgl. Martin Albrow, Abschied vom Nationalstaat. Staat und Gesellschaft  im Globalen Zeitalter 
(Edition Zweite Moderne), Frankfurt a. M. 1998.

5 Vgl. Samuel P. Huntington, Th e Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, New 
York 71996.

Prisching / Das gezähmte Fremde

hören, seit alters her, Gruppenbildungen. 

Sobald Vergemeinschaftungen irgendwel-

cher Art, temporär oder permanent, statt-

finden, ist die Fremdheit nicht mehr all-

seitig, sondern differenziert: Wir oder Sie, 

Innen oder Außen, Gleichheit oder Ver-

schiedenheit, Nähe oder Distanz.

1. Gründe für den 
Fremdheitsdiskurs

Gehen wir also noch einige Schritte näher 

zur „erlebten Wirklichkeit“, die freilich al-

lemal hinter philosophischen Vertiefungen 

zurückbleibt. Fremdheit wäre noch vor 

zwei Jahrzehnten als sonderbares, ja kurio-

ses Thema betrachtet worden, wenn sich 

Philosophen und Theologen, Sozialwis-

senschaftler und Kulturtheoretiker damit 

befasst hätten; mittlerweile gehört es zu 

den „hot spots“ in den gelehrten Diskur-

sen. Das hat mehrere Gründe.

Erstens ist die Welt vernetzt. Alles ist 

überall sichtbar, alle Ströme (von Kapital, 

Information, Recht, Verbrechen, Drogen, 

Moden, Filmen, Religionen, Terror) flie-

ßen über alle Grenzen. Alles, was einander 

fremd ist, steht – wie nie zuvor – mitei-

nander in Verbindung, ja prallt aufeinan-

der. Plötzlich sind auch die Menschen in 

Somalia oder Nigeria die „Nächsten“, um 

die wir uns kümmern sollen; und ein paar 

leichtsinnige Kredite in den USA reduzie-

ren die Spargelder der Mitteleuropäer um 

die Hälfte.

Zweitens ist der Kalte Krieg zu Ende, 

zumindest in seiner herkömmlichen Form. 

Er hat die Welt in zwei feindliche Systeme 

geordnet, die ihre jeweilige Identität un-

schwer in der Negation des jeweils anderen 

Systems bestimmen konnten. Da wusste 

man, wer man war – jedenfalls keiner aus 

dem bolschewistischen Lager. Aber jetzt ist 

der Gegner verschwunden und die Identi-

tätsfrage virulent. Plötzlich stehen „alle“ 

auf der „eigenen“ Seite, auf der marktwirt-

schaftlich-demokratischen, weil sie schnell 

reich werden wollen. Sind wir nun alle 

eins, oder wie unterscheiden wir uns von-

einander?

Drittens ist die Logik der National-

staatlichkeit in Auflösung begriffen.4 Die 

Welt der abgeschlossenen Staats-Contai-

ner gibt es nicht mehr, politische Souve-

ränität löst sich auf, und das lässt die Fra-

ge nach jenem „Volk“ stellen, welches in 

demokratischer Weise über sein eigenes 

Geschick befinden soll. Schließlich ist die 

Demokratie nicht zufällig zur gleichen Zeit 

entstanden wie die Nationalstaaten. Wer 

sind „wir“, die wir über unseren eigenen 

Kram entscheiden dürfen, wenn wir uns in 

einem „multi-level governance system“ be-

finden? Die Antwort dürfte so kompliziert 

sein, wie der Begriff klingt.

Viertens gibt es eine neue Völkerwan-

derung. Der Clash of Civilizations5 findet 

deshalb nicht nur an den Berührungslinien 

der großen Kulturkreise statt, sondern auch 

innerhalb der Kulturen, in multikulturellen 

Gemengelagen, an der Peripherie der gro-

ßen Städte. Die Welt ist überall. Fremdheit 

begegnet uns nicht nur in CNN, sondern 

viel eher noch in der Nachbarschaft. Nige-

rianer wohnen im nächsten Haus. Türken 

servieren im italienischen Lokal. Muslime 

beten ein paar Mal am Tag, und die säku-

larisierten Europäer finden derlei Verhal-

ten mittlerweile irritierend. Die Nähe zum 



Prisching Das gezähmte Fremde 229

Fremden und den Fremden chafft eine freuen sich auf die Weltgesellschaft, In der
die Fremdheit bestenfalls als touristischeNECUC, ungewohnte Situation.
Attraktion inszenlert wird, und S1€ tellen
sich die verflochtene Welt als ein dauerndes

DIT3 Fremdheıt der Gesellschaft multikulturelles Sommerftfest VOI,; IHNan

VO  b den yros den UuSAl1,; VO  b der P1ız-
Traditionelle Gesellschaften en kaum ZU. Vulcano-Schinken spazlert und
MIıt „Innerer Fremdheit“ tun, mıt vielleicht einmal VO  u den gerösteten AÄAmel-
Fremdheit gegenüber sich selbst: mıt lau- SCIl nascht. DIe anderen infolge
fend Dingen und Verfahren, mıt kulturell-religiöser Widerständigkeit, also

Informationen und ersonen. jel- infolge fortbestehender Fremdheits- und
mehr ist es bekannt. Das Jahr au SE1- Ablehnungsgefühle, einen as of Civili-

zatlons.’ Auf der einen Selte el das DIeHen immergleichen Lauf. Der Lebenslauf
ist vorgezeichnet. „Fremdes” kommt 1Ur Bosniler sind faul und die Schwarzen sind
als Katastrophe oder Unglück 1Ins pie. Drogenhändler, und alle wollen „UnNs” AaUS-

nehmen. Auf der anderen Selite Manchebeim Überfall feindlicher Stämme, Völker
oder Räuber. Es ist das Privileg Europas, Gesellschaften achten die Gebote Gottes,
diese Routine durchbrochen en und die westlichen en In tiefster un:
Urc. die Prämlerung des Innovatıven In der postmodernen Luxusgesell-
Gelstes, Urc. die Wertschätzung VO  u (Je- schaft, ıIn den europälsierten Teilen der
staltungskraft, Urc. Jenes dynamische Welt, ist das Europäisch-Visionäre ZU.

Element, welches die Erdoberfläche mıt Konsumtiven herabgestuft worden.® ber
unternehmerischem (Gjelist In den etzten eine „bessere Gesellschaft wird nicht
Jahrhunderten verändert hat. Denn auch mehr diskutiert. Auch nicht ber das „gulte
das Neue ist Fremdes, och Leben‘”, das klingt eIulic. Lieber schon
nicht Dagewesenes, Ungewohntes ber den nächsten Urlaub, ber den Um-
oder Unbekanntes 1e8se Mentalität zielt satlz des nächsten Weihnachtsgeschäftes,
auf das Grenzenlose, auf eine fremde Zu- ber die Immobilienpreise. Das Neue wird
un auf eine bislang ndenkbare andere eliebt, weil CS das Neue 1st. DIe Gesell-
Gesellschaft. S1ie hat Europa VO  u anderen schaft ist en für ungeplante Ereign1sse,

TOdukTe und Erlebnisse: O  en, weil S1€Kulturen unterschieden. Europa ist mafslos,
1mM (‚uten und Schlechten. Das verschafft für es en 1st. Das Innovatıve, das
uns are Hüftgelenke und blitzschnel- Beginn Ja auch immer TeM!: ist, wird
le (‚omputer, künstliche Lebensmittel und Se1lINer selbst willen geschätzt. Tatsächlic.
Karibik-Reisen. Und CN rumler das Klima MUSsSen die Neuigkeiten angeeignet WEeI -

der rdkugel. den, S1€ MUSSsSen VO Status des Fremden
1ese Dynamik Europas hat die Welt In den Status des Eigenen überführt WECI -

erobert. DIe Welt wird ac. DIe einen den. Wenn sich die Modefarbe VO  u Urange

Vgl Thomas Friedman, DIie Welt 1st flach Eiıne kurze Geschichte des J1l Jahrhunderts (Suhr-
kamp- Taschenbuch 3964), Frankfurt Maın 2008
Vgl Jens Becker, Weltgesellschaft. Eiıne Einführung ın Cdie zentralen Onzepte, Wiesbaden
2005
Vgl Manfred Prisching, DIie zweidimensionale Gesellschaft. E1ın SSay ZUr! neokonsumistischen
Geisteshaltung, Wiesbaden 2006

229

6 Vgl. Th omas L. Friedman, Die Welt ist fl ach. Eine kurze Geschichte des 21. Jahrhunderts (Suhr-
kamp-Taschenbuch 3964), Frankfurt a. Main 2008.

7 Vgl. Jens Becker, Weltgesellschaft . Eine Einführung in die zentralen Konzepte, Wiesbaden 
2005.

8 Vgl. Manfred Prisching, Die zweidimensionale Gesellschaft . Ein Essay zur neokonsumistischen 
Geisteshaltung, Wiesbaden 2006.

Prisching / Das gezähmte Fremde

Fremden und zu den Fremden schafft eine 

neue, ungewohnte Situation.

2. Die Fremdheit der Gesellschaft

Traditionelle Gesellschaften haben kaum 

mit „innerer Fremdheit“ zu tun, mit 

Fremdheit gegenüber sich selbst: mit lau-

fend neuen Dingen und Verfahren, mit 

neuen Informationen und Personen. Viel-

mehr ist alles bekannt. Das Jahr läuft sei-

nen immergleichen Lauf. Der Lebenslauf 

ist vorgezeichnet. „Fremdes“ kommt nur 

als Katastrophe oder Unglück ins Spiel: 

beim Überfall feindlicher Stämme, Völker 

oder Räuber. Es ist das Privileg Europas, 

diese Routine durchbrochen zu haben: 

durch die Prämiierung des innovativen 

Geistes, durch die Wertschätzung von Ge-

staltungskraft, durch jenes dynamische 

Element, welches die Erdoberfläche mit 

unternehmerischem Geist in den letzten 

Jahrhunderten verändert hat. Denn auch 

das Neue ist etwas Fremdes, etwas noch 

nicht Dagewesenes, etwas Ungewohntes 

oder Unbekanntes. Diese Mentalität zielt 

auf das Grenzenlose, auf eine fremde Zu-

kunft, auf eine bislang undenkbare andere 

Gesellschaft. Sie hat Europa von anderen 

Kulturen unterschieden. Europa ist maßlos, 

im Guten und Schlechten. Das verschafft 

uns haltbare Hüftgelenke und blitzschnel-

le Computer, künstliche Lebensmittel und 

Karibik-Reisen. Und es ruiniert das Klima 

der Erdkugel.

Diese Dynamik Europas hat die Welt 

erobert. Die Welt wird flach.6 Die einen 

freuen sich auf die Weltgesellschaft, in der 

die Fremdheit bestenfalls als touristische 

Attraktion inszeniert wird, und sie stellen 

sich die verflochtene Welt als ein dauerndes 

multikulturelles Sommerfest vor, wo man 

von den Gyros zu den Sushi, von der Piz-

za zum Vulcano-Schinken spaziert – und 

vielleicht einmal von den gerösteten Amei-

sen nascht. Die anderen erwarten infolge 

kulturell-religiöser Widerständigkeit, also 

infolge fortbestehender Fremdheits- und 

Ablehnungsgefühle, einen Clash of Civili-

zations.7 Auf der einen Seite heißt das: Die 

Bosnier sind faul und die Schwarzen sind 

Drogenhändler, und alle wollen „uns“ aus-

nehmen. Auf der anderen Seite: Manche 

Gesellschaften achten die Gebote Gottes, 

und die westlichen leben in tiefster Sünde.

In der postmodernen Luxusgesell-

schaft, in den europäisierten Teilen der 

Welt, ist das Europäisch-Visionäre zum 

Konsumtiven herabgestuft worden.8 Über 

eine „bessere Gesellschaft“ wird nicht 

mehr diskutiert. Auch nicht über das „gute 

Leben“, das klingt so betulich. Lieber schon 

über den nächsten Urlaub, über den Um-

satz des nächsten Weihnachtsgeschäftes, 

über die Immobilienpreise. Das Neue wird 

geliebt, weil es das Neue ist. Die Gesell-

schaft ist offen für ungeplante Ereignisse, 

Produkte und Erlebnisse; offen, weil sie 

für alles offen ist. Das Innovative, das zu 

Beginn ja auch immer fremd ist, wird um 

seiner selbst willen geschätzt. Tatsächlich 

müssen die Neuigkeiten angeeignet wer-

den, sie müssen vom Status des Fremden 

in den Status des Eigenen überführt wer-

den. Wenn sich die Modefarbe von Orange 



3(} Prisching Das gezähmte Fremde

Pink wandelt, dann ist die letztere Far- auch nicht nöt1g. Deshalb ist auch die Än-
be zunächst Tem und deshalb zunächst kündigung übertrieben, dass WITFr uns In
schockierend und dann attraktiv); S1e wird eine „Wissensgesellschaft  <C10 hineinbewe-
angeelgnet, ZU. Eigenen; und Wenn S1€ CS gCH Natürlich sind WITr VO  b technischen
geworden ist, ist S1€ bereits Jangweilig und Hochleistungsgeräten und Bildschirmen
ablösereif. Dann kann IHNan das Zeug umgeben, deshalb MUSsSen WITFr aber kei-
wegwerfen, mıt er orgfalt ıIn die SC NCSWCDS wl1ssen, WwIe S1€ funktionieren. DIe

Müllcontainer:;: IHNan weiß ohne- Wissensgesellschaft kann durchaus weltge-
hin nicht, wohin mıt dem Nachschub, den hend idiotenresistent ausgestaltet werden.

DIe Maschinen machen das dann schon.IHNan eigentlich auch nicht braucht Wır
zähmen die Fremdheit, und WITFr suchen DIe Produktion VO  u Fremdheit steigt
ach Reizen allerdings auch Uurc den Velozitätsfuror

Manche TOdukTe bleiben immer der Postmoderne.‘ DIe Geschwindigkeit
Tem Wer das umfangreiche andDuc. des Wandels hat sich (nicht zuletzt ZU.

für die Audio-Anlage nicht wochenlang Zwecke der Maximilerung des Güterdurch-
studiert, dem werden die meılsten MÖg- satzes) gesteigert. Das erhöht den Fremd-
lichkeiten des technischen Wunderdings heitsgrad der Gesellschaft, die immer
verschlossen bleiben Den melsten Men- wleder CUuU«C Inszenlerungen ihrer selbst

erschafft Niemand wird In einem archi-schen allerdings geht CS hnehin 1Ur

die Möglichkeit, dass die Apparatur ber tektonischen Umifeld erwachsen, welches
alle alßßen Jeistungsfähig und vielseitig ıhm AaUS der 1ın  el WAal; denn
1st, und diese Möglichkeit 111U55 Sarl nicht die gewohnten Gebäude, Läden und (jas-
praktiziert oder bewältigt werden. Das (Je- SCIl en längst ihr Gesicht geändert. Man
rat darf ruhig Tem bleiben: SCHHEISLIC I11US5 gal nicht die steigende Mobilität der

Menschen bemühen, darzutun, dassist CS In einer durchgehend technisierten
Gesellschaft unausweichlich, dass IHNan der S1e ıIn einer geschichtlich unvergleichbaren
SaNzenh gigantischen Maschinerie 11- e1se In der Fremdheit eben.!* S1ie tun dies

selbst dann, Wenn S1€ räumlich stabil sindber TeM!: bleibt Man versteht die Appa-
aturen, VO  b denen IHNan ein Teil ist, nicht. eiInNnes Jener Privilegien, die IHNan sich In
Wer weiß denn schon, WwIe die Straßenbahn einer postmodernen Gesellschaft 1Ur och
oder der Geschirrspüler funktioniert? Das selten eisten kann. Denn Mobilität wird
ist ein eispie. für gezähmte Fremdheit: angepries und gefordert: die Bereitschaft,
DIe Welt ist rem selbst Jene Dıin- jederzeit Familie, Verwandte und Freunde
SC, mıt denen IHNan alltäglich tun hat:; aufzugeben, sich einen anderen ÖOrt,
aber das ist ZU. £eDrauc. als Organersatz’ einem besseren Job, einem höheren

Vgl Arnoald Gehlen, DIie Seele 1m technischen Z eitalter. Sozlalpsychologische Probleme ın der
industriellen Gesellschaft (Rowohlts deutsche Enzyklopädie Sachgebiet 5SOziologie 53), Ham-
burg 1957
Vgl NICO Stehr, Arbeit, kEigentum Uun: Wiılssen. fur Theorie VOoO  3 Wissensgesellschaften, Frank-
furt 1994

11 Vgl Manfred sten, ‚Alles veloziferisch“ der (‚0ethes Entdeckung der Langsamkeit. Fur MOoOoO-
dernität eiINes Klassikers 1m J1l Jahrhundert, Frankfurt Maın 2004
Vgl Vance Packard, e ruhelose Gesellschaft. Ursachen Uun: Folgen der heutigen Mobilität,
Düsseldorf-Wien 1973

230

zu Pink wandelt, dann ist die letztere Far-

be zunächst fremd (und deshalb zunächst 

schockierend und dann attraktiv); sie wird 

angeeignet, zum Eigenen; und wenn sie es 

geworden ist, ist sie bereits langweilig und 

ablösereif. Dann kann man das ganze Zeug 

wegwerfen, mit aller Sorgfalt in die ge-

trennten Müllcontainer; man weiß ohne-

hin nicht, wohin mit dem Nachschub, den 

man eigentlich auch nicht braucht. Wir 

zähmen die Fremdheit, und wir suchen 

nach neuen Reizen.

Manche Produkte bleiben immer 

fremd: Wer das umfangreiche Handbuch 

für die Audio-Anlage nicht wochenlang 

studiert, dem werden die meisten Mög-

lichkeiten des technischen Wunderdings 

verschlossen bleiben. Den meisten Men-

schen allerdings geht es ohnehin nur um 

die Möglichkeit, dass die Apparatur über 

alle Maßen leistungsfähig und vielseitig 

ist, und diese Möglichkeit muss gar nicht 

praktiziert oder bewältigt werden. Das Ge-

rät darf ruhig fremd bleiben; schließlich 

ist es in einer durchgehend technisierten 

Gesellschaft unausweichlich, dass man der 

ganzen gigantischen Maschinerie gegen-

über fremd bleibt. Man versteht die Appa-

raturen, von denen man ein Teil ist, nicht. 

Wer weiß denn schon, wie die Straßenbahn 

oder der Geschirrspüler funktioniert? Das 

ist ein Beispiel für gezähmte Fremdheit: 

Die ganze Welt ist fremd, selbst jene Din-

ge, mit denen man alltäglich zu tun hat; 

aber das ist zum Gebrauch als Organersatz9 

9 Vgl. Arnold Gehlen, Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische Probleme in der 
industriellen Gesellschaft  (Rowohlts deutsche Enzyklopädie – Sachgebiet Soziologie 53), Ham-
burg 1957.

10 Vgl. Nico Stehr, Arbeit, Eigentum und Wissen. Zur Th eorie von Wissensgesellschaft en, Frank-
furt a. M. 1994.

11 Vgl. Manfred Osten, „Alles veloziferisch“ oder Goethes Entdeckung der Langsamkeit. Zur Mo-
dernität eines Klassikers im 21. Jahrhundert, Frankfurt a. Main 2004.

12 Vgl. Vance O. Packard, Die ruhelose Gesellschaft . Ursachen und Folgen der heutigen Mobilität, 
Düsseldorf–Wien 1973.

Prisching / Das gezähmte Fremde

auch nicht nötig. Deshalb ist auch die An-

kündigung übertrieben, dass wir uns in 

eine „Wissensgesellschaft“10 hineinbewe-

gen: Natürlich sind wir von technischen 

Hochleistungsgeräten und Bildschirmen 

umgeben, deshalb müssen wir aber kei-

neswegs wissen, wie sie funktionieren. Die 

Wissensgesellschaft kann durchaus weitge-

hend idiotenresistent ausgestaltet werden. 

Die Maschinen machen das dann schon.

Die Produktion von Fremdheit steigt 

allerdings auch durch den Velozitätsfuror 

der Postmoderne.11 Die Geschwindigkeit 

des Wandels hat sich (nicht zuletzt zum 

Zwecke der Maximierung des Güterdurch-

satzes) gesteigert. Das erhöht den Fremd-

heitsgrad der Gesellschaft, die immer 

wieder neue Inszenierungen ihrer selbst 

erschafft. Niemand wird in einem archi-

tektonischen Umfeld erwachsen, welches 

ihm aus der Kindheit vertraut war; denn 

die gewohnten Gebäude, Läden und Gas-

sen haben längst ihr Gesicht geändert. Man 

muss gar nicht die steigende Mobilität der 

Menschen bemühen, um darzutun, dass 

sie in einer geschichtlich unvergleichbaren 

Weise in der Fremdheit leben.12 Sie tun dies 

selbst dann, wenn sie räumlich stabil sind 

– eines jener Privilegien, die man sich in 

einer postmodernen Gesellschaft nur noch 

selten leisten kann. Denn Mobilität wird 

angepriesen und gefordert: die Bereitschaft, 

jederzeit Familie, Verwandte und Freunde 

aufzugeben, um sich an einen anderen Ort, 

zu einem besseren Job, zu einem höheren 



Prisching Das gezähmte Fremde 23 ]

Einkommen, besseren Aufstiegschan- Wenn die Verdrängung auf die eine
und auf die andere e1se nicht unktio-CC verlagern In die Fremde. Wer

den Insidern der Zukunftsgesellschaft SC nlert, dann stellt sich die Frage ach dem
hören will, der 111U55 jede Vertrautheit auf- Umgang mıt dem Fremden. Wiederum gibt

CS Zzwel extreme Posıtionen und die Wirk-geben, jede sozlale Beziehung Jjederzeit ZUFK

Disposition tellen bereit SEe1IN Einbet- 1C.  el dazwischen. Auf der einen Selte
tungsverzicht und Fremdheitsbereitschaft. das Postulat der vollständigen Integration

1mM Sinne der Assimilation. Fremde sollen
sich einfügen In die Aufnahmegesellschaft,

DIT3 Fremdheıt der Anderen und der Integrationserfolg zeigt sich daran,
dass S1€ als Fremde nicht mehr kenntlich

DIe Globalisierung mischt die Völker und sind; WIE Skandinavier und Deutsche
Kulturen. Es kommt In Berührung, Was In der amerikanischen Gesellschaft aufge-
bisher Fremdheit gab CS bis- SaAaNSCH Sind. Muslime sind demzufolge 1mM
lang 1Ur In den Zonen der Berührung, deutschsprachigen aum integriert, Wenn

zwischen den Stämmen, Völkerschaften, S1€ Schweinsbraten mıt Jler ZUFK Lieblings-
Kulturkreisen, den Grenzen, In den spelse erklären. Auf der anderen Selte das
Überlappungsgebieten. Se1lit die Welt Je- Postulat der Ausgrenzung, der Exklusion,
doch ZU. orf geworden ist, ist das Frem- zumindest der Segmentierung. In einer
de allgegenwärtig.'“ negatıven Perspektive vertretien Jene die-

wel extreme Haltungen beschreiben SCS Postulat, welche die Fremden, Wenn

S1€ denn schon 1mM Lande sind, ıIn ihre Be-die Spannweite, innerhalb derer sich die
Wirklichkeit abspielt. Auf der einen Selte zirke verbannen wollen. In einer positiven
sind die engaglerten Multikulturalisten: DIe Perspektive wird das Postulat VO  u Jenen
Welt wächst INEN; das Fremde lieben vertreten, die In Absicht Ausländern
WITF; WITFr UuUmmarmlen die Welt: mıt ein ein Leben den gewohnten ulturel-
nıg m illen gibt CS keine TODIeme. len Umständen ermöglichen möchten, S1€
Auf der anderen Selte sind die (‚ontainer- aber auf diese auch festlegen: (Jettol-
People, die Uterotopisten‘”, die Wir-Höh- lerung als Reservat oder als Habitat.
len-Bewohner: Wır sind WITF; WITFr wollen Irgendwo zwischen diesen Extremen
die anderen nicht In unNnserenNnl Land oder kommen WITr ZUFK heschränkten oder SE-
In unNnserIer a WITFr wollen unNnsere den- zähmten Fremdheit. Es ist eine Fremdheit,
11a bewahren: keine Fremden mehr. DIe mıt der sich arrangleren kann: eine
IsSteren schieben alle Probleme, die sehr kompatible Fremdheit: eine Fremdheit,
ohl beim Zusammenleben mıt Fremden die nicht mehr abstofßend, sondern MOg-
entstehen, VO  b sich. DIe Letzteren verdrän- licherweise attraktiv, jedenfalls aber
SCH, dass die grofße Abschließung tolerabel erscheint: eine Fremdheit, die WITr
die Welt nicht funktioniert und nicht mehr uns nicht angeeignet aben, In dem Sinne,
hergestellt werden kann. dass S1e Eingang In das Eigene gefunden

Vgl Richard Sennett, Der fexible Mensch. DIie Kultur des Kapitalismus, Berlin
Vgl Manfred Prisching (He.) Bestseller Globalisierung. Wirtschaftliche Verflechtungen ZW1-
schen Euphorie un: Polemik (Sozialethik der ÖOsterreichischen Forschungsgemeischaft 5)
Wiıen 2002
Vgl eier Sloterdijk, chäume. Plurale Sphärologie (Sphären 3) Frankfurt 2004

231

13 Vgl. Richard Sennett, Der fl exible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin 71998.
14 Vgl. Manfred Prisching (Hg.), Bestseller Globalisierung. Wirtschaft liche Verfl echtungen zwi-

schen Euphorie und Polemik (Sozialethik der Österreichischen Forschungsgemeischaft  5), 
Wien 2002.

15 Vgl. Peter Sloterdijk, Schäume. Plurale Sphärologie (Sphären 3), Frankfurt a. M. 2004.

Prisching / Das gezähmte Fremde

Einkommen, zu besseren Aufstiegschan-

cen zu verlagern – in die Fremde.13 Wer zu 

den Insidern der Zukunftsgesellschaft ge-

hören will, der muss jede Vertrautheit auf-

geben, jede soziale Beziehung jederzeit zur 

Disposition zu stellen bereit sein – Einbet-

tungsverzicht und Fremdheitsbereitschaft.

3. Die Fremdheit der Anderen

Die Globalisierung mischt die Völker und 

Kulturen. Es kommt in Berührung, was 

bisher getrennt war. Fremdheit gab es bis-

lang nur in den Zonen der Berührung, 

zwischen den Stämmen, Völkerschaften, 

Kulturkreisen, an den Grenzen, in den 

Überlappungsgebieten. Seit die Welt je-

doch zum Dorf geworden ist, ist das Frem-

de allgegenwärtig.14 

Zwei extreme Haltungen beschreiben 

die Spannweite, innerhalb derer sich die 

Wirklichkeit abspielt. Auf der einen Seite 

sind die engagierten Multikulturalisten: Die 

Welt wächst zusammen; das Fremde lieben 

wir; wir umarmen die Welt; mit ein we-

nig gutem Willen gibt es keine Probleme. 

Auf der anderen Seite sind die Container-

People, die Uterotopisten15, die Wir-Höh-

len-Bewohner: Wir sind wir; wir wollen 

die anderen nicht in unserem Land oder 

in unserer Stadt; wir wollen unsere Iden-

tität bewahren; keine Fremden mehr. Die 

Ersteren schieben alle Probleme, die sehr 

wohl beim Zusammenleben mit Fremden 

entstehen, von sich. Die Letzteren verdrän-

gen, dass die große Abschließung gegen 

die Welt nicht funktioniert und nicht mehr 

hergestellt werden kann. 

Wenn die Verdrängung auf die eine 

und auf die andere Weise nicht funktio-

niert, dann stellt sich die Frage nach dem 

Umgang mit dem Fremden. Wiederum gibt 

es zwei extreme Positionen und die Wirk-

lichkeit dazwischen. Auf der einen Seite 

das Postulat der vollständigen Integration 

im Sinne der Assimilation. Fremde sollen 

sich einfügen in die Aufnahmegesellschaft, 

und der Integrationserfolg zeigt sich daran, 

dass sie als Fremde nicht mehr kenntlich 

sind; so wie Skandinavier und Deutsche 

in der amerikanischen Gesellschaft aufge-

gangen sind. Muslime sind demzufolge im 

deutschsprachigen Raum integriert, wenn 

sie Schweinsbraten mit Bier zur Lieblings-

speise erklären. Auf der anderen Seite das 

Postulat der Ausgrenzung, der Exklusion, 

zumindest der Segmentierung. In einer 

negativen Perspektive vertreten jene die-

ses Postulat, welche die Fremden, wenn 

sie denn schon im Lande sind, in ihre Be-

zirke verbannen wollen. In einer positiven 

Perspektive wird das Postulat von jenen 

vertreten, die in guter Absicht Ausländern 

ein Leben unter den gewohnten kulturel-

len Umständen ermöglichen möchten, sie 

aber auf diese Rolle auch festlegen: Gettoi-

sierung als Reservat oder als Habitat.

Irgendwo zwischen diesen Extremen 

kommen wir zur beschränkten oder ge-

zähmten Fremdheit. Es ist eine Fremdheit, 

mit der man sich arrangieren kann; eine 

kompatible Fremdheit; eine Fremdheit, 

die nicht mehr abstoßend, sondern mög-

licherweise sogar attraktiv, jedenfalls aber 

tolerabel erscheint; eine Fremdheit, die wir 

uns nicht angeeignet haben, in dem Sinne, 

dass sie Eingang in das Eigene gefunden 



327 Prisching Das gezähmte Fremde

hat, sondern eine solche, die WITFr als fort- Attraktives gehabt. DIe 10N1ere der
bestehende Fremdheit In den Orzon des Welterkundung en sich ber die Än-
Verstehens und Akzeptierens eingebaut ha- dersartigkeit gewundert, WEnnn S1€ diese
ben. iıne Fremdheit, die uns nicht mehr nicht gleich eliminiert aben; und Natur-

ich en S1€ das Fremde mıt Orlebe alsTem ist, ohne dass S1€ doch ZU. Eigenen
geworden ware ıne Fremdheit, VOLF der das weniger Entwickelte angesehen. Aber
WITFr uns nicht mehr fürchten, weil S1€ be- der Exotismus hat gerei1zt. DIe eligen

en In den Schlössern ihre „chinesi-rechenbar geworden ist, und die WITr nicht
mehr verabscheuen, weil WITFr S1€ gewohnt schen Zimmer“ eingerichtet. Weil IHNan

geworden sind, auch WEnnn este des Un- aber insgesamt nicht viel ber andere Kul-
verständlichen bleiben. wusste, hat IHNan allerhand Geheim-

Segmentierungen werden allerdings N1ISsSeEe und Vorurteile In S1€ hinein gestopft,
auch auf der einheimischen Selte üblich ZU. esseren und ZU. Schlechteren AÄe-
In vielen Ländern, In denen Unsicherheit nophobie und Xenophilie hat CS immer als
herrscht, ziehen sich die besser gestellten parallele Perspektiven egeben.
Schichten ıIn „gate communities“ zurück: In der freundlichen Arıante hat IHNan

ıIn Siedlungen, die Urc. Zäune, elektroni- die Kritik der eigenen Gesellschaft ZUFK

sche Überwachung und Sicherheitsperso- Lobpreisung der anderen verwandelt. Das
nal abgeschlossen werden. In diesen Fes- Fremde wurde als das eigene Verlorene, als
Lungen gibt CN alles, Was IHNan ZU. Leben das Authentische dargestellt. Dort finden
braucht, Ops und Kirchen, Restaurants sich die besseren Individuen und die bes-
und Tennisplätze, Spielplätze und (Jeme1ln- SCIC Gesellschaft die Tradition des „‚edlen
schaftseinrichtungen anderer Art In einer ilden Wır finden S1€ bel Jean-Jacques
Welt der Polarisierung ist CS eine Selbst- QUSSEAU und enls Diderot oder auch
(ettolsierung, welche die sonderbar ANlZU- bel Karl May, bei manchen Vertretern
sehenden Fremden AaUuSs den schlechteren der HIipple- und Grünen-Generation und
Vierteln der ausschlie Auch die gegenwärtigen Multikulturalisten. Selit der
Einkaufswelten werden differenziert: die Industrialisierung wurde wahrgenommen,
besseren und die schlechteren alls, alle dass die Menschen In der entwickelten (Je-
aber als privat-öÖffentliche Sicherheitsräu- sellschaft In einer zunehmend künstlichen

ausgestaltet, AaUS denen Bettler und Welt eDbDen, entiremdet VO  u der atur; und
dere zwielichtige Gestalten hinausgewiesen dieser Verlust wurde In die Bewunderung

der Naturverbundenheit einfacher Völkerwerden. Das ist bequem, CS kommt aber
auch paranoiden Verfolgungsgefühlen enTt- umgemunzt. Es ist für moderne Menschen

die Schuld beliebigen Problemen eine Fremdheit, die allerdings deswegen
Lragen Ja heute nicht mehr die (Gjelster und nicht Tem ist, weil S1€ auch als eigene
Kobolde, der böse 1C. und der Teutfel, Vergangenheit vorgestellt wiIird. S1ie ist 1Ur

sondern etrüger und Vagabunden, Ter- Tem geworden, ZU. chaden der Men-
rorısten und Vandalisten, Gewalttäter und schen.
Drogenhändler kurz: Fremde.*© Aber auch andere Elemente wurden

Gleichzeitig gilt das Gegenteil: DIe (in biologischen, psychologischen und kul-
Fremdheit der anderen hat immer auch turellen Argumentationen) In die Fremden

Zygmunt Bauman, Flüchtige Moderne Edition Suhrkamp 2447), Frankfurt 2003, 1 104

232

16 Zygmunt Bauman, Flüchtige Moderne (Edition Suhrkamp 2447), Frankfurt a. M. 2003, 110ff .

Prisching / Das gezähmte Fremde

hat, sondern eine solche, die wir als fort-

bestehende Fremdheit in den Horizont des 

Verstehens und Akzeptierens eingebaut ha-

ben. Eine Fremdheit, die uns nicht mehr so 

fremd ist, ohne dass sie doch zum Eigenen 

geworden wäre. Eine Fremdheit, vor der 

wir uns nicht mehr fürchten, weil sie be-

rechenbar geworden ist, und die wir nicht 

mehr verabscheuen, weil wir sie gewohnt 

geworden sind, auch wenn Reste des Un-

verständlichen bleiben.

Segmentierungen werden allerdings 

auch auf der einheimischen Seite üblich. 

In vielen Ländern, in denen Unsicherheit 

herrscht, ziehen sich die besser gestellten 

Schichten in „gated communities“ zurück: 

in Siedlungen, die durch Zäune, elektroni-

sche Überwachung und Sicherheitsperso-

nal abgeschlossen werden. In diesen Fes-

tungen gibt es alles, was man zum Leben 

braucht, Shops und Kirchen, Restaurants 

und Tennisplätze, Spielplätze und Gemein-

schaftseinrichtungen anderer Art. In einer 

Welt der Polarisierung ist es eine Selbst-

Gettoisierung, welche die sonderbar anzu-

sehenden Fremden aus den schlechteren 

Vierteln der Stadt ausschließt. Auch die 

Einkaufswelten werden differenziert; die 

besseren und die schlechteren Malls, alle 

aber als privat-öffentliche Sicherheitsräu-

me ausgestaltet, aus denen Bettler und an-

dere zwielichtige Gestalten hinausgewiesen 

werden. Das ist bequem, es kommt aber 

auch paranoiden Verfolgungsgefühlen ent-

gegen: die Schuld an beliebigen Problemen 

tragen ja heute nicht mehr die Geister und 

Kobolde, der böse Blick und der Teufel, 

sondern Betrüger und Vagabunden, Ter-

roristen und Vandalisten, Gewalttäter und 

Drogenhändler – kurz: Fremde.16 

Gleichzeitig gilt das Gegenteil: Die 

Fremdheit der anderen hat immer auch 

etwas Attraktives gehabt. Die Pioniere der 

Welterkundung haben sich über die An-

dersartigkeit gewundert, wenn sie diese 

nicht gleich eliminiert haben; und natür-

lich haben sie das Fremde mit Vorliebe als 

das weniger Entwickelte angesehen. Aber 

der Exotismus hat gereizt. Die Adeligen 

haben in den Schlössern ihre „chinesi-

schen Zimmer“ eingerichtet. Weil man 

aber insgesamt nicht viel über andere Kul-

turen wusste, hat man allerhand Geheim-

nisse und Vorurteile in sie hinein gestopft, 

zum Besseren und zum Schlechteren. Xe-

nophobie und Xenophilie hat es immer als 

parallele Perspektiven gegeben.

In der freundlichen Variante hat man 

die Kritik an der eigenen Gesellschaft zur 

Lobpreisung der anderen verwandelt. Das 

Fremde wurde als das eigene Verlorene, als 

das Authentische dargestellt. Dort finden 

sich die besseren Individuen und die bes-

sere Gesellschaft: die Tradition des „edlen 

Wilden“. Wir finden sie bei Jean-Jacques 

Rousseau und Denis Diderot – oder auch 

bei Karl May, bei manchen Vertretern 

der Hippie- und Grünen-Generation und 

gegenwärtigen Multikulturalisten. Seit der 

Industrialisierung wurde wahrgenommen, 

dass die Menschen in der entwickelten Ge-

sellschaft in einer zunehmend künstlichen 

Welt leben, entfremdet von der Natur; und 

dieser Verlust wurde in die Bewunderung 

der Naturverbundenheit einfacher Völker 

umgemünzt. Es ist für moderne Menschen 

eine Fremdheit, die allerdings deswegen 

nicht so fremd ist, weil sie auch als eigene 

Vergangenheit vorgestellt wird. Sie ist nur 

fremd geworden, zum Schaden der Men-

schen.

Aber auch andere Elemente wurden 

(in biologischen, psychologischen und kul-

turellen Argumentationen) in die Fremden 



Prisching Das gezähmte Fremde 22

hineinprojiziert. Wenn Zivilisierung die Tourismus ist IHNan exotismus-freundlicher.
Zähmung VO  b Leidenschaften bedeutet, Dort dürfen CS auch afarıs 1mM Dschungel
MUSSeN bei wenIiger zivilisierten Menschen Nalık und während IHNan überall surfen
und Völkern diese Leidenschaften stärker kann, ist doch das Surfen auf der Flutwelle
und unmittelbarer vorhanden SE1IN DIe 1mM Mündungsgebiet des Amazonas etwas

eigene zivilisatorische Entsagung wird ZU. SahzZ Besonderes.
Orzug des anderen. TEeUNC ist dies auch DIe kosmopolitische Ideologie* ist In
mıt Gefährlic.  eit verbunden, mıt dem (Je- den besseren soz1lalen Schichten, auch ıIn
fühl höherer Aggressivität; WwWenn dies nicht ntellektuellen Kreisen, verbreitet, währ-

rend die unteren sozlalen Schichten alurbiologisch, sondern kulturell formuliert
worden ware, hätte CS eine geWISSE nicht recht begeistern Sind. DIe IsSteren
empirische Berechtigung: Tatsächlic. kom- sind allerdings Urc. Zuwanderung, die ıIn
TIen die höheren aten der Gewaltsamkeit em aße unqualifizierte Arbeitskräfte
bel türkischen Jugendlichen In Mitteleuro- 1Ins Land bringt, nicht betroffen, 1mM Nntier-
pa oder bel afroamerikanischen Kids nicht schied den Letzteren. Natürlich gibt CN

Urc Zaufall zustande, S1€ entsprechen den gerade In den schwächeren Sozialschichten
kulturell erwartetien Verhaltensweisen. eine tupide Fremdenfeindlichkeit, die mıt

DIe Langeweile einer Luxusgesell- Panikattacken reaglert, sobald ein Schwar-
schaft wird nicht 1Ur Urc. sexuelle ES- ZCI sichtbar wird. Aber natürlich sind auch
kapaden durchbrochen, sondern auch Öökonomische Interessen 1mM pie. Es sind
Urc. vielfältige touristische Aktivitäten, Konkurrenten schlechte Arbeitsplät-
die oft In attraktiv-exotische Dimensionen billige Wohnungen und OordenUüıche
vorstoßen. Man WCSB; weil IHNan das chulen für die Kinder. Das hat wen1g mıt
Fremde will: könnte IHNan Ja auch rechter oder linker Ideologie tun, viel
ause bleiben Der alte Tourismus der be- eher gibt CN eine pannung zwischen den
ginnenden Wohlstandsgesellschaft wollte „Kosmopoliten‘ und den „Lokalisten“.!®$
das Fremde allerdings nicht Zzu Tem Der Industrie ist die Fremdheit gleichgül-
aben, und die frühen TlauDer ıIn Ligna- t1g, S1e 11 die (Girenzen öffnen und ihre

und Caorle entrustelien sich darüber, „Reservearmee“ aufstocken: die mittel-
dass CS der Meeresküste nicht einmal ständische Wirtschaft 11 die (Girenzen lie-
ein ordentliches Wienerschnitzel CS - ber schließen, weil S1€ die Billigkonkurrenz
SCIl gab. Mittlerweile gibt CS es überall, fürchtet. Linke ntellektuelle betrachten
aber der CUuU«eCc Tourismus schätzt auch weılt jede Form VO  b Diversıtat als Bereicherung,
mehr das Ausgefallene, das Fremde. Frel- die Gewerkschaften wollen ingegen MOg-
ich ist In den Massenabfertigungs-Resorts lichst hohe Barrleren bauen, die eigene

1ente schützen. Oft wird ber Feind-die Fremdheit handsam reduziert, eine de-
korative, kompatible Fremdheit, angepasst 1C.  el geredet, CN In ahrheı
und anschlussfähig, eine undenorientier- Konkurrenz und Interessen geht.

Inszenlerung VO  b Fremdheit, die als sol- Xenophile und xenophobe (sruppen
che nicht erschrecken darf. Im gehobenen en allerdings oft einen Essentialismus

Vgl Ulrich eck Edgar Grande, Das kosmopolitische kuropa. Gesellschaft Uun: Politik ın der
/ weiten Moderne Edition / weite Moderne), Frankfurt 2005
Vgl Hans Zilian, Unglück 1m Glück. Überleben ın der Spafßsgesellschaft (Bibliothek der Un-
ruhe Uun: des Bewahrens 11), (Giraz- Wien 2005

233Prisching / Das gezähmte Fremde

17 Vgl. Ulrich Beck / Edgar Grande, Das kosmopolitische Europa. Gesellschaft  und Politik in der 
Zweiten Moderne (Edition Zweite Moderne), Frankfurt a. M. 2005.

18 Vgl. Hans G. Zilian, Unglück im Glück. Überleben in der Spaßgesellschaft  (Bibliothek der Un-
ruhe und des Bewahrens 11), Graz–Wien 2005.

hineinprojiziert. Wenn Zivilisierung die 

Zähmung von Leidenschaften bedeutet, so 

müssen bei weniger zivilisierten Menschen 

und Völkern diese Leidenschaften stärker 

und unmittelbarer vorhanden sein: Die 

eigene zivilisatorische Entsagung wird zum 

Vorzug des anderen. Freilich ist dies auch 

mit Gefährlichkeit verbunden, mit dem Ge-

fühl höherer Aggressivität; wenn dies nicht 

biologisch, sondern kulturell formuliert 

worden wäre, hätte es sogar eine gewisse 

empirische Berechtigung: Tatsächlich kom-

men die höheren Raten der Gewaltsamkeit 

bei türkischen Jugendlichen in Mitteleuro-

pa oder bei afroamerikanischen Kids nicht 

durch Zufall zustande, sie entsprechen den 

kulturell erwarteten Verhaltensweisen.

Die Langeweile einer Luxusgesell-

schaft wird nicht nur durch sexuelle Es-

kapaden durchbrochen, sondern auch 

durch vielfältige touristische Aktivitäten, 

die oft in attraktiv-exotische Dimensionen 

vorstoßen. Man fährt weg, weil man das 

Fremde will; sonst könnte man ja auch zu 

Hause bleiben. Der alte Tourismus der be-

ginnenden Wohlstandsgesellschaft wollte 

das Fremde allerdings nicht allzu fremd 

haben, und die frühen Urlauber in Ligna-

no und Caorle entrüsteten sich darüber, 

dass es an der Meeresküste nicht einmal 

ein ordentliches Wienerschnitzel zu es-

sen gab. Mittlerweile gibt es alles überall, 

aber der neue Tourismus schätzt auch weit 

mehr das Ausgefallene, das Fremde. Frei-

lich ist in den Massenabfertigungs-Resorts 

die Fremdheit handsam reduziert, eine de-

korative, kompatible Fremdheit, angepasst 

und anschlussfähig, eine kundenorientier-

te Inszenierung von Fremdheit, die als sol-

che nicht erschrecken darf. Im gehobenen 

Tourismus ist man exotismus-freundlicher. 

Dort dürfen es auch Safaris im Dschungel 

sein; und während man überall surfen 

kann, ist doch das Surfen auf der Flutwelle 

im Mündungsgebiet des Amazonas etwas 

ganz Besonderes.

Die kosmopolitische Ideologie17 ist in 

den besseren sozialen Schichten, auch in 

intellektuellen Kreisen, verbreitet, wäh-

rend die unteren sozialen Schichten dafür 

nicht recht zu begeistern sind. Die Ersteren 

sind allerdings durch Zuwanderung, die in 

hohem Maße unqualifizierte Arbeitskräfte 

ins Land bringt, nicht betroffen, im Unter-

schied zu den Letzteren. Natürlich gibt es 

gerade in den schwächeren Sozialschichten 

eine stupide Fremdenfeindlichkeit, die mit 

Panikattacken reagiert, sobald ein Schwar-

zer sichtbar wird. Aber natürlich sind auch 

ökonomische Interessen im Spiel: Es sind 

Konkurrenten um schlechte Arbeitsplät-

ze, billige Wohnungen und ordentliche 

Schulen für die Kinder. Das hat wenig mit 

rechter oder linker Ideologie zu tun, viel 

eher gibt es eine Spannung zwischen den 

„Kosmopoliten“ und den „Lokalisten“.18 

Der Industrie ist die Fremdheit gleichgül-

tig, sie will die Grenzen öffnen und ihre 

„Reservearmee“ aufstocken; die mittel-

ständische Wirtschaft will die Grenzen lie-

ber schließen, weil sie die Billigkonkurrenz 

fürchtet. Linke Intellektuelle betrachten 

jede Form von Diversität als Bereicherung, 

die Gewerkschaften wollen hingegen mög-

lichst hohe Barrieren bauen, um die eigene 

Klientel zu schützen. Oft wird über Feind-

lichkeit geredet, wo es in Wahrheit um 

Konkurrenz und Interessen geht.

Xenophile und xenophobe Gruppen 

haben allerdings oft einen Essentialismus 



234 Prisching Das gezähmte Fremde

des Fremden geme1nsam. Fremdenteindli- lich, und die Städte en sich nicht
che Bewegungen betonen die Andersartig- mıt schützenden aäallen umgeben
keit, und diese wird als unveränderlich Aber auch 1mM modernen Kontext bedeutet
und wesensgemäfßs angesehen: C6  „Sie sind der Fremde zunächst einmal Risiko, Un-
anders. Fremdentfreundlichkeit aAufßert sich einschätzbarkeit, Gefahr. Man weiß nicht,
oft In kulturrelativistischen Auffassungen, wI1Ie Fremde reagleren. Man kann nicht
denen zufolge alle remden Sıtten und SApe_n, OD S1€ Freunde oder Feinde Sind.
Gebräuche als unveränderliche und NOT- DIe Verständigung ist gebrochen, nicht
wendige Bestandteile der Kultur aufgefasst 1Ur AaUS sprachlichen Gründen, sondern
werden, und als solche sind S1€ der Kritik Urc. andere Sitten, erte und eltsich-
und dem Anpassungsdruck C6  „Sie ten. iıne harte Entgegensetzung findet
dürfen und sollen anders Se1INn. Im Aufßers- sich bei INsS Jünger: Der ()sten bedeutet
ten Fall werden auch die Menschenrechte Schicksalszwang, espotle, Willkür, Ma(fß-
relativiert, weil eben manche Kulturkreise losigkeit, Diktatur, der Westen dagegen
eine stärkere etonung der Gemeinschaft Freiheit, begrenzte Herrschaft, Sinn für

Lasten der Rechte des Individuums oder Ma({iß, Willensfreiheit. Fur den ()sten steht
eine unterschiedliche Auffassung ber die Dschingis Khan, für den Westen Alexan-

der Frau aufweisen. DIe nantast- der.!* Das sind Postulate, Wenn auch histo-
barkeit der Herkuntftskultur lässt manch- risch begründet; aber auch hinreichende
mal auch das Recht auf Aspekte einer empirische Untersuchungen finden
„fIremden Lebenswelt“ einer derartigen den Ländern der Europäischen N1ıoNnN
Verpflichtung für die Betroffenen werden, und möglichen Beitrittskandidaten
dass integrationswillige Immigranten als wesentliche Wertunterschiede, welche die
errater ihrer eigenen erkun angesehen Frage ach der Besonderheit Europas nicht
werden. DIies au auf eine Abstempelung als überflüssig erscheinen lassen.“9 er-
hinaus, die den Fremden nicht weniger In ings lässt sich die Frage nicht VO  b VOL.

Se1iINer Identität gefangen hält als die Ab- herein klären, OD CS sich In diesen Fällen
tatsächlic Kulturdifferenzen oderschottungsbemühungen fremdenteindli-

cher ersonen. Der Authentizitätsdiskurs Differenzen des Modernisierungsniveaus
kann auch ein ( efängnis bauen, In einer handelt

Welt, die VO Bild einer fiktiven Im harmlosen Fall sind Fremde e1n-
eımat zehrt, die CN In vielen Fällen gal Nn1ie fach anstrengend. Deshalb iedeln auch
egeben hat. Möglicherweise ist ein Hyb- Zuwanderer 1mM räumlichen Zusammen-
riditätsdiskurs zukunftsträchtiger als ein hang, und Studierende AaUuSs denselben Lan-
Authentizitätsdiskurs. dern verbringen den en mM1Le1-

nander. Man versteht einander besser. EsIn der unfreundlichen Artanftfe ist der
Fremde eine Bedrohung. Das War In {ra- bilden sich Ethnoscapes.“ Selbst Wenn IHNan

ditionellen Gesellschaften selbstverständ- den Kontakt mıt Fremden interessant,

Vgl YNS Jünger, ESSays Betrachtungen ZuUu!r e1t (Werke 5) Stuttgart 1960, 3911_.
Vgl Jurgen Gerhards Michael Hölscher, Kulturelle Unterschiede ın der Europäischen Un1lon.
E1ın Vergleich zwischen Mitgliedsländern, Beitrittskandidaten un: der JTürkei, Wiesbaden

21 Vgl Arjun Appadurai, Modernity AL large. Cultural DImensions of Globalization Public Worlds
1) Minneapolis Minn. 1996

234 Prisching / Das gezähmte Fremde

19 Vgl. Ernst Jünger, Essays I: Betrachtungen zur Zeit (Werke 5), Stuttgart 1960, 391ff .
20 Vgl. Jürgen Gerhards / Michael Hölscher, Kulturelle Unterschiede in der Europäischen Union. 

Ein Vergleich zwischen Mitgliedsländern, Beitrittskandidaten und der Türkei, Wiesbaden 
22006.

21 Vgl. Arjun Appadurai, Modernity at large. Cultural Dimensions of Globalization (Public Worlds 
1), Minneapolis Minn. 1996.

des Fremden gemeinsam. Fremdenfeindli-

che Bewegungen betonen die Andersartig-

keit, und diese wird als unveränderlich 

und wesensgemäß angesehen: „Sie“ sind 

anders. Fremdenfreundlichkeit äußert sich 

oft in kulturrelativistischen Auffassungen, 

denen zufolge alle fremden Sitten und 

Gebräuche als unveränderliche und not-

wendige Bestandteile der Kultur aufgefasst 

werden, und als solche sind sie der Kritik 

und dem Anpassungsdruck entzogen: „Sie“ 

dürfen und sollen anders sein. Im äußers-

ten Fall werden auch die Menschenrechte 

relativiert, weil eben manche Kulturkreise 

eine stärkere Betonung der Gemeinschaft 

zu Lasten der Rechte des Individuums oder 

eine unterschiedliche Auffassung über die 

Rolle der Frau aufweisen. Die Unantast-

barkeit der Herkunftskultur lässt manch-

mal auch das Recht auf Aspekte einer 

„fremden Lebenswelt“ zu einer derartigen 

Verpflichtung für die Betroffenen werden, 

dass integrationswillige Immigranten als 

Verräter ihrer eigenen Herkunft angesehen 

werden. Dies läuft auf eine Abstempelung 

hinaus, die den Fremden nicht weniger in 

seiner Identität gefangen hält als die Ab-

schottungsbemühungen fremdenfeindli-

cher Personen. Der Authentizitätsdiskurs 

kann auch ein Gefängnis bauen, in einer 

neuen Welt, die vom Bild einer fiktiven 

Heimat zehrt, die es in vielen Fällen gar nie 

gegeben hat. Möglicherweise ist ein Hyb-

riditätsdiskurs zukunftsträchtiger als ein 

Authentizitätsdiskurs.

In der unfreundlichen Variante ist der 

Fremde eine Bedrohung. Das war in tra-

ditionellen Gesellschaften selbstverständ-

lich, und die Städte haben sich nicht um-

sonst mit schützenden Wällen umgeben. 

Aber auch im modernen Kontext bedeutet 

der Fremde zunächst einmal Risiko, Un-

einschätzbarkeit, Gefahr. Man weiß nicht, 

wie Fremde reagieren. Man kann nicht 

sagen, ob sie Freunde oder Feinde sind. 

Die Verständigung ist gebrochen, nicht 

nur aus sprachlichen Gründen, sondern 

durch andere Sitten, Werte und Weltsich-

ten. Eine harte Entgegensetzung findet 

sich bei Ernst Jünger: Der Osten bedeutet 

Schicksalszwang, Despotie, Willkür, Maß-

losigkeit, Diktatur, der Westen dagegen 

Freiheit, begrenzte Herrschaft, Sinn für 

Maß, Willensfreiheit. Für den Osten steht 

Dschingis Khan, für den Westen Alexan-

der.19 Das sind Postulate, wenn auch histo-

risch begründet; aber auch hinreichende 

empirische Untersuchungen finden unter 

den Ländern der Europäischen Union 

und unter möglichen Beitrittskandidaten 

wesentliche Wertunterschiede, welche die 

Frage nach der Besonderheit Europas nicht 

als überflüssig erscheinen lassen.20 Aller-

dings lässt sich die Frage nicht von vorn-

herein klären, ob es sich in diesen Fällen 

tatsächlich um Kulturdifferenzen oder um 

Differenzen des Modernisierungsniveaus 

handelt.

Im harmlosen Fall sind Fremde ein-

fach anstrengend. Deshalb siedeln auch 

Zuwanderer im räumlichen Zusammen-

hang, und Studierende aus denselben Län-

dern verbringen den Abend gerne mitei-

nander. Man versteht einander besser. Es 

bilden sich Ethnoscapes.21 Selbst wenn man 

den Kontakt mit Fremden interessant, an-



Prisching Das gezähmte Fremde 235

regend und aufschlussreich findet, ist CS bar erfahrbar.  23 Amerika ist, der SC
doch gemütlicher, mıt vertrauten ersonen mMelıInsamen urzeln, Jängst einer frem-

SC1IN. Der Fremde ist riskant: den Welt geworden, und dennoch ist S1€
Das Risiko aben, geschichtlich gesehen, nicht tem weil S1€ mächtig ist, auch auf

der Ebene der „soft power”, der Attraktivi-beim Kontakt mıt Europäern allerdings In
den me1lsten Fällen hnehin die Fremden tat kultureller Bilder und Ideale.

Zygmunt Bauman ein hartes
Weltweite ommunikation lässt das Urteil: „Eine Gemeinschaft, die sich nicht

Fremde weniger Tem erscheinen, aber mehr ber ihre Gemeinsamkeit, sondern
die Undurchsichtigkeit der Spätmoderne ber die charfe Bewachung ihre (Girenzen
lässt das Fremde verdächtiger werden. DIe definiert: Verteidigungsgemeinschaften
wirkenden Kräfte werden immer 1ıIfuser, mıt bewaffneten Wächtern, kommerziellen

Sicherheitsdiensten und kontrollierten Zu-gerade die wirtschaftlichen Bewegungen
scheinen übermächtig und unentrinnbar, gangen; Penner und Obdachlose als Staats-
und Steuerungszentren („commanding feinde erstier Ordnung; Überführung VO  b

Ööffentlichen Plätzen In Hochsicherheits-heights”) und Akteure sind kaum ‚U-

machen. trakte, denen nicht jeder ugang hat;
DIe Abstufung der Fremdheit hat mıt ein Ööffentliches Leben, das nicht mehr auf

dem „Entwicklungsniveau’ un DIe ushandeln, sondern auf Segregation oder
Manager der Onzerne, die AaUuSs dem Aus- schlimmstenfalls Kriminalisierung VO  b

and kommen, sind ebenso wenI1g „fremd” Differenzen beruht das sind die grund-
wI1Ie die „natıve speakers”, die zeitweilig In legenden Dimensionen, In denen sich das
die chulen kommen. Amerika ist (ver- urbane Leben zurzeıt entwickelt.  24 Das ist
meintlich) nicht rem weil WITr die Städ- ohl übertrieben, CS gilt eher für amerika-

In vielen Kriminalfilmen durchwan- nische als für europäische Städte; doch als
dert en Vor em aber sind die USA negatıve Utopl1e kann IHNan CS 1mM Kopf be-
das Empire,““ und gegenüber der globalen halten.
Herrschaftszentrale sind auch die euUropäl-
schen Länder willig. Deshalb werden die
ökonomischen Spielregeln übernommen Dıe Fremdheit des Ichs
und nachgeahmt, bis CS ZU. großen Tas
kommt, und 1mM Wissenschaftsbetrieb DIe alte Frage, Was denn der Mensch Ssel, ist
zählen 1Ur och die englischsprachigen nicht 1Ur nicht entschieden, S1€ stellt sich
Datenbanken, bel leichthändigem Ver- angesichts wissenschaftlicher Er-
zicht auf jede eigene Kultur. Fremdheit ist kenntnisse als immer komplizierter he-
eine asymmetrische ac S1e hat OlflenDar Faus Auch €1 wollen WITFr allerdings
auch mıt Macht un „DIie universelle nicht ber die Erkenntnisse der KOgNI1-
Welt, hinter der die eigene symbolische tionswissenschaften oder der Gehirnfior-
Welt als provinziell zurücktreten I11USS, schung diskutieren also ei{wa die Frage CI -

wird eindeutig als amerikanisch ekodiler- Ortern, OD das Problem des freien Willens

Vgl Niall Ferguson, Cl'olossus. Ihe r1se and fall of the American empire, New 'ork 2005
Wolfgang Müller-Funk, Niemand Hause. ESSays Kultur, Globalisierung Uun: Oko-
nomle, Wiıen 2005, Aa
Zygmunt Bauman, Flüchtige Moderne (S. Anm. 16), 1131

235

22 Vgl. Niall Ferguson, Colossus. Th e rise and fall of the American empire, New York 2005.
23 Wolfgang Müller-Funk, Niemand zu Hause. Essays zu Kultur, Globalisierung und neuer Öko-

nomie, Wien 2005, 85.
24 Zygmunt Bauman, Flüchtige Moderne (s. Anm. 16), 113f.

Prisching / Das gezähmte Fremde

regend und aufschlussreich findet, so ist es 

doch gemütlicher, mit vertrauten Personen 

zusammen zu sein. Der Fremde ist riskant: 

Das Risiko haben, geschichtlich gesehen, 

beim Kontakt mit Europäern allerdings in 

den meisten Fällen ohnehin die Fremden 

getragen.

Weltweite Kommunikation lässt das 

Fremde weniger fremd erscheinen, aber 

die Undurchsichtigkeit der Spätmoderne 

lässt das Fremde verdächtiger werden. Die 

wirkenden Kräfte werden immer diffuser, 

gerade die wirtschaftlichen Bewegungen 

scheinen übermächtig und unentrinnbar, 

und Steuerungszentren („commanding 

heights“) und Akteure sind kaum auszu-

machen.

Die Abstufung der Fremdheit hat mit 

dem „Entwicklungsniveau“ zu tun. Die 

Manager der Konzerne, die aus dem Aus-

land kommen, sind ebenso wenig „fremd“ 

wie die „native speakers“, die zeitweilig in 

die Schulen kommen. Amerika ist (ver-

meintlich) nicht fremd, weil wir die Städ-

te in vielen Kriminalfilmen durchwan-

dert haben. Vor allem aber sind die USA 

das Empire,22 und gegenüber der globalen 

Herrschaftszentrale sind auch die europäi-

schen Länder willig. Deshalb werden die 

ökonomischen Spielregeln übernommen 

und nachgeahmt, bis es zum großen Crash 

kommt, und im Wissenschaftsbetrieb 

zählen nur noch die englischsprachigen 

Datenbanken, bei leichthändigem Ver-

zicht auf jede eigene Kultur. Fremdheit ist 

eine asymmetrische Sache. Sie hat offenbar 

auch mit Macht zu tun. „Die universelle 

Welt, hinter der die eigene symbolische 

Welt als provinziell zurücktreten muss, 

wird eindeutig als amerikanisch dekodier-

bar erfahrbar.“23 Amerika ist, trotz der ge-

meinsamen Wurzeln, längst zu einer frem-

den Welt geworden, und dennoch ist sie 

nicht fremd, weil sie mächtig ist, auch auf 

der Ebene der „soft power“, der Attraktivi-

tät kultureller Bilder und Ideale.

Zygmunt Bauman fällt ein hartes 

Urteil: „Eine Gemeinschaft, die sich nicht 

mehr über ihre Gemeinsamkeit, sondern 

über die scharfe Bewachung ihre Grenzen 

definiert; ‚Verteidigungsgemeinschaften‘ 

mit bewaffneten Wächtern, kommerziellen 

Sicherheitsdiensten und kontrollierten Zu-

gängen; Penner und Obdachlose als Staats-

feinde erster Ordnung; Überführung von 

öffentlichen Plätzen in Hochsicherheits-

trakte, zu denen nicht jeder Zugang hat; 

ein öffentliches Leben, das nicht mehr auf 

Aushandeln, sondern auf Segregation oder 

schlimmstenfalls Kriminalisierung von 

Differenzen beruht – das sind die grund-

legenden Dimensionen, in denen sich das 

urbane Leben zurzeit entwickelt.“24 Das ist 

wohl übertrieben, es gilt eher für amerika-

nische als für europäische Städte; doch als 

negative Utopie kann man es im Kopf be-

halten.

4. Die Fremdheit des Ichs

Die alte Frage, was denn der Mensch sei, ist 

nicht nur nicht entschieden, sie stellt sich 

– angesichts neuer wissenschaftlicher Er-

kenntnisse – als immer komplizierter he-

raus. Auch dabei wollen wir allerdings 

nicht über die Erkenntnisse der Kogni-

tionswissenschaften oder der Gehirnfor-

schung diskutieren (also etwa die Frage er-

örtern, ob das Problem des freien Willens 



226 Prisching Das gezähmte Fremde

entscheidbar geworden ist und welche WIS- verlangt, dass jeder Einzelne 1mM Normal-
fall überifordert 1st. Aber Institutionesenschaftliche Disziplin ZUFK Behandlung

der Frage zuständig ist), sondern ber die sich auflösen, bleibt 1U  b einmal 1Ur das
lebenspraktische Frage, WwIe denn die In- Individuum als Problemlöser, als ent-
Sassemn einer postmodernen Gesellschaft IU das sich es dreht.?® ach dem
mıt sich selbst Rande kommen. DIe Ende der großen Erzählungen ein
Schwierigkeiten, eine passable Identität Sinnhorizont, In den die eigene Identität
basteln,* WIE CS dem achwuchs 1mM elt- eingebettet werden kann.* Es bleibt 1Ur

alter der Individualisierung ANSESONNEN konsumistische Identität, vermarktlichte
wird, sind nicht überschätzen. Denn Subjektivität. In einem nihilistischen und
das Ich ist nicht mehr selbstverständlic. narzisstischen Zeitalter bleibt, steier
Man I11US5 In sich hineinhorchen, hinein- Selbstbeobachtung und Selbstbearbeitung,
kriechen, recherchieren und meditieren, die eigene Person frem«ed.® An der nel1g-

das authentische Substrat finden, NUuNg dieser trTemden Person wird earbei-
das „wahre Ich”. Vom Ausgangspunkt her tet S1e sich selbst hnlich machen, und Se1
ist das Ich „fremd”. Man kennt CS nicht CS Aufßerstenfalls (paradoxerweise) Urc.
und weiß CS nicht. Man 1111US55 CN finden schönheitschirurgische Schnipseleien.
und ausgestalten. DIe Verwöhnungsüber- Nicht 1Ur die Schwierigkeit, eine e1gE-
schüsse der Postmoderne“*® fießen In die 1E Identität basteln und diese sich als
Individulerung. selbstverständliche anzuelgnen, ist be-

In einer Multioptionsgesellschaft“', die wältigen, sondern auch och die Forde-
viele Möglichkeiten biletet und zulässt, ist LUunNng, diese Identität nicht verkrusten
dies keine eichte Aufgabe. war gibt CS lassen. S1e ist festzuhalten, weil IHNan

Muster für Lebensstile, aber ZUFK gleichen Ja nichts mehr hat, aber S1€ ist auch jeweils
eit vermiuittelt die Gesellschaft die are flüssig halten, weil S1€ wechselnden O1-
Botschaft, dass sich jeder Einzelne einer tuatiıonen angepasst werden 11155 eine „„1i-
gahız originellen, einzigartiıgen Persön- quide Identität“. Wer sich tatsächlic. auf
1C.  (1 entwickeln hätte. Somit besteht einen Lebensentwurf estlegt, ist nicht zeılt-
nicht 1Ur der Druck, dass eine Entschei- gemäfßs. Er I11US5 deshalb 1Ur tun, als tate
dung ber Jenen Lebensstil efällt werden CS Der Erfolg der Identitätskonstruk-
I11USS, welcher der Person entspricht, SO1- tion bemisst sich jedoch persönlichen
dern dass darüber hinaus eine „UNIQUE sel- Markterfolg, und fNexible Märkte brauchen
ling proposition‘ entwickelt werden I11USS, fNexible Persönlichkeiten. Deshalb bleibt
die ein derart es Ma{fß Originalität ein Hauch VO  u Fremdheit gegenüber dem

Vgl Ronald Hitzler, Existenzbastler als Erfolgsmenschen. Notizen ZUuU!T Ich-Jagd ın der Multi-
optionsgesellschaft, 1n Achim Brosziewski Thomas Samuel Fherle Christoph Maeder (Ho.)
Moderne /eiten. Reflexionen ZuUu!r Multioptionsgesellschaft, Konstanz 2001, 183—-197
Vgl efier Stoterdijk, chäume s Anm. 15), S{}
Vgl efier (1F0SS, DIie Multioptionsgesellschaft Edition Suhrkamp 1917), Frankfurt 1994
Vgl arl {to Hondrich, Der Neue Mensch Edition Suhrkamp 2287), Frankfurt 2001,

Vgl Gerhard Schulze, e beste aller Welten. Wohin bewegt sich Cdie Gesellschaft 1m J1l Jahr-
hundert Fischer Taschenbuch ), Frankfurt 2004

41
Vgl Christopher Lasch, Das Zeitalter des Narzifßmus (Campe-Paperback), Hamburg 1995
Vgl Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, Cambridge 2000

236

25 Vgl. Ronald Hitzler, Existenzbastler als Erfolgsmenschen. Notizen zur Ich-Jagd in der Multi-
optionsgesellschaft , in: Achim Brosziewski / Th omas Samuel Eberle / Christoph Maeder (Hg.): 
Moderne Zeiten. Refl exionen zur Multioptionsgesellschaft , Konstanz 2001, 183–197.

26 Vgl. Peter Sloterdijk, Schäume (s. Anm. 15), 802.
27 Vgl. Peter Gross, Die Multioptionsgesellschaft  (Edition Suhrkamp 1917), Frankfurt a. M. 1994.
28 Vgl. Karl Otto Hondrich, Der Neue Mensch (Edition Suhrkamp 2287), Frankfurt a. M. 2001, 

40.
29 Vgl. Gerhard Schulze, Die beste aller Welten. Wohin bewegt sich die Gesellschaft  im 21. Jahr-

hundert (Fischer Taschenbuch 16385), Frankfurt a. M. 2004.
30 Vgl. Christopher Lasch, Das Zeitalter des Narzißmus (Campe-Paperback), Hamburg 1995.
31 Vgl. Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, Cambridge 2000.

Prisching / Das gezähmte Fremde

entscheidbar geworden ist und welche wis-

senschaftliche Disziplin zur Behandlung 

der Frage zuständig ist), sondern über die 

lebenspraktische Frage, wie denn die In-

sassen einer postmodernen Gesellschaft 

mit sich selbst zu Rande kommen. Die 

Schwierigkeiten, eine passable Identität zu 

basteln,25 wie es dem Nachwuchs im Zeit-

alter der Individualisierung angesonnen 

wird, sind nicht zu überschätzen. Denn 

das Ich ist nicht mehr selbstverständlich. 

Man muss in sich hineinhorchen, hinein-

kriechen, recherchieren und meditieren, 

um das authentische Substrat zu finden, 

das „wahre Ich“. Vom Ausgangspunkt her 

ist das Ich „fremd“. Man kennt es nicht 

und weiß es nicht. Man muss es finden 

und ausgestalten. Die Verwöhnungsüber-

schüsse der Postmoderne26 fließen in die 

Individuierung.

In einer Multioptionsgesellschaft27, die 

viele Möglichkeiten bietet und zulässt, ist 

dies keine leichte Aufgabe. Zwar gibt es 

Muster für Lebensstile, aber zur gleichen 

Zeit vermittelt die Gesellschaft die klare 

Botschaft, dass sich jeder Einzelne zu einer 

ganz originellen, einzigartigen Persön-

lichkeit zu entwickeln hätte. Somit besteht 

nicht nur der Druck, dass eine Entschei-

dung über jenen Lebensstil gefällt werden 

muss, welcher der Person entspricht, son-

dern dass darüber hinaus eine „unique sel-

ling proposition“ entwickelt werden muss, 

die ein derart hohes Maß an Originalität 

verlangt, dass jeder Einzelne im Normal-

fall überfordert ist. Aber wo Institutionen 

sich auflösen, bleibt nun einmal nur das 

Individuum als Problemlöser, als Zent-

rum, um das sich alles dreht.28 Nach dem 

Ende der großen Erzählungen fehlt ein 

Sinnhorizont, in den die eigene Identität 

eingebettet werden kann.29 Es bleibt nur 

konsumistische Identität, vermarktlichte 

Subjektivität. In einem nihilistischen und 

narzisstischen Zeitalter bleibt, trotz steter 

Selbstbeobachtung und Selbstbearbeitung, 

die eigene Person fremd.30 An der Aneig-

nung dieser fremden Person wird gearbei-

tet: sie sich selbst ähnlich machen, und sei 

es äußerstenfalls (paradoxerweise) durch 

schönheitschirurgische Schnipseleien.

Nicht nur die Schwierigkeit, eine eige-

ne Identität zu basteln und diese sich als 

selbstverständliche anzueignen, ist zu be-

wältigen, sondern auch noch die Forde-

rung, diese Identität nicht verkrusten zu 

lassen. Sie ist festzuhalten, weil man sonst 

ja nichts mehr hat, aber sie ist auch jeweils 

flüssig zu halten, weil sie wechselnden Si-

tuationen angepasst werden muss: eine „li-

quide Identität“.31 Wer sich tatsächlich auf 

einen Lebensentwurf festlegt, ist nicht zeit-

gemäß. Er muss deshalb nur so tun, als täte 

er es. Der Erfolg der Identitätskonstruk-

tion bemisst sich jedoch am persönlichen 

Markterfolg, und flexible Märkte brauchen 

flexible Persönlichkeiten. Deshalb bleibt 

ein Hauch von Fremdheit gegenüber dem 



Prisching Das gezähmte Fremde R

eigenen „Ich‘ weil dieses doch immer auch SahzZ In der Gemeinschaft aufgehen; heute,
ZUFK Disposition steht, weil CS einer d- 1mM Zeitalter der Individualisierung, soll der
nenten Kenovlerung bedarf, weil CS einem Neue Mensch alle kollektiven Identitäts-
nicht werden cdlar{.“* merkmale abstreifen.“ Fur Gemeinschaft-

DIe Fremdheit gegenüber der eigenen 1C.  el bleibt dann wen1g übrig Es MAas
Person wird Urc. die Fremdheit 11- übertrieben se1IN, daraus Schlussfolgerun-
ber anderen ersonen erganzt: DIe jel- SCH ber Desintegrationsprozesse bzulei-
falt der UOptionen und die Unterschiedlich- ten; aber CN ware unlogisch anzunehmen,
keit der Individuen, WIE S1e zumindest als dass diese TOZESSsSE der Individualisierung
Idealfall dargestellt und als Forderung und Originalisierung nichts mıt ereinze-
die ungeren herangetragen wird, edeu- lung, Entfremdung und Distanzlerung der
tel zugleich, dass der Level der Fremdheit Individuen tun hätten.
zwischen den Individuen zunehmen 11155

Wenn jeder Einzelne gahız anders Sein soll
als SEe1IN Nächster, dann wird damıt ZW1- Der Autor Manfred Prisching, geb 1950 In
schen den ersonen eine geWwIlSSse Distanz Bruck/Mur, studierte Rechtswissenschaften
gESEIZT. Originale schauen auf sich selbst, und Volkswirtschaftsiehre und habilitierte
nicht auf die anderen. Narzıssten sehen sich 1985 für Soziologie. (astprofessuren
definitionsgemäfs 1Ur die eigene Person. den Unmntversitäaten alzburg, Innsbruck, 1MNZ
Wenn jeder SahzZ anders ist, verstehen Havard. Manfred Prisching ist Professor
S1e einander letztlich auch nicht gut Se1- für Soziologie der Karl-Franzen- MHNIVer-
nerzeılt, als manche den Sozialismus S$ITA. YAZ. Zahlreiche Preise und Publika-
glaubten, sollte der Neue Mensch jede IN - fionen, Soziologie, Wien-Köln-Graz
dividualistische Vorprägung verlieren und >] 995; Die McGesellschaft, YAZ 19985

Vgl Manfred Prisching, DIie zweidimensionale Gesellschaft s Anm 8)
Vgl arl {to Hondrich, Der Neue Mensch s Anm. 28), 41

237

32 Vgl. Manfred Prisching, Die zweidimensionale Gesellschaft  (s. Anm. 8).
33 Vgl. Karl Otto Hondrich, Der Neue Mensch (s. Anm. 28), 41.

Prisching / Das gezähmte Fremde

eigenen „Ich“, weil dieses doch immer auch 

zur Disposition steht, weil es einer perma-

nenten Renovierung bedarf, weil es einem 

nicht zu vertraut werden darf.32 

Die Fremdheit gegenüber der eigenen 

Person wird durch die Fremdheit gegen-

über anderen Personen ergänzt: Die Viel-

falt der Optionen und die Unterschiedlich-

keit der Individuen, wie sie zumindest als 

Idealfall dargestellt und als Forderung an 

die Jüngeren herangetragen wird, bedeu-

tet zugleich, dass der Level der Fremdheit 

zwischen den Individuen zunehmen muss. 

Wenn jeder Einzelne ganz anders sein soll 

als sein Nächster, dann wird damit zwi-

schen den Personen eine gewisse Distanz 

gesetzt. Originale schauen auf sich selbst, 

nicht auf die anderen. Narzissten sehen 

definitionsgemäß nur die eigene Person. 

Wenn jeder ganz anders ist, verstehen 

sie einander letztlich auch nicht gut. Sei-

nerzeit, als manche an den Sozialismus 

glaubten, sollte der Neue Mensch jede in-

dividualistische Vorprägung verlieren und 

ganz in der Gemeinschaft aufgehen; heute, 

im Zeitalter der Individualisierung, soll der 

Neue Mensch alle kollektiven Identitäts-

merkmale abstreifen.33 Für Gemeinschaft-

lichkeit bleibt dann wenig übrig. Es mag 

übertrieben sein, daraus Schlussfolgerun-

gen über Desintegrationsprozesse abzulei-

ten; aber es wäre unlogisch anzunehmen, 

dass diese Prozesse der Individualisierung 

und Originalisierung nichts mit Vereinze-

lung, Entfremdung und Distanzierung der 

Individuen zu tun hätten.

Der Autor: Manfred Prisching, geb. 1950 in 

Bruck/Mur, studierte Rechtswissenschaften 

und Volkswirtschaftslehre und habilitierte 

sich 1985 für Soziologie. Gastprofessuren an 

den Universitäten Salzburg, Innsbruck, Linz 

u. Havard. Manfred Prisching ist Professor 

für Soziologie an der Karl-Franzen-Univer-

sität Graz. Zahlreiche Preise und Publika-

tionen, u.a.: Soziologie, Wien–Köln–Graz 
31995; Die McGesellschaft, Graz 1998.


