ThPQ 157 (2009) 227-237

227

Manfred Prisching

Das gezahmte Fremde

# Zu den anthropologischen ,,Ur-Differenzen® zihlt mit Sicherheit auch die
Unterscheidung von ,,fremd“ und ,,bekannt® Seit jeher flofft das Fremde
Angst ein, 16st aber zugleich eine unwiderstehliche Faszination aus. Der
Grazer Soziologe Manfred Prisching wirft in seinem Essay einen spannen-
den wie grundlegenden Blick auf die ambivalente, paradoxale Erfahrung
des Fremden - im soziologischen Diskurs, in der Gesellschaft, im Umgang

mit den anderen und im eigenen Ich. (Redaktion)

Fremdheit ist, in mehrerlei Hinsicht, ein
unaufhebbares Schicksal des Menschen.
Schon die christliche Perspektive bekennt
dies im Kirchenlied: ,Ich bin ein Gast
auf Erden und hab hier keinen Stand; der
Himmel soll mir werden, da ist mein Va-
terland.“! Das barocke Lebensgefiihl der
unaufhebbaren Fremdheit im temporéren
Diesseits entspricht freilich nicht der Be-
findlichkeit in einer postmodernen Gesell-
schaft, der das ,ewige Leben weitgehend
abhanden gekommen ist. Aber ein wenig
diirfen wir uns auch fremd fiihlen, wenn
wir, angeleitet vom naturwissenschaftli-
chen Blick, von einem evolutionédren Zufall
der Menschwerdung ausgehen. Am Anfang
war der Zufall? Ein sinnloses Staubkorn im
Weltall? Das klingt auch nicht besonders
heimelig. Aber auch wenn wir uns auf das
Diesseits und auf die Gegenwart beschrin-
ken, kommen wir um die Schwierigkeiten
mit diesem prekéren Selbst- und Weltbe-
zug nicht herum: Wer kénnte sich, ange-
sichts der Komplexitit einer weitgehend
unverstandenen modernen oder post-
modernen Welt, darin anders als ,,fremd*

fithlen? Und selbst weitere Einschrankung
bringt keinen fremdheitsvermindernden
Erfolg: Wer konnte beim Blick in die eige-
ne Seele und Psyche anderes feststellen als
das Gefiihl der Fremdheit, der Unergriind-
lichkeit? ,Wir sind uns unbekannt, wir Er-
kennenden, wir selbst uns selbst: das hat
seinen guten Grund", sagt Friedrich Nietz-
sche in der Vorrede zur Genealogie der
Moral.? Ja wir sind uns nicht nur fremd,
wir sind uns unheimlich: Sigmund Freud
hat den Menschen aus seiner Selbstgewiss-
heit gerissen, er liefert uns nicht das Bild
eines aufgeklarten Verstandesmenschen,
sondern das eines von undurchschauten
Leidenschaften gebeutelten Individuums.
Wenn wir mit einer solchen philoso-
phisch-anthropologischen Grundlegung
starten, dann kann es nur besser werden.
Schliefilich leben wir; und sogar recht gut.
In der Lebenspraxis ist nicht alles fremd,
sondern manches; und anderes eben nicht.
Dann geht es sehr wohl um Kategorien wie
das Eigene und das Fremde, um Identitat
und Nicht-Identitat.> Die Menschen leben
in Ordnungsstrukturen, und zu diesen ge-

! Evangelisches Gesangbuch, Nr. 529; vgl. Gotteslob Nr. 626.

Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Vorrede 1, in: Giorgio Colli /| Mazzino Montinari
(Hg.), Friedrich Nietzsche. Kritische Studienausgabe in 15 Banden. Bd. 5, Miinchen #2005, 247.
Vgl. Julia Reuter, Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in der Soziologie des
Fremden (Sozialtheorie), Bielefeld 2002.



228

Prisching / Das gezihmte Fremde

horen, seit alters her, Gruppenbildungen.
Sobald Vergemeinschaftungen irgendwel-
cher Art, temporér oder permanent, statt-
finden, ist die Fremdheit nicht mehr all-
seitig, sondern differenziert: Wir oder Sie,
Innen oder Auflen, Gleichheit oder Ver-
schiedenheit, Nahe oder Distanz.

1. GriUnde fur den
Fremdheitsdiskurs

Gehen wir also noch einige Schritte naher
zur ,.erlebten Wirklichkeit®, die freilich al-
lemal hinter philosophischen Vertiefungen
zuriickbleibt. Fremdheit wire noch vor
zwei Jahrzehnten als sonderbares, ja kurio-
ses Thema betrachtet worden, wenn sich
Philosophen und Theologen, Sozialwis-
senschaftler und Kulturtheoretiker damit
befasst hitten; mittlerweile gehort es zu
den ,,hot spots“ in den gelehrten Diskur-
sen. Das hat mehrere Griinde.

Erstens ist die Welt vernetzt. Alles ist
iiberall sichtbar, alle Strome (von Kapital,
Information, Recht, Verbrechen, Drogen,
Moden, Filmen, Religionen, Terror) flie-
Ben iiber alle Grenzen. Alles, was einander
fremd ist, steht — wie nie zuvor - mitei-
nander in Verbindung, ja prallt aufeinan-
der. Plotzlich sind auch die Menschen in
Somalia oder Nigeria die ,,Néchsten®, um
die wir uns kiitmmern sollen; und ein paar
leichtsinnige Kredite in den USA reduzie-
ren die Spargelder der Mitteleuropder um
die Halfte.

Zweitens ist der Kalte Krieg zu Ende,
zumindest in seiner herkdmmlichen Form.
Er hat die Welt in zwei feindliche Systeme
geordnet, die ihre jeweilige Identitit un-

schwer in der Negation des jeweils anderen
Systems bestimmen konnten. Da wusste
man, wer man war — jedenfalls keiner aus
dem bolschewistischen Lager. Aber jetzt ist
der Gegner verschwunden und die Identi-
tatsfrage virulent. Plotzlich stehen ,alle”
auf der ,eigenen” Seite, auf der marktwirt-
schaftlich-demokratischen, weil sie schnell
reich werden wollen. Sind wir nun alle
eins, oder wie unterscheiden wir uns von-
einander?

Drittens ist die Logik der National-
staatlichkeit in Auflosung begriffen.* Die
Welt der abgeschlossenen Staats-Contai-
ner gibt es nicht mehr, politische Souve-
ranitat 1ost sich auf, und das lésst die Fra-
ge nach jenem ,Volk“ stellen, welches in
demokratischer Weise iiber sein eigenes
Geschick befinden soll. Schliefilich ist die
Demokratie nicht zufillig zur gleichen Zeit
entstanden wie die Nationalstaaten. Wer
sind ,wir, die wir iiber unseren eigenen
Kram entscheiden diirfen, wenn wir uns in
einem ,,multi-level governance system" be-
finden? Die Antwort diirfte so kompliziert
sein, wie der Begriff klingt.

Viertens gibt es eine neue Volkerwan-
derung. Der Clash of Civilizations® findet
deshalb nicht nur an den Berithrungslinien
der grofSen Kulturkreise statt, sondern auch
innerhalb der Kulturen, in multikulturellen
Gemengelagen, an der Peripherie der gro-
Ben Stadte. Die Welt ist tiberall. Fremdheit
begegnet uns nicht nur in CNN, sondern
viel eher noch in der Nachbarschaft. Nige-
rianer wohnen im néchsten Haus. Tiirken
servieren im italienischen Lokal. Muslime
beten ein paar Mal am Tag, und die siku-
larisierten Europder finden derlei Verhal-
ten mittlerweile irritierend. Die Ndhe zum

Vgl. Martin Albrow, Abschied vom Nationalstaat. Staat und Gesellschaft im Globalen Zeitalter

(Edition Zweite Moderne), Frankfurt a. M. 1998.
> Vgl. Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, New

York 71996.



Prisching / Das gezihmte Fremde

229

Fremden und zu den Fremden schafft eine
neue, ungewohnte Situation.

2. Die Fremdheit der Gesellschaft

Traditionelle Gesellschaften haben kaum
mit ,innerer Fremdheit zu tun, mit
Fremdheit gegeniiber sich selbst: mit lau-
fend neuen Dingen und Verfahren, mit
neuen Informationen und Personen. Viel-
mehr ist alles bekannt. Das Jahr lauft sei-
nen immergleichen Lauf. Der Lebenslauf
ist vorgezeichnet. ,Fremdes“ kommt nur
als Katastrophe oder Ungliick ins Spiel:
beim Uberfall feindlicher Stimme, Volker
oder Rauber. Es ist das Privileg Europas,
diese Routine durchbrochen zu haben:
durch die Priamiierung des innovativen
Geistes, durch die Wertschitzung von Ge-
staltungskraft, durch jenes dynamische
Element, welches die Erdoberfliche mit
unternehmerischem Geist in den letzten
Jahrhunderten veriandert hat. Denn auch
das Neue ist etwas Fremdes, etwas noch
nicht Dagewesenes, etwas Ungewohntes
oder Unbekanntes. Diese Mentalitat zielt
auf das Grenzenlose, auf eine fremde Zu-
kunft, auf eine bislang undenkbare andere
Gesellschaft. Sie hat Europa von anderen
Kulturen unterschieden. Europa ist mafSlos,
im Guten und Schlechten. Das verschafft
uns haltbare Hiiftgelenke und blitzschnel-
le Computer, kiinstliche Lebensmittel und
Karibik-Reisen. Und es ruiniert das Klima
der Erdkugel.

Diese Dynamik Europas hat die Welt
erobert. Die Welt wird flach.® Die einen

freuen sich auf die Weltgesellschaft, in der
die Fremdheit bestenfalls als touristische
Attraktion inszeniert wird, und sie stellen
sich die verflochtene Welt als ein dauerndes
multikulturelles Sommerfest vor, wo man
von den Gyros zu den Sushi, von der Piz-
za zum Vulcano-Schinken spaziert — und
vielleicht einmal von den gerdsteten Amei-
sen nascht. Die anderen erwarten infolge
kulturell-religioser Widerstiandigkeit, also
infolge fortbestehender Fremdheits- und
Ablehnungsgefiihle, einen Clash of Civili-
zations.” Auf der einen Seite heifSt das: Die
Bosnier sind faul und die Schwarzen sind
Drogenhéndler, und alle wollen ,,uns® aus-
nehmen. Auf der anderen Seite: Manche
Gesellschaften achten die Gebote Gottes,
und die westlichen leben in tiefster Siinde.

In der postmodernen Luxusgesell-
schaft, in den europdisierten Teilen der
Welt, ist das Europiisch-Visiondre zum
Konsumtiven herabgestuft worden.® Uber
eine ,bessere Gesellschaft“ wird nicht
mehr diskutiert. Auch nicht iiber das ,,gute
Leben, das klingt so betulich. Lieber schon
tiber den ndchsten Urlaub, iiber den Um-
satz des nidchsten Weihnachtsgeschiftes,
iber die Immobilienpreise. Das Neue wird
geliebt, weil es das Neue ist. Die Gesell-
schaft ist offen fiir ungeplante Ereignisse,
Produkte und Erlebnisse; offen, weil sie
fur alles offen ist. Das Innovative, das zu
Beginn ja auch immer fremd ist, wird um
seiner selbst willen geschitzt. Tatsdchlich
miissen die Neuigkeiten angeeignet wer-
den, sie miissen vom Status des Fremden
in den Status des Eigenen iiberfiihrt wer-
den. Wenn sich die Modefarbe von Orange

6 Vgl. Thomas L. Friedman, Die Welt ist flach. Eine kurze Geschichte des 21. Jahrhunderts (Suhr-
kamp-Taschenbuch 3964), Frankfurt a. Main 2008.

2005.

Geisteshaltung, Wiesbaden 2006.

Vgl. Jens Becker, Weltgesellschaft. Eine Einfiihrung in die zentralen Konzepte, Wiesbaden

Vgl. Manfred Prisching, Die zweidimensionale Gesellschaft. Ein Essay zur neokonsumistischen



230

Prisching / Das gezihmte Fremde

zu Pink wandelt, dann ist die letztere Far-
be zunichst fremd (und deshalb zunéchst
schockierend und dann attraktiv); sie wird
angeeignet, zum Eigenen; und wenn sie es
geworden ist, ist sie bereits langweilig und
ablosereif. Dann kann man das ganze Zeug
wegwerfen, mit aller Sorgfalt in die ge-
trennten Miillcontainer; man weif$ ohne-
hin nicht, wohin mit dem Nachschub, den
man eigentlich auch nicht braucht. Wir
zéhmen die Fremdheit, und wir suchen
nach neuen Reizen.

Manche Produkte bleiben
fremd: Wer das umfangreiche Handbuch
fir die Audio-Anlage nicht wochenlang
studiert, dem werden die meisten Mog-
lichkeiten des technischen Wunderdings
verschlossen bleiben. Den meisten Men-
schen allerdings geht es ohnehin nur um
die Moglichkeit, dass die Apparatur iiber
alle Maflen leistungsfihig und vielseitig
ist, und diese Moglichkeit muss gar nicht
praktiziert oder bewiltigt werden. Das Ge-
rat darf ruhig fremd bleiben; schliefllich
ist es in einer durchgehend technisierten

immer

Gesellschaft unausweichlich, dass man der
ganzen gigantischen Maschinerie gegen-
iiber fremd bleibt. Man versteht die Appa-
raturen, von denen man ein Teil ist, nicht.
Wer weif8 denn schon, wie die Straflenbahn
oder der Geschirrspiiler funktioniert? Das
ist ein Beispiel fir gezihmte Fremdheit:
Die ganze Welt ist fremd, selbst jene Din-
ge, mit denen man alltiglich zu tun hat;
aber das ist zum Gebrauch als Organersatz’

auch nicht notig. Deshalb ist auch die An-
kiindigung iibertrieben, dass wir uns in
eine ,Wissensgesellschaft’ hineinbewe-
gen: Natlirlich sind wir von technischen
Hochleistungsgerdten und Bildschirmen
umgeben, deshalb miissen wir aber kei-
neswegs wissen, wie sie funktionieren. Die
Wissensgesellschaft kann durchaus weitge-
hend idiotenresistent ausgestaltet werden.
Die Maschinen machen das dann schon.
Die Produktion von Fremdheit steigt
allerdings auch durch den Velozitdtsfuror
der Postmoderne." Die Geschwindigkeit
des Wandels hat sich (nicht zuletzt zum
Zwecke der Maximierung des Giiterdurch-
satzes) gesteigert. Das erhoht den Fremd-
heitsgrad der Gesellschaft, die immer
wieder neue Inszenierungen ihrer selbst
erschafft. Niemand wird in einem archi-
tektonischen Umfeld erwachsen, welches
ihm aus der Kindheit vertraut war; denn
die gewohnten Gebédude, Laden und Gas-
sen haben langst ihr Gesicht gedndert. Man
muss gar nicht die steigende Mobilitdt der
Menschen bemiithen, um darzutun, dass
sie in einer geschichtlich unvergleichbaren
Weise in der Fremdheit leben.'* Sie tun dies
selbst dann, wenn sie raumlich stabil sind
- eines jener Privilegien, die man sich in
einer postmodernen Gesellschaft nur noch
selten leisten kann. Denn Mobilitat wird
angepriesen und gefordert: die Bereitschaft,
jederzeit Familie, Verwandte und Freunde
aufzugeben, um sich an einen anderen Ort,
zu einem besseren Job, zu einem hoheren

Vgl. Arnold Gehlen, Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische Probleme in der

industriellen Gesellschaft (Rowohlts deutsche Enzyklopadie — Sachgebiet Soziologie 53), Ham-

burg 1957.
10

furt a. M. 1994.
11

Vgl. Nico Stehr, Arbeit, Eigentum und Wissen. Zur Theorie von Wissensgesellschaften, Frank-

Vgl. Manfred Osten, ,,Alles veloziferisch® oder Goethes Entdeckung der Langsamkeit. Zur Mo-

dernitat eines Klassikers im 21. Jahrhundert, Frankfurt a. Main 2004.
12 Vgl. Vance O. Packard, Die ruhelose Gesellschaft. Ursachen und Folgen der heutigen Mobilitit,

Diisseldorf-Wien 1973.



Prisching / Das gezihmte Fremde

231

Einkommen, zu besseren Aufstiegschan-
cen zu verlagern - in die Fremde."” Wer zu
den Insidern der Zukunftsgesellschaft ge-
horen will, der muss jede Vertrautheit auf-
geben, jede soziale Beziehung jederzeit zur
Disposition zu stellen bereit sein — Einbet-
tungsverzicht und Fremdheitsbereitschaft.

3. Die Fremdheit der Anderen

Die Globalisierung mischt die Volker und
Kulturen. Es kommt in Beriihrung, was
bisher getrennt war. Fremdheit gab es bis-
lang nur in den Zonen der Beriihrung,
zwischen den Stimmen, Volkerschaften,
Kulturkreisen, an den Grenzen, in den
Uberlappungsgebieten. Seit die Welt je-
doch zum Dorf geworden ist, ist das Frem-
de allgegenwirtig.'*

Zwei extreme Haltungen beschreiben
die Spannweite, innerhalb derer sich die
Wirklichkeit abspielt. Auf der einen Seite
sind die engagierten Multikulturalisten: Die
Welt wichst zusammen; das Fremde lieben
wir; wir umarmen die Welt; mit ein we-
nig gutem Willen gibt es keine Probleme.
Auf der anderen Seite sind die Container-
People, die Uterotopisten', die Wir-Hoh-
len-Bewohner: Wir sind wir; wir wollen
die anderen nicht in unserem Land oder
in unserer Stadt; wir wollen unsere Iden-
titat bewahren; keine Fremden mehr. Die
Ersteren schieben alle Probleme, die sehr
wohl beim Zusammenleben mit Fremden
entstehen, von sich. Die Letzteren verdran-
gen, dass die grofle Abschlieffung gegen
die Welt nicht funktioniert und nicht mehr
hergestellt werden kann.

Wenn die Verdringung auf die eine
und auf die andere Weise nicht funktio-
niert, dann stellt sich die Frage nach dem
Umgang mit dem Fremden. Wiederum gibt
es zwei extreme Positionen und die Wirk-
lichkeit dazwischen. Auf der einen Seite
das Postulat der vollstindigen Integration
im Sinne der Assimilation. Fremde sollen
sich einfiigen in die Aufnahmegesellschaft,
und der Integrationserfolg zeigt sich daran,
dass sie als Fremde nicht mehr kenntlich
sind; so wie Skandinavier und Deutsche
in der amerikanischen Gesellschaft aufge-
gangen sind. Muslime sind demzufolge im
deutschsprachigen Raum integriert, wenn
sie Schweinsbraten mit Bier zur Lieblings-
speise erklaren. Auf der anderen Seite das
Postulat der Ausgrenzung, der Exklusion,
zumindest der Segmentierung. In einer
negativen Perspektive vertreten jene die-
ses Postulat, welche die Fremden, wenn
sie denn schon im Lande sind, in ihre Be-
zirke verbannen wollen. In einer positiven
Perspektive wird das Postulat von jenen
vertreten, die in guter Absicht Auslandern
ein Leben unter den gewohnten kulturel-
len Umstanden erméglichen mdchten, sie
aber auf diese Rolle auch festlegen: Gettoi-
sierung als Reservat oder als Habitat.

Irgendwo zwischen diesen Extremen
kommen wir zur beschrinkten oder ge-
zdhmten Fremdheit. Es ist eine Fremdheit,
mit der man sich arrangieren kann; eine
kompatible Fremdheit; eine Fremdheit,
die nicht mehr abstofSend, sondern még-
licherweise sogar attraktiv, jedenfalls aber
tolerabel erscheint; eine Fremdheit, die wir
uns nicht angeeignet haben, in dem Sinne,
dass sie Eingang in das Eigene gefunden

13 Vgl. Richard Sennett, Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin 71998.

Vgl. Manfred Prisching (Hg.), Bestseller Globalisierung. Wirtschaftliche Verflechtungen zwi-

schen Euphorie und Polemik (Sozialethik der Osterreichischen Forschungsgemeischaft 5),

Wien 2002.

15" Vgl. Peter Sloterdijk, Schaume. Plurale Sphirologie (Sphiren 3), Frankfurt a. M. 2004.



232

Prisching / Das gezihmte Fremde

hat, sondern eine solche, die wir als fort-
bestehende Fremdheit in den Horizont des
Verstehens und Akzeptierens eingebaut ha-
ben. Eine Fremdheit, die uns nicht mehr so
fremd ist, ohne dass sie doch zum Eigenen
geworden wire. Eine Fremdheit, vor der
wir uns nicht mehr fiirchten, weil sie be-
rechenbar geworden ist, und die wir nicht
mehr verabscheuen, weil wir sie gewohnt
geworden sind, auch wenn Reste des Un-
verstandlichen bleiben.

Segmentierungen werden allerdings
auch auf der einheimischen Seite {iblich.
In vielen Lindern, in denen Unsicherheit
herrscht, ziehen sich die besser gestellten
Schichten in ,,gated communities® zuriick:
in Siedlungen, die durch Zaune, elektroni-
sche Uberwachung und Sicherheitsperso-
nal abgeschlossen werden. In diesen Fes-
tungen gibt es alles, was man zum Leben
braucht, Shops und Kirchen, Restaurants
und Tennisplétze, Spielplatze und Gemein-
schaftseinrichtungen anderer Art. In einer
Welt der Polarisierung ist es eine Selbst-
Gettoisierung, welche die sonderbar anzu-
sehenden Fremden aus den schlechteren
Vierteln der Stadt ausschlieit. Auch die
Einkaufswelten werden differenziert; die
besseren und die schlechteren Malls, alle
aber als privat-offentliche Sicherheitsrau-
me ausgestaltet, aus denen Bettler und an-
dere zwielichtige Gestalten hinausgewiesen
werden. Das ist bequem, es kommt aber
auch paranoiden Verfolgungsgefiihlen ent-
gegen: die Schuld an beliebigen Problemen
tragen ja heute nicht mehr die Geister und
Kobolde, der bose Blick und der Teufel,
sondern Betriiger und Vagabunden, Ter-
roristen und Vandalisten, Gewalttiter und
Drogenhéndler - kurz: Fremde.'¢

Gleichzeitig gilt das Gegenteil: Die
Fremdheit der anderen hat immer auch

etwas Attraktives gehabt. Die Pioniere der
Welterkundung haben sich iiber die An-
dersartigkeit gewundert, wenn sie diese
nicht gleich eliminiert haben; und natiir-
lich haben sie das Fremde mit Vorliebe als
das weniger Entwickelte angesehen. Aber
der Exotismus hat gereizt. Die Adeligen
haben in den Schléssern ihre ,chinesi-
schen Zimmer® eingerichtet. Weil man
aber insgesamt nicht viel iiber andere Kul-
turen wusste, hat man allerhand Geheim-
nisse und Vorurteile in sie hinein gestopft,
zum Besseren und zum Schlechteren. Xe-
nophobie und Xenophilie hat es immer als
parallele Perspektiven gegeben.

In der freundlichen Variante hat man
die Kritik an der eigenen Gesellschaft zur
Lobpreisung der anderen verwandelt. Das
Fremde wurde als das eigene Verlorene, als
das Authentische dargestellt. Dort finden
sich die besseren Individuen und die bes-
sere Gesellschaft: die Tradition des ,edlen
Wilden®. Wir finden sie bei Jean-Jacques
Rousseau und Denis Diderot — oder auch
bei Karl May, bei manchen Vertretern
der Hippie- und Griinen-Generation und
gegenwartigen Multikulturalisten. Seit der
Industrialisierung wurde wahrgenommen,
dass die Menschen in der entwickelten Ge-
sellschaft in einer zunehmend kiinstlichen
Welt leben, entfremdet von der Natur; und
dieser Verlust wurde in die Bewunderung
der Naturverbundenheit einfacher Volker
umgemiinzt. Es ist fiilr moderne Menschen
eine Fremdheit, die allerdings deswegen
nicht so fremd ist, weil sie auch als eigene
Vergangenheit vorgestellt wird. Sie ist nur
fremd geworden, zum Schaden der Men-
schen.

Aber auch andere Elemente wurden
(in biologischen, psychologischen und kul-
turellen Argumentationen) in die Fremden

16 Zygmunt Bauman, Fliichtige Moderne (Edition Suhrkamp 2447), Frankfurt a. M. 2003, 110fF.



Prisching / Das gezihmte Fremde

233

hineinprojiziert. Wenn Zivilisierung die
Zahmung von Leidenschaften bedeutet, so
miissen bei weniger zivilisierten Menschen
und Volkern diese Leidenschaften stéirker
und unmittelbarer vorhanden sein: Die
eigene zivilisatorische Entsagung wird zum
Vorzug des anderen. Freilich ist dies auch
mit Gefahrlichkeit verbunden, mit dem Ge-
fithl hoherer Aggressivitit; wenn dies nicht
biologisch, sondern kulturell formuliert
worden wire, hitte es sogar eine gewisse
empirische Berechtigung: Tatséchlich kom-
men die hoheren Raten der Gewaltsamkeit
bei tiirkischen Jugendlichen in Mitteleuro-
pa oder bei afroamerikanischen Kids nicht
durch Zufall zustande, sie entsprechen den
kulturell erwarteten Verhaltensweisen.

Die Langeweile einer Luxusgesell-
schaft wird nicht nur durch sexuelle Es-
kapaden durchbrochen, sondern auch
durch vielfiltige touristische Aktivititen,
die oft in attraktiv-exotische Dimensionen
vorstoflen. Man fahrt weg, weil man das
Fremde will; sonst konnte man ja auch zu
Hause bleiben. Der alte Tourismus der be-
ginnenden Wobhlstandsgesellschaft wollte
das Fremde allerdings nicht allzu fremd
haben, und die frithen Urlauber in Ligna-
no und Caorle entriisteten sich dariiber,
dass es an der Meereskiiste nicht einmal
ein ordentliches Wienerschnitzel zu es-
sen gab. Mittlerweile gibt es alles tiberall,
aber der neue Tourismus schitzt auch weit
mehr das Ausgefallene, das Fremde. Frei-
lich ist in den Massenabfertigungs-Resorts
die Fremdheit handsam reduziert, eine de-
korative, kompatible Fremdheit, angepasst
und anschlussfihig, eine kundenorientier-
te Inszenierung von Fremdheit, die als sol-
che nicht erschrecken darf. Im gehobenen

Tourismus ist man exotismus-freundlicher.
Dort diirfen es auch Safaris im Dschungel
sein; und wiahrend man iberall surfen
kann, ist doch das Surfen auf der Flutwelle
im Miindungsgebiet des Amazonas etwas
ganz Besonderes.

Die kosmopolitische Ideologie ist in
den besseren sozialen Schichten, auch in
intellektuellen Kreisen, verbreitet, wih-
rend die unteren sozialen Schichten dafiir
nicht recht zu begeistern sind. Die Ersteren
sind allerdings durch Zuwanderung, die in
hohem Mafe unqualifizierte Arbeitskrafte
ins Land bringt, nicht betroffen, im Unter-
schied zu den Letzteren. Natiirlich gibt es
gerade in den schwiécheren Sozialschichten
eine stupide Fremdenfeindlichkeit, die mit
Panikattacken reagiert, sobald ein Schwar-
zer sichtbar wird. Aber natiirlich sind auch
okonomische Interessen im Spiel: Es sind
Konkurrenten um schlechte Arbeitsplat-
ze, billige Wohnungen und ordentliche
Schulen fiir die Kinder. Das hat wenig mit
rechter oder linker Ideologie zu tun, viel
eher gibt es eine Spannung zwischen den
»,Kosmopoliten® und den ,Lokalisten“'®
Der Industrie ist die Fremdheit gleichgiil-
tig, sie will die Grenzen 6ffnen und ihre
»Reservearmee” aufstocken; die mittel-
stindische Wirtschaft will die Grenzen lie-
ber schliefien, weil sie die Billigkonkurrenz
firchtet. Linke Intellektuelle betrachten
jede Form von Diversitit als Bereicherung,
die Gewerkschaften wollen hingegen mog-
lichst hohe Barrieren bauen, um die eigene
Klientel zu schiitzen. Oft wird {iber Feind-
lichkeit geredet, wo es in Wahrheit um
Konkurrenz und Interessen geht.

Xenophile und xenophobe Gruppen
haben allerdings oft einen Essentialismus

7 Vgl. Ulrich Beck | Edgar Grande, Das kosmopolitische Europa. Gesellschaft und Politik in der
Zweiten Moderne (Edition Zweite Moderne), Frankfurt a. M. 2005.
'8 Vgl. Hans G. Zilian, Ungliick im Gliick. Uberleben in der Spafigesellschaft (Bibliothek der Un-

ruhe und des Bewahrens 11), Graz—Wien 2005.



234

Prisching / Das gezihmte Fremde

des Fremden gemeinsam. Fremdenfeindli-
che Bewegungen betonen die Andersartig-
keit, und diese wird als unverdnderlich
und wesensgemaf3 angesehen: ,,Sie“ sind
anders. Fremdenfreundlichkeit duflert sich
oft in kulturrelativistischen Auffassungen,
denen zufolge alle fremden Sitten und
Gebréduche als unverinderliche und not-
wendige Bestandteile der Kultur aufgefasst
werden, und als solche sind sie der Kritik
und dem Anpassungsdruck entzogen: ,,Sie®
diirfen und sollen anders sein. Im duflers-
ten Fall werden auch die Menschenrechte
relativiert, weil eben manche Kulturkreise
eine stirkere Betonung der Gemeinschaft
zu Lasten der Rechte des Individuums oder
eine unterschiedliche Auffassung tiber die
Rolle der Frau aufweisen. Die Unantast-
barkeit der Herkunftskultur lasst manch-
mal auch das Recht auf Aspekte einer
»fremden Lebenswelt“ zu einer derartigen
Verpflichtung fiir die Betroffenen werden,
dass integrationswillige Immigranten als
Verriter ihrer eigenen Herkunft angesehen
werden. Dies lauft auf eine Abstempelung
hinaus, die den Fremden nicht weniger in
seiner Identitit gefangen hilt als die Ab-
schottungsbemithungen fremdenfeindli-
cher Personen. Der Authentizititsdiskurs
kann auch ein Gefingnis bauen, in einer
neuen Welt, die vom Bild einer fiktiven
Heimat zehrt, die es in vielen Fillen gar nie
gegeben hat. Moglicherweise ist ein Hyb-
riditdtsdiskurs zukunftstrachtiger als ein
Authentizitdtsdiskurs.

In der unfreundlichen Variante ist der
Fremde eine Bedrohung. Das war in tra-
ditionellen Gesellschaften selbstverstind-

lich, und die Stddte haben sich nicht um-
sonst mit schiitzenden Willen umgeben.
Aber auch im modernen Kontext bedeutet
der Fremde zunichst einmal Risiko, Un-
einschitzbarkeit, Gefahr. Man weif3 nicht,
wie Fremde reagieren. Man kann nicht
sagen, ob sie Freunde oder Feinde sind.
Die Verstindigung ist gebrochen, nicht
nur aus sprachlichen Griinden, sondern
durch andere Sitten, Werte und Weltsich-
ten. Eine harte Entgegensetzung findet
sich bei Ernst Jiinger: Der Osten bedeutet
Schicksalszwang, Despotie, Willkiir, Maf3-
losigkeit, Diktatur, der Westen dagegen
Freiheit, begrenzte Herrschaft, Sinn fiir
Maf3, Willensfreiheit. Fiir den Osten steht
Dschingis Khan, fiir den Westen Alexan-
der.”” Das sind Postulate, wenn auch histo-
risch begriindet; aber auch hinreichende
empirische Untersuchungen finden unter
den Liéndern der Europdischen Union
und unter moglichen Beitrittskandidaten
wesentliche Wertunterschiede, welche die
Frage nach der Besonderheit Europas nicht
als tberfliissig erscheinen lassen.® Aller-
dings ldsst sich die Frage nicht von vorn-
herein kldren, ob es sich in diesen Fillen
tatsichlich um Kulturdifferenzen oder um
Differenzen des Modernisierungsniveaus
handelt.

Im harmlosen Fall sind Fremde ein-
fach anstrengend. Deshalb siedeln auch
Zuwanderer im raumlichen Zusammen-
hang, und Studierende aus denselben Lan-
dern verbringen den Abend gerne mitei-
nander. Man versteht einander besser. Es
bilden sich Ethnoscapes.”* Selbst wenn man
den Kontakt mit Fremden interessant, an-

9" Vgl. Ernst Jiinger, Essays I: Betrachtungen zur Zeit (Werke 5), Stuttgart 1960, 391fF.

20

Vgl. Jiirgen Gerhards | Michael Holscher, Kulturelle Unterschiede in der Europdischen Union.

Ein Vergleich zwischen Mitgliedslindern, Beitrittskandidaten und der Tiirkei, Wiesbaden

22006.
21

1), Minneapolis Minn. 1996.

Vgl. Arjun Appadurai, Modernity at large. Cultural Dimensions of Globalization (Public Worlds



Prisching / Das gezihmte Fremde

235

regend und aufschlussreich findet, so ist es
doch gemiitlicher, mit vertrauten Personen
zusammen zu sein. Der Fremde ist riskant:
Das Risiko haben, geschichtlich gesehen,
beim Kontakt mit Européern allerdings in
den meisten Fillen ohnehin die Fremden
getragen.

Weltweite Kommunikation ldsst das
Fremde weniger fremd erscheinen, aber
die Undurchsichtigkeit der Spitmoderne
lasst das Fremde verdéchtiger werden. Die
wirkenden Krifte werden immer diffuser,
gerade die wirtschaftlichen Bewegungen
scheinen iibermichtig und unentrinnbar,
und Steuerungszentren (,commanding
heights) und Akteure sind kaum auszu-
machen.

Die Abstufung der Fremdheit hat mit
dem ,Entwicklungsniveau® zu tun. Die
Manager der Konzerne, die aus dem Aus-
land kommen, sind ebenso wenig ,,fremd*
wie die ,,native speakers®, die zeitweilig in
die Schulen kommen. Amerika ist (ver-
meintlich) nicht fremd, weil wir die Stad-
te in vielen Kriminalfilmen durchwan-
dert haben. Vor allem aber sind die USA
das Empire,** und gegeniiber der globalen
Herrschaftszentrale sind auch die europii-
schen Léander willig. Deshalb werden die
okonomischen Spielregeln iibernommen
und nachgeahmt, bis es zum grofien Crash
kommt, und im Wissenschaftsbetrieb
zéhlen nur noch die englischsprachigen
Datenbanken, bei leichthiandigem Ver-
zicht auf jede eigene Kultur. Fremdheit ist
eine asymmetrische Sache. Sie hat offenbar
auch mit Macht zu tun. ,Die universelle
Welt, hinter der die eigene symbolische
Welt als provinziell zuriicktreten muss,
wird eindeutig als amerikanisch dekodier-

22
23

nomie, Wien 2005, 85.
24

bar erfahrbar.“”® Amerika ist, trotz der ge-
meinsamen Wurzeln, ldngst zu einer frem-
den Welt geworden, und dennoch ist sie
nicht fremd, weil sie méchtig ist, auch auf
der Ebene der ,,soft power, der Attraktivi-
tat kultureller Bilder und Ideale.

Zygmunt Bauman fillt ein hartes
Urteil: ,,Eine Gemeinschaft, die sich nicht
mehr tiber ihre Gemeinsamkeit, sondern
tiber die scharfe Bewachung ihre Grenzen
definiert; Verteidigungsgemeinschaften'
mit bewaffneten Wichtern, kommerziellen
Sicherheitsdiensten und kontrollierten Zu-
gangen; Penner und Obdachlose als Staats-
feinde erster Ordnung; Uberfithrung von
offentlichen Plitzen in Hochsicherheits-
trakte, zu denen nicht jeder Zugang hat;
ein offentliches Leben, das nicht mehr auf
Aushandeln, sondern auf Segregation oder
schlimmstenfalls Kriminalisierung von
Differenzen beruht - das sind die grund-
legenden Dimensionen, in denen sich das
urbane Leben zurzeit entwickelt.“* Das ist
wohl iibertrieben, es gilt eher fiir amerika-
nische als fiir europdische Stadte; doch als
negative Utopie kann man es im Kopf be-
halten.

4. Die Fremdheit des Ichs

Die alte Frage, was denn der Mensch sei, ist
nicht nur nicht entschieden, sie stellt sich
- angesichts neuer wissenschaftlicher Er-
kenntnisse — als immer komplizierter he-
raus. Auch dabei wollen wir allerdings
nicht tber die Erkenntnisse der Kogni-
tionswissenschaften oder der Gehirnfor-
schung diskutieren (also etwa die Frage er-
ortern, ob das Problem des freien Willens

Vgl. Niall Ferguson, Colossus. The rise and fall of the American empire, New York 2005.
Wolfgang Miiller-Funk, Niemand zu Hause. Essays zu Kultur, Globalisierung und neuer Oko-

Zygmunt Bauman, Flichtige Moderne (s. Anm. 16), 113f.



236

Prisching / Das gezihmte Fremde

entscheidbar geworden ist und welche wis-
senschaftliche Disziplin zur Behandlung
der Frage zustdndig ist), sondern iiber die
lebenspraktische Frage, wie denn die In-
sassen einer postmodernen Gesellschaft
mit sich selbst zu Rande kommen. Die
Schwierigkeiten, eine passable Identitét zu
basteln,” wie es dem Nachwuchs im Zeit-
alter der Individualisierung angesonnen
wird, sind nicht zu iberschitzen. Denn
das Ich ist nicht mehr selbstverstandlich.
Man muss in sich hineinhorchen, hinein-
kriechen, recherchieren und meditieren,
um das authentische Substrat zu finden,
das ,wahre Ich® Vom Ausgangspunkt her
ist das Ich ,fremd“ Man kennt es nicht
und weify es nicht. Man muss es finden
und ausgestalten. Die Verwohnungsiiber-
schiisse der Postmoderne® flieffen in die
Individuierung.

In einer Multioptionsgesellschaft”, die
viele Moglichkeiten bietet und zulésst, ist
dies keine leichte Aufgabe. Zwar gibt es
Muster fiir Lebensstile, aber zur gleichen
Zeit vermittelt die Gesellschaft die klare
Botschaft, dass sich jeder Einzelne zu einer
ganz originellen, einzigartigen Person-
lichkeit zu entwickeln hatte. Somit besteht
nicht nur der Druck, dass eine Entschei-
dung iiber jenen Lebensstil gefillt werden
muss, welcher der Person entspricht, son-
dern dass dartiber hinaus eine ,,unique sel-
ling proposition” entwickelt werden muss,
die ein derart hohes Mafl an Originalitit

25

verlangt, dass jeder Einzelne im Normal-
fall iiberfordert ist. Aber wo Institutionen
sich auflosen, bleibt nun einmal nur das
Individuum als Problemléser, als Zent-
rum, um das sich alles dreht.? Nach dem
Ende der groflen Erzdhlungen fehlt ein
Sinnhorizont, in den die eigene Identitat
eingebettet werden kann.” Es bleibt nur
konsumistische Identitdt, vermarktlichte
Subjektivitat. In einem nihilistischen und
narzisstischen Zeitalter bleibt, trotz steter
Selbstbeobachtung und Selbstbearbeitung,
die eigene Person fremd.*® An der Aneig-
nung dieser fremden Person wird gearbei-
tet: sie sich selbst dhnlich machen, und sei
es duflerstenfalls (paradoxerweise) durch
schonheitschirurgische Schnipseleien.
Nicht nur die Schwierigkeit, eine eige-
ne Identitdt zu basteln und diese sich als
selbstverstandliche anzueignen, ist zu be-
wiltigen, sondern auch noch die Forde-
rung, diese Identitdt nicht verkrusten zu
lassen. Sie ist festzuhalten, weil man sonst
ja nichts mehr hat, aber sie ist auch jeweils
fliissig zu halten, weil sie wechselnden Si-
tuationen angepasst werden muss: eine ,,li-
quide Identitdt“* Wer sich tatsichlich auf
einen Lebensentwurf festlegt, ist nicht zeit-
gemifl. Er muss deshalb nur so tun, als téte
er es. Der Erfolg der Identitatskonstruk-
tion bemisst sich jedoch am personlichen
Markterfolg, und flexible Markte brauchen
flexible Personlichkeiten. Deshalb bleibt
ein Hauch von Fremdheit gegeniiber dem

Vgl. Ronald Hitzler, Existenzbastler als Erfolgsmenschen. Notizen zur Ich-Jagd in der Multi-

optionsgesellschaft, in: Achim Brosziewski /| Thomas Samuel Eberle | Christoph Maeder (Hg.):
Moderne Zeiten. Reflexionen zur Multioptionsgesellschaft, Konstanz 2001, 183-197.
% Vgl. Peter Sloterdijk, Schaume (s. Anm. 15), 802.
27 Vgl. Peter Gross, Die Multioptionsgesellschaft (Edition Suhrkamp 1917), Frankfurt a. M. 1994.
28 Vgl. Karl Otto Hondrich, Der Neue Mensch (Edition Suhrkamp 2287), Frankfurt a. M. 2001,

40.

¥ Vgl. Gerhard Schulze, Die beste aller Welten. Wohin bewegt sich die Gesellschaft im 21. Jahr-
hundert (Fischer Taschenbuch 16385), Frankfurt a. M. 2004.
3 Vgl. Christopher Lasch, Das Zeitalter des Narzifimus (Campe-Paperback), Hamburg 1995.

31

Vgl. Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, Cambridge 2000.



Prisching / Das gezihmte Fremde

237

eigenen ,,Ich®, weil dieses doch immer auch
zur Disposition steht, weil es einer perma-
nenten Renovierung bedarf, weil es einem
nicht zu vertraut werden darf.*?

Die Fremdheit gegeniiber der eigenen
Person wird durch die Fremdheit gegen-
tiber anderen Personen ergénzt: Die Viel-
falt der Optionen und die Unterschiedlich-
keit der Individuen, wie sie zumindest als
Idealfall dargestellt und als Forderung an
die Jiingeren herangetragen wird, bedeu-
tet zugleich, dass der Level der Fremdheit
zwischen den Individuen zunehmen muss.
Wenn jeder Einzelne ganz anders sein soll
als sein Nichster, dann wird damit zwi-
schen den Personen eine gewisse Distanz
gesetzt. Originale schauen auf sich selbst,
nicht auf die anderen. Narzissten sehen
definitionsgemafl nur die eigene Person.
Wenn jeder ganz anders ist, verstehen
sie einander letztlich auch nicht gut. Sei-
nerzeit, als manche an den Sozialismus
glaubten, sollte der Neue Mensch jede in-
dividualistische Vorpragung verlieren und

32

ganz in der Gemeinschaft aufgehen; heute,
im Zeitalter der Individualisierung, soll der
Neue Mensch alle kollektiven Identitits-
merkmale abstreifen.”® Fiir Gemeinschaft-
lichkeit bleibt dann wenig iibrig. Es mag
tibertrieben sein, daraus Schlussfolgerun-
gen iiber Desintegrationsprozesse abzulei-
ten; aber es wire unlogisch anzunehmen,
dass diese Prozesse der Individualisierung
und Originalisierung nichts mit Vereinze-
lung, Entfremdung und Distanzierung der
Individuen zu tun hétten.

Der Autor: Manfred Prisching, geb. 1950 in
Bruck/Mur, studierte Rechtswissenschaften
und Volkswirtschaftslehre und habilitierte
sich 1985 fiir Soziologie. Gastprofessuren an
den Universititen Salzburg, Innsbruck, Linz
u. Havard. Manfred Prisching ist Professor
fiir Soziologie an der Karl-Franzen-Univer-
sitdt Graz. Zahlreiche Preise und Publika-
tionen, u.a.: Soziologie, Wien-Kéln-Graz
*1995; Die McGesellschaft, Graz 1998.

Vgl. Manfred Prisching, Die zweidimensionale Gesellschaft (s. Anm. 8).

33 Vgl. Karl Otto Hondrich, Der Neue Mensch (s. Anm. 28), 41.



