238

ThPQ 157 (2009) 238-244

Hildegund Keul

Gottes Ferne — die Unbegreiflichkeit
seiner lebenstiftenden Nahe

Theologische Perspektiven zum offenbar-verborgenen Geheimnis

# Es scheint, dass in der gegenwirtigen Gottesrede die Fremdheit und Ver-
borgenheit Gottes vor allem in den unfassbaren Leidenserfahrungen und
in den religionssoziologischen Konsequenzen einer sikularen Kultur zur
Sprache gebracht wird. Demgegeniiber steht die eigentiimliche Forderung,
es miisse wieder mehr von Gott geredet werden, weil die aktuelle religions-
freundliche Einstellung in Wahrheit von einer gott-losen Gleichgiiltigkeit
geprigt sei. Angesichts solcher Alternativen ist es wichtig, die grundsitzli-
che Verborgenheit und Geheimnishaftigkeit Gottes in den Blick zu nehmen.
Die Autorin, Hildegund Keul, legt Spuren einer Gottesrede frei, die sich in
den Signaturen von Gottes Abwesenheit verdichten, und arbeitet die Stirke
der Sprach- und Denkform der negativen Theologie heraus. (Redaktion)

»Gott, wo warst du?“ Diese Frage stellte
sich, nachdem ein ehemaliger Schiiler der
Albertville-Realschule am 11. Mirz 2009
in der schwiébischen Stadt Winnenden ein
Massaker angerichtet und sechzehn Men-
schen, einschliefilich sich selbst, ermordet
hatte. Die Frage wurde offentlich gestellt.
Ein junger Mann hatte sie in roter Farbe auf
ein abgegriffenes Pappschild gepinselt und
hielt sie nun am Tatort bei den brennen-
den Kerzen hoch. Die Hauptnachrichten
im Fernsehen riickten das Schild ins Bild,
weitere Medien griffen die Frage auf. Wo
war Gott, als Tim Kretschmer kaltbliitig
losschoss und acht ehemalige Mitschiile-
rinnen, einen Mitschiiler, drei Lehrerinnen
und drei Menschen auflerhalb der Schule
todlich traf?

Man kann die Frage nach dem Wo
Gottes mit vorwurfsvollem Unterton oder
gar als reinen Vorwurf héren. Man kann
sie jedoch auch als wirkliche Frage lesen,
die noch keine Antwort vorgibt. Das gro-

e, rot gepinselte Fragezeichen weist auf
diese Lesart hin. In ihm kommen Schmerz,
Fassungslosigkeit und Verzweiflung zum
Ausdruck und die Erkenntnis, dass diese
Bluttat etwas Unerhortes offenbart. Hier
hat sich etwas ereignet, das jede Sprache
tibersteigt — und gerade deshalb zur Spra-
che driangt. Das Unerhorte betrifft die
Bluttat selbst und die Machtwirkungen,
die von ihr ausgehen. Wo ist Gott im Leid
jener Menschen, deren Leben unerbittlich
von der Bluttat gezeichnet ist — im Leben
der Mitschiiler/innen, die das Attentat
uiberlebt haben; im Leben der Verwand-
ten, die schmerzliche Opfer beklagen; im
Leben der Eltern des Attentiters, die nicht
mehr in Winnenden existieren konnen; im
Leben der Polizisten, die ihr Bestes getan
haben und an denen dennoch Schuldge-
tithle nagen?

Das Pappschild von Winnenden zeigt,
dass auch in postsdkularer Kultur Fragen
nach Gott nicht einfach verstummt sind.



Keul / Gottes Ferne - die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Néhe 239

Sie tauchen an ungewdhnlichen Orten
auf und werden dort auf ungewdhnliche
Weise gestellt. Hier geht es nicht um eine
Welt, die aus diversen Griinden froh dar-
tiber ist, Gott los zu sein. Vielmehr zeigt
sich hier ein Vermissen Gottes, das Fragen
stellt und sich auf die Suche macht. Diese
Suche tragt Gravuren der Bestreitung Got-
tes, die fiir postsakulare Kulturen signifi-
kant sind.! Dass Gott den Menschen nahe
kommt, sich offenbart und aus eigener Er-
fahrung bekannt wird, das ist heute keine
Selbstverstandlichkeit. Abwesenheit wird
bemerkt, Fremdheit stellt sich ein. Aber es
zeigt sich auch eine Fremdheit, die nach
Nihe fragt.

In einer theologisch-praktischen Zeit-
schrift, die ,,Das Fremde — Faszination und
Schrecken“ thematisiert, diirfen die be-
fremdlichen Erfahrungen nicht fehlen, die
Menschen mit dem Auftreten ebenso wie
mit dem Ausbleiben Gottes machen. Und
ist die Fremdheit im Grunde nicht das, was
jede Vertrautheit von Menschen mit Gott
durchzieht? Es macht die Besonderheit
dessen aus, woriiber hier gesprochen wird,
dass es keine Nihe ohne Ferne, keine Ver-
trautheit ohne Fremde gibt.

1. Gottesfremde:
Offenbar verborgen?

Dass die Abwesenheit Gottes heute in der
Offentlichkeit thematisiert wird, verweist
auf ihre Verortung in postsakularer Kul-

tur. Wo die Zugehorigkeit zu einer Reli-
gion nicht selbstverstandlich ist, erscheint
Gott schnell als befremdliche Grofe. Der
dezidierte Blick postsdkularer Kulturen
auf die Gottesferne verfiihrt jedoch man-
cherorts dazu, sie mit ,Gottlosigkeit® zu
identifizieren. So prognostiziert der Litur-
giewissenschaftler und Pastoraltheologe
Karl Schlemmer, dass ,wir uns auf einem
direkten Weg in eine Gesellschaft ohne
Gott befinden®; es gebe zwar einen religio-
sen Boom, dennoch befinden wir uns ,,in
einem Zeitalter der Religion ohne Gott®?
Aber Gottesferne und Gottlosigkeit sind
nicht dasselbe. Das Abwesende, das fern
ist, kann namlich sehr nah riicken. Ferne
und Niahe schlieffen einander nicht aus.
Eckhart von Hochheim, ein wahrer Meis-
ter in Fragen der Anwesenheit des Ab-
wesenden, schreibt: ,,HOr zu: Wire etwas
tausend Meilen weit weg, will ich es haben,
so habe ich’s eigentlicher als das, was ich
in meinem Schof8 habe und nicht haben
will.“® Eckhart weif§ um die lebener6ffnen-
de oder lebenverschlieflende Macht, die
Abwesendes auf das Anwesende ausiiben
kann. Erfahrungen der Gottesferne veror-
tet er mitten in der Gottesndahe. Wenn Gott
fern ist, heif$t das nicht, ihn ,,los“ zu sein.
Vielmehr stellt sich die Frage, welche Nihe
die Gottesferne offenbart.

Die Fremdheit Gottes in postsakularer
Kultur macht nicht vor den Kirchentiiren
halt. Sie ist vielmehr eine machtvolle Gro-
3 auch in der Glaubenspraxis der Kirche.
Dies zeigt sich exemplarisch an der Krise

H.-J. Hohn vertritt die These: ,,Der Gottesglaube wurzelt nicht in einem Vollzug der Behaup-

tung, sondern in der Praxis der Bestreitung® (Hans-Joachim Hohn, Der fremde Gott. Glaube in
postsakularer Kultur, Wiirzburg 2008, 57). Zu beachten wire hierbei, dass jede Bestreitung eine
Behauptung einschlief}t und jede Behauptung eine Bestreitung.

Nowak (Hg.), un-moglich, Leipzig 2007, 9.

Karl Schlemmer, Geistliche Biotope — Notwendende Orte einer Pastoral mit Zukunft, in: Leo

3 Meister Eckhart, Werke. Text und Ubersetzungen von J. Quint u.a. (Bibliothek des Mittelalters
20 u. 21), Frankfurt a. M. 1993, hier Werke II, 359.



240 Keul / Gottes Ferne - die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Néhe

der Sakramente, die sich in den letzten Jah-
ren nicht nur in Deutschland mit drastisch
zuriickgehenden Zahlen niederschlagt. Bei
buchstablich allen sieben Sakramenten ist
in den letzten Jahrzehnten eine riicklaufige
Praxis festzustellen.* Langfristig ist es nicht
hinreichend, den Gldubigen die Sonn-
tagspflicht einzuschérfen. Das Problem
reicht tiefer, denn es beriihrt Fragen der
Gottesferne. Die Sakramente verheiflen
Gottesndhe — eine Gottesndhe, die in der
Liebe die Intensitit des Lebens erschliefit,
Frieden stiftet und Gerechtigkeit eroffnet.
Wer in der Eucharistiefeier Leib und Blut
Christi empfingt, kommt in wortlichem
Sinn mit Christus in Berithrung und damit
Gott und dem Geheimnis des Lebens ganz
nah. So besagt es die Sakramententheolo-
gie. Dass Glaubige jedoch verstarkt auf den
Empfang der Sakramente verzichten, weist
daraufhin, dass das Erwartete ausbleibt: sie
erfahren nicht, dass Gott ihnen in den Sak-
ramenten nah kommt, sondern Gott bleibt
ihnen fern und fremd. Auch hier gilt es die
Frage zu stellen: Gott, wo warst Du?

Aus der pastoralen Praxis liefSen sich
weitere Orte solcher Gottesfremde benen-
nen, die einer erwarteten Gottesndhe zu-
wider lduft.® Sie durchkreuzt eine theologi-
sche Tradition, die die positive, affirmative
Gottesrede ins Zentrum riickt. Diese Tra-
dition hat ihre guten Griinde: die Aufgabe
der Theologie ist es, zu sprechen, theolo-
gische Zusammenhinge zu erldutern und
den Gottes-Sprachschatz der Vergangen-

heit heute zum Tragen zu bringen. Aber
geht dies ohne die Traditionen, welche die
Negative Theologie zur Verfiigung stellt?
Diese Frage stellt sich in den letzten Jahren
verstarkt, insofern Menschen in postsiku-
larer Kultur Interesse an religiosen Fragen
zeigen und zugleich Gott nicht einfach
verschweigen, sondern seine Abwesenheit
neu thematisieren. Negative Theologie,
die zuvor aus dem theologischen Diskurs
eher ausgeschlossen war, dringt in den
Diskurs hinein und wird umstritten. Die
Herausgeber der QD 226 ,,Negative Theo-
logie heute?” meinen sogar, dass kaum ein
theologisches Konzept heute so umkampft
ist wie die Negative Theologie: ,Unter den
Bedingungen der Moderne nehmen Fi-
guren Negativer Theologie dramatisch an
Bedeutung zu. Sie bieten eine Biihne, den
Gottesverlust und die erfahrbare Abwesen-
heit Gottes zur Sprache zu bringen.“
Negative Theologie ist wieder in der
Diskussion. Karl Rahner kann als ein Weg-
bereiter dieser Entwicklung gesehen wer-
den. Er hat die Problematik wie folgt auf
den Punkt gebracht: ,Wir reden von Gott,
von seiner Existenz, von seiner Personlich-
keit, von drei Personen in Gott, von seiner
Freiheit, von seinem uns verpflichtenden
Willen usf.; wir miissen dies selbstverstand-
lich, wir kénnen nicht blof3 schweigen, weil
man dies nur kann, wirklich kann, wenn
man zuerst geredet hat. Aber bei diesem
Reden vergessen wir dann meistens, dass
eine solche Zusage immer nur dann eini-

Die Zahlen aus Deutschland fiir 2007 liegen detailliert vor in der Arbeitshilfe 231, hg. vom

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz: Katholische Kirche in Deutschland - Statistische

Daten 2007 (2009).

In der Frauenpastoral begegnet sie mir z. B. bei dlteren Frauen, die, je naher sie auf den Tod

zugehen, desto schmerzlicher ihren Gottesglauben verlieren; besonders bedringend ist dies bei
Ordensfrauen, deren Lebensform sie mit der Erwartung von Gottesnahe verbindet.

Gregor M. Hoff /| Alois Halbmayr (Hg.), Negative Theologie heute? Zum aktuellen Stellenwert

einer umstrittenen Tradition (Quaestiones disputatae 226), Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2008,

11.



Keul / Gottes Ferne - die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Néhe 241

germafSen legitim von Gott ausgesagt wer-
den kann, wenn wir sie gleichzeitig auch
immer wieder zuriicknehmen, die un-
heimliche Schwebe zwischen Ja und Nein
als den wahren und einzigen festen Punkt
unseres Erkennens aushalten und so unse-
re Aussagen immer auch hineinfallen las-
sen in die schweigende Unbegreiflichkeit
Gottes selber’

Die Wertschiatzung des Gotteswortes
qualifiziert das Christentum als Offen-
barungsreligion. Seine Heiligen Schriften
stehen dafiir, dass Gott sich den Menschen
zeigt, mit ihnen spricht und ihnen in Jesus
Christus zum Greifen nah kommt. Aber
gerade die Auferstehungsberichte der Bibel
zeigen, dass sich der Auferstandene ent-
zieht, wo er sich offenbart: als Maria Mag-
dalena ihn endlich entdeckt, hilt Christus
ihr sein ,,Halte mich nicht fest! entgegen
(Joh 20,17); wo die entmutigten Emma-
us-Jinger ihn endlich am Brotbrechen er-
kennen, ,,da sahen sie ihn nicht mehr* (Lk
24,31); als die Frauen am leeren Grab den
Verkiindigungsauftrag erhalten, werden
sie sprachlos (Mk 16,8). Aufgrund des bi-
blischen Befundes spricht der Fundamen-
taltheologe Gregor Maria Hoff daher von
einer ,fortlaufenden Arbeit am Gottesent-
zug®, um Offenbarung bestimmen zu kén-
nen.® ,Offenbar verborgen?“ wird zu einer
Leitfrage, der die Theologie heute nicht
ausweichen kann.

2. Beruhrende Ferne — befremd-
liche Nahe. Gottesfragen
negativer Theologie

»Fremdheit® ist jene Kategorie, die in der
Gottesrede besonders angemessen ist.
Schopfer und Geschopf trennen Welten.
Von ihnen in einer Sprache zu sprechen ist
schon riskant und braucht die innovative
Sprachkraft von Metaphern, denen das
Unsagbare und Unsigliche dieses Versuchs
eingeschrieben ist.” Gott wird ,Vater ge-
nannt, obwohl er nicht in einem sexuellen
Akt zeugte; die judisch-christliche Tradi-
tion spricht von Gott als ,Hirte“ und zu-
gleich als ,,Konig®, obwohl sich in mensch-
lichen Gesellschaften beides ausschlief3t.
Wer von Gott oder gar zu Gott sprechen
will, begibt sich auf fremdes Territorium
und muss mit befremdlichen Erfahrun-
gen rechnen. Seine Anwesenheit ist nicht
direkt aufzuzeigen, sondern als Spur zu
benennen. Die Mystikerin Simone Weil
sagt pointiert: ,Gott kann in der Schop-
fung nicht anders anwesend sein als unter
der Form der Abwesenheit.“'° Nur wo sich
Gott zuriickzieht und entzieht, entsteht
Raum fiir die Welt. Zugleich bleibt Gott in
dieser Form der Abwesenheit mit seiner
Schopfungskraft anwesend in allem, was
lebendig ist und Leben hervorbringt.
Diese Verbindung von Abwesenheit
und Anwesenheit, ,unvermischt und un-

Karl Rahner, Erinnerungen eines katholischen Theologen, in: Albert Raffelt (Hg.), Karl Rahner

in Erinnerung (Freiburger Akademieschriften 8), Diisseldorf 1994, 135f.

Gregor Maria Hoff, Hermeneutischer Gottesentzug? Das kritische Moment negativer Theolo-

gie — im Modell von Augustinus’ ,,De trinitate, in: Gregor Maria Hoff / Alois Halbmayr (Hg.),
Negative Theologie heute? (s. Anm. 6), 268-283, hier 2791t.

Zur Bedeutung unerhorter Metaphern fiir die Gottesrede vgl. Hildegund Keul, Wo die Sprache

zerbricht. Die schopferische Macht der Gottesrede, Mainz 2004.

10 Simone Weil, Schwerkraft und Gnade, Miinchen 1981, 150. — Die dsterreichische Schriftstellerin
Ingeborg Bachmann hat in den 50er-Jahren ein Radio-Essay iiber Simone Weil verfasst, an de-
ren Mystik sie die Abwesenheit Gottes und die Sprachlosigkeit von Menschen interessiert. (Inge-
borg Bachmann, Das Ungliick und die Gottesliebe - Der Weg Simone Weils, in: Dies., Werke. Bd.

4, Miinchen °1993, 128-155.)



242 Keul / Gottes Ferne - die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Néhe

getrennt®, ist der Schopfung bleibend ein-
geschrieben. Mit Gott kommt niemand in
Berithrung, ohne dass sich die Ordnung
der Dinge grundlegend verdndert. In der
Anndherung Gottes ereignet sich eine ir-
ritierende Fremdheit. Sie reifit aus der
vertrauten Umgebung heraus, Gewohntes
bleibt weit zuriick, die vertraute Gottesre-
de zerbricht. Dies gilt auch fiir diejenigen,
die sich, von einer positiven Gottesrede ge-
pragt, der Prasenz Gottes sicher sind. Wird
Gott zum Posten im Lebenskalkiil, so geht
die Rechnung erst recht nicht auf. Oder
wie es Meister Eckhart sagt: ,die Gleich-
nisse alle zerbrechen®"

Fillt Gott dem menschlichen Reden ins
Wort, so tritt das Anderssein Gottes hervor.
Dies kann auch dort geschehen, wo sich
Menschen nicht der Anwesenheit, sondern
der Abwesenheit Gottes sicher waren. Ist
Gott doch nah, sind Spuren seiner Prisenz
zu entdecken, welche die Abwesenheit der
Toten auf eine neue Nahe hin erschlieffen?
Wie brisant Gottesfragen sein konnen, zeigt
sich an Orten wie Winnenden oder 2002 im
Erfurter Gutenberg-Gymnasium. In beiden
Fillen haben nicht nur Christgldubige, son-
dern auch solche Menschen an den Gottes-
diensten teilgenommen, denen die Gottes-
namen im Alltag nicht geldufig sind. Thre
Gottesndhe mag befremdlich sein. Aber
wenn die Kirche ihnen mit Ressentiment
begegnet nach dem Motto: Sonst sind sie
nie da, aber jetzt ...; oder wenn sie versucht,
sie fiir kirchliche Zwecke zu vereinnahmen
nach dem Motto: Wir haben immer schon
gewusst, dass Gott ..., so riickt Gott in weite
Ferne. Stattdessen fragt Negative Theologie
danach, ob sich dort, wo Gott fern zu liegen
scheint, seine Nihe offenbart. Gemeinsam
steht man in der Gottesferne und sucht

1 Meister Eckhart, Werke (s. Anm. 3), 545.
12

1971, 22/23.

nach Zeichen seiner Prasenz auch dort, wo
sie nicht erwartet war.

3. Die Offenbarung der
Auferstehung: dem Leben
das Wort reden

Negative Theologie durchbricht die Selbst-
verstandlichkeit der Gottesrede, ihren
sich selbst reproduzierenden Redefluss.
Sie scharft die Aufmerksamkeit fiir solche
Orte der Gegenwart, wo sich Fremdheit
einstellt, weil Gott durch sein Schweigen
dem menschlichen Reden ins Wort fillt.
Karl Rahner hat nachdriicklich von dieser
Erfahrung gesprochen, ,,daf3 Gott wesent-
lich der Unbegreifliche ist; daf seine Unbe-
greiflichkeit wéchst und nicht abnimmt, je
richtiger Gott verstanden wird, je ndher uns
seine ihn selbst mitteilende Liebe kommt;
dafl man ihn nie als bestimmten Posten in
das Kalkiil unseres Leben einsetzen kann,
ohne zu merken, dafl dann die Rechnung
erst recht nicht aufgeht*?. Ereignisse wie
die von Winnenden bilden einen solchen
Ort, der vom Schweigen Gottes spricht,
weil er Menschen sprachlos macht.
Zugleich hat dieses Zerbrechen der
Sprache, dem die negative Theologie folgt,
eine sprachproduktive Kraft. Was sprach-
los macht, will besprochen werden, damit
es nicht iiberméchtig wird. Wer in die
Gottesfremde gerat, wird zwangsldufig
sprachlos, denn das zeichnet die Fremde
aus: Zuhause beherrscht man die Sprache,
hier versteht man die gesprochenen Worte
und kann selbst sprechen. In der Fremde
jedoch wird eine Sprache gesprochen, die
man nicht kennt, die man gar nicht oder
nur bruchstiickhaft beherrscht. Zugleich

Karl Rahner, Frommigkeit frither und heute, in: Ders., Schriften zur Theologie. Bd. 7, Einsiedeln



Keul / Gottes Ferne - die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Néhe 243

erhilt man in der Fremde die Chance, eine
neue Sprache zu lernen. Dies gilt auch fiir
die Kirche: die in postsikularer Kultur
diskutierte Gottesfremde eroffnet ihr die
Chance, sprachfihig zu werden in Gottes-
fragen der Gegenwart. Vielleicht hat sie die
Sprache noch nicht, die vonnéten ist, um
dem Evangelium heute eine Stimme zu ge-
ben; aber sie kann sie finden. Die Gottes-
fremde ist hierzu der geeignete Ort.

Dies bedeutet aber, dass die Kirche Or-
ten wie Winnenden nicht ausweichen darf.
Dort ist eine Gewaltsamkeit am Werk, die
sprachlos macht und in die Gottesfremde
schickt. Die Gefahr der Gewalt liegt in der
todlichen Macht, die sie noch lange nach
dem Ereignis ausiibt. Sie potenziert sich und
greift auf ganz andere Lebensbereiche zu. Sie
reduziert Lebensmoglichkeiten, beschneidet
sie immer mehr und bringt auch die Uber-
lebenden mit dem Tod in Berithrung. Die
Gewalt kann sich gegen diejenigen richten,
die um die Toten trauern, wenn sie in Trost-
losigkeit und Verzweiflung fallen. Oder die
Gewalt richtet sich gegen Dritte, die fiir das
Attentat mitverantwortlich gemacht und
nun Ziel von Racheaktionen werden. Aber

Weiterfithrende Literatur:

Hans-Joachim Hohn, Der fremde Gott. Glau-
be in postsdkularer Kultur, Wiirzburg 2008:
Auch wenn H.-J. H6hn nur wenig mit der
Kategorie des Fremden arbeitet, so bietet
sein Plddoyer fiir eine Kultur der Bestreitung
dennoch einen gut lesbaren, informativen
Einblick in Gottesfragen der Gegenwart.
Gregor Maria Hoff, Die neuen Atheismen.
Eine notwendige Provokation, Regensburg
2009: Ausgehend von der neuen Bedeutung,
die Religionsfragen im gesellschaftlichen
Diskurs gewinnen, beleuchtete G. M. Hoff
verschiedene ,neue Atheismen’, die mit
ihrer Religionskritik zur Standortbestim-
mung christlicher Theologie herausfordern.

muss die Macht der Gewalt iibermachtig
werden? Christliche Theologie verschweigt
das Unségliche nicht, das hier am Werk ist.
Zugleich richtet sie die Aufmerksambkeit auf
jene Punkte, wo diese Macht durchbrochen
wird: im Trost, den Trauernde einander
spenden; in der Solidaritdt, die selbst jene
iben, die mit dem Ereignis zunachst nichts
zu tun haben; in der Liebe, die mitten in der
Gewalt Frieden stiftet.

Wo auf diese Weise die todliche Uber-
macht der Gewalt durchbrochen wird, da
ist die Lebensmacht der Auferstehung am
Werk. Diese Aussage kann man rein pro-
fan verstehen, denn sie hat konkrete Be-
deutung: das Leben wiéchst aus dem Tod.
Dariiber hinaus ist sie eine theologische
Aussage, die sich aus dem Glauben an die
Auferstehung Jesu Christi speist. Beim
Letzten Abendmahl, als Jesus bereits sei-
nen gewaltsamen Tod am Kreuz vor Augen
hat, gibt er seinen Jiingern einen Auftrag,
wie sie sich nach seiner Totung verhalten
sollen (vgl. Lk 22,14-23). Es wiére nahe lie-
gend, dass er ihnen Rache empfiehlt. Aber
er legt ihnen etwas ganz anderes ans Herz:
dass sie zu seinem Gedéchtnis Brot brechen
und Wein miteinander trinken. Die infolge
dieses Auftrags entstandene Eucharistie-
feier legt eine neue Bedeutung dieser ,Le-
bensmittel“ frei. Die christliche Gedacht-
niskultur 1adt dazu ein, den Teufelskreis
der Gewalt zu durchbrechen, indem man
die vorhandenen Lebensressourcen mit-
einander teilt: das tagliche Brot und den
Wein; die Zeichen der Hoffnung, die sich
mitten in Hoffnungslosigkeit zeigen; und
die Liebe, die in der Solidaritat wachst.

Der christliche Glaube besagt, dass die
Lebensmacht der Auferstehung am Werk ist,
wenn Menschen in Hoffnungslosigkeit und
Verzweiflung tragfihige Zeichen der Hoft-
nung erfahren oder selbst setzen. Niemand
kann hier auf Gott zeigen und sagen: da ist
er. Aber Menschen koénnen sich gegensei-



244 Keul / Gottes Ferne - die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Néhe

tig darauf hinweisen, wo sie Spuren seiner
Prasenz entdecken. Gott spricht in den lei-
sen Tonen, die der Auferstehung das Wort
reden. Gott zeigt sich, bleibt aber zugleich
verborgen. Aus diesem Grund hat Karl Rah-
ner das bleibende, ,,absolute“ Geheimnis in
den Mittelpunkt seiner Theologie geriickt
und hat von einer Gegenwart Gottes ge-
sprochen, die unbenannt, anonym bleibt."
In der Fremde kommt Gott nah, ohne dass
seine Fremdheit in den Verstrickungen des
Alltags einfach aufgehoben wird. Ferne und
Nihe, Vertrautheit und Fremde sind hier
innerlich verbunden. ,Gott ist Dir wirklich
nahe dort, wo Du bist, wenn Du offen bist
auf dieses Unendliche hin. Dann namlich ist
die Ferne Gottes zugleich seine unbegreif-
liche, alles durchdringende Néhe.“!

In der Frage: ,,Gott, wo warst du?“driickt
sich diese bewegte Verbindung von Fremde
und Vertrautheit aus. Gott bleibt ,,offenbar
verborgen’, wo er sich zeigt. Die Verborgen-
heit macht es notwendig, von Gott zu spre-
chen und sich tiber die unscheinbaren Zei-
chen seiner Prasenz auszutauschen. Dabei
wire es zu kurz gegriffen, die Gottesferne
abzustreiten, weil es ja die Gottesnahe gibt.
Die Apostelgeschichte erzihlt von Paulus,
wie er in Athen - nachdem er den ,Einem
unbekannten Gott“ gewidmeten Altar ge-
sehen hat - iiber die Menschen sagt: ,,Sie
sollten Gott suchen, ob sie ihn ertasten und
finden konnten; denn keinem von uns ist
er fern.“ (Apgl7,27) Die Nahe Gottes wird
versichert, nicht weil sie selbstverstandlich
ist, sondern weil Fremdheit erfahren wird
und weil die Nahe ohne diese Fremdheit
gar nicht zu haben ist. Gottesferne schickt

13

auf die Suche nach verborgenen Spuren der
Prasenz Gottes in der Welt, an konkreten
Orten der Gegenwart. Spuren sind Zeichen,
die auf eine Prisenz verweisen, ohne auf
diese Prisenz direkt zeigen zu kénnen.

Die Gottesfrage von Winnenden ist als
Frage eine Sprachform, der das Verstummen
eingeschrieben ist. Dies erinnert an eine Fi-
gur in Elie Wiesels Zeugnis ,,Die Nacht* als
der Protagonist in die kabbalistische Schule
des Kiister-Mosche geht. Von ihm lernt er
etwas liber die Kraft von ,wahren Fragen®
»Er versuchte mir eindringlich zu erkldren,
dass jede Frage eine Kraft besitzt, welche die
Antwort nicht mehr enthdlt. ,Der Mensch
erhebt sich zu Gott durch die Fragen, die
er an ihn stellt, pflegte er immer wieder zu
sagen.“"” Fir Gottesfragen, die aus der Zer-
brechlichkeit des Lebens wachsen, gilt dies
in besonderer Weise. Negative Theologie
weist darauf hin, dass die Gottesrede diese
Kraft der Frage nicht ldhmen darf. Wo sie
Antwort gibt, ist diese zugleich ein Riickver-
weis auf die Frage. Mit der Antwort hat sich
die Frage nicht erledigt. Aber wo die Frage
gestellt bleibt, kann die Antwort eine Briicke
bilden in die unbegreifliche, lebenstiftende
Nihe Gottes hinein.

Die Autorin: geb. 1961; Dr. theol. und M.A.;
Studium der Theologie und Germanistik in
Trier, Jerusalem und Wiirzburg; Leiterin der
Arbeitsstelle fiir Frauenseelsorge der Deut-
schen Bischofskonferenz, Privatdozentin fiir
Fundamentaltheologie und Vergleichende Re-
ligionswissenschaft an der Universitit Wiirz-
burg. Wo die Sprache zerbricht. Die schopferi-
sche Macht der Gottesrede, Mainz 2004.

Zu den ,,anonymen Gotteserfahrungen® in ihrer Bedeutung fiir Theologie und Spiritualitit Rah-

ners vgl. Elmar Klinger, Das absolute Geheimnis im Alltag entdecken. Zur spirituellen Theologie

Karl Rahners, Wiirzburg 1994.
14

sel-Wien 1992, 120 (Neuausgabe).

Karl Rahner, Gott ist Mensch geworden. Das Geheimnis von Weihnachten, Freiburg i. Br.-Ba-

15 Elie Wiesel, Die Nacht. Erinnerung und Zeugnis, Freiburg i. Br.—Basel-Wien 31996, 19.



