
2 ThPQ 157 2009) 228 —244

Hildegunad G

Gottes erne ıe Unbegreiflichkeit
seıner ebenstiftenden Nähe
Theologısche Perspektiven zu offenbar-verborgenen Gehemnıs

v Es scheint, ass In der gegenwärtigen Gottesrede die Fremdaheit und Ver-
borgenheit Grottes VOL lem In den unfassbaren Leidenserfahrungen und
In den religionssoziologischen Konsequenzen einer sakularen Kultur ZUr

Sprache gebrac. wird. Demgegenüber steht die eigentümliche Forderung,
MUuUSsse wieder mehr vVvVo  A ott geredet werden, weil die ktuelle religions-

freundliche Einstellung In Wahrheit von einer gott-losen Gleichgültigkeit
geprägt sel. Angesichts olcher Alternativen ıst wichtig, die grundsätzli-
che Verborgenheit und Geheimnishaftigkeit Grottes In den Blick nehmen.
Die Autorin, Hildegund Keul, legt Spuren einer Gottesrede frei, die siıch In
den Signaturen von Gottes Abwesenheit verdichten, und arbeitet die Stärke
der Sprach- und enkiIiorm der negatıven Theologie heraus. (Redaktion)

„Gott, du?“ 1ese Frage tellte ße, rolt gepinselte Fragezeichen welst auf
sich, nachdem ein ehemaliger chüler der diese Lesart hin In iıhm kommen Schmerz,
Albertville-Realschule 11 Marz 2009 Fassungslosigkeit und Verzweiflung ZU.

In der schwäbischen Winnenden ein USdruc. und die Erkenntnis, dass diese
Massaker angerichtet und sechzehn Men- Bluttat Unerhörtes offenbart. Hıer
schen, eiINSchlLEeISlIC sich selbst, ermordet hat sich ereignet, das jede Sprache
hatte. DIe Frage wurde Ööffentlich gestellt. übersteigt und gerade deshalb ZUFK Spra-
E1n Junger Mann hatte S1€ In Farbe auf che drängt. Das Unerhörte eIrı die
ein abgegriffenes Pappschild gepinselt und Bluttat selbst und die Machtwirkungen,
1e. S1€ 1U  b Tatort bei den brennen- die VO  b ihr ausgehen. Wo ist (J,ott 1mM Leid
den Kkerzen hoch DIe Hauptnachrichten Jener Menschen, deren Leben unerbittlich
1mM Fernsehen rückten das Schild 1Ins Bild, VO  b der Bluttat gezeichnet ist 1mM Leben
weltere Medien riffen die Frage auf. Wo der Mitschüler/innen, die das Attentat

uDerle aben; 1mM Leben der Verwand-War Gott, als 11ım Kretschmer kaltblütig
losschoss und acht ehemalige Mitschüle- ten, die schmerzliche pfer eklagen; 1mM
rinnen, einen Mitschüler, drei Lehrerinnen Leben der Eltern des Attentäters, die nicht
und drei Menschen aufßerhalb der Schule mehr ıIn Winnenden existieren können: 1mM
SÖdlich traf? Leben der Polizisten, die ihr Bestes

Man kann die Frage ach dem Wo en und denen dennoch chuldge-
(,ottes mıt vorwurfsvollem Nierion oder nagen‘
gal als reinen Vorwurf hören. Man kann Das Pappschild VO  b Winnenden ze1igt,
S1€ jedoch auch als wirkliche Frage lesen, dass auch In postsäkularer Kultur Fragen
die och keine Antwort vorgibt Das SIÖ- ach (GJott nicht infach verstumm Sind.

238

Hildegund Keul

Gottes Ferne – die Unbegreiflichkeit 
seiner lebenstiftenden Nähe
Theologische Perspektiven zum offenbar-verborgenen Geheimnis

◆ Es scheint, dass in der gegenwärtigen Gottesrede die Fremdheit und Ver-

borgenheit Gottes vor allem in den unfassbaren Leidenserfahrungen und 

in den religionssoziologischen Konsequenzen einer säkularen Kultur zur 

Sprache gebracht wird. Demgegenüber steht die eigentümliche Forderung, 

es müsse wieder mehr von Gott geredet werden, weil die aktuelle religions-

freundliche Einstellung in Wahrheit von einer gott-losen Gleichgültigkeit 

geprägt sei. Angesichts solcher Alternativen ist es wichtig, die grundsätzli-

che Verborgenheit und Geheimnishaft igkeit Gottes in den Blick zu nehmen. 

Die Autorin, Hildegund Keul, legt Spuren einer Gottesrede frei, die sich in 

den Signaturen von Gottes Abwesenheit verdichten, und arbeitet die Stärke 

der Sprach- und Denkform der negativen Th eologie heraus. (Redaktion)

„Gott, wo warst du?“ Diese Frage stellte 

sich, nachdem ein ehemaliger Schüler der 

Albertville-Realschule am 11. März 2009 

in der schwäbischen Stadt Winnenden ein 

Massaker angerichtet und sechzehn Men-

schen, einschließlich sich selbst, ermordet 

hatte. Die Frage wurde öffentlich gestellt. 

Ein junger Mann hatte sie in roter Farbe auf 

ein abgegriffenes Pappschild gepinselt und 

hielt sie nun am Tatort bei den brennen-

den Kerzen hoch. Die Hauptnachrichten 

im Fernsehen rückten das Schild ins Bild, 

weitere Medien griffen die Frage auf. Wo 

war Gott, als Tim Kretschmer kaltblütig 

losschoss und acht ehemalige Mitschüle-

rinnen, einen Mitschüler, drei Lehrerinnen 

und drei Menschen außerhalb der Schule 

tödlich traf?

Man kann die Frage nach dem Wo 

Gottes mit vorwurfsvollem Unterton oder 

gar als reinen Vorwurf hören. Man kann 

sie jedoch auch als wirkliche Frage lesen, 

die noch keine Antwort vorgibt. Das gro-

ße, rot gepinselte Fragezeichen weist auf 

diese Lesart hin. In ihm kommen Schmerz, 

Fassungslosigkeit und Verzweiflung zum 

Ausdruck und die Erkenntnis, dass diese 

Bluttat etwas Unerhörtes offenbart. Hier 

hat sich etwas ereignet, das jede Sprache 

übersteigt – und gerade deshalb zur Spra-

che drängt. Das Unerhörte betrifft die 

Bluttat selbst und die Machtwirkungen, 

die von ihr ausgehen. Wo ist Gott im Leid 

jener Menschen, deren Leben unerbittlich 

von der Bluttat gezeichnet ist – im Leben 

der Mitschüler/innen, die das Attentat 

überlebt haben; im Leben der Verwand-

ten, die schmerzliche Opfer beklagen; im 

Leben der Eltern des Attentäters, die nicht 

mehr in Winnenden existieren können; im 

Leben der Polizisten, die ihr Bestes getan 

haben und an denen dennoch Schuldge-

fühle nagen?

Das Pappschild von Winnenden zeigt, 

dass auch in postsäkularer Kultur Fragen 

nach Gott nicht einfach verstummt sind. 

ThPQ 157 (2009) 238–244



eul (,ottes Ferne die Unbegreiflichkeit selner lebenstiftenden ähe 239

S1e tauchen ungewöhnlichen Orten tur. Wo die Zugehörigkeit einer Reli-
auf und werden dort auf ungewöhnliche gi10N nicht selbstverständlic. 1St, erscheint
e1se gestellt. Hıler geht CN nicht eine (J,ott chnell als befremdliche TO Der
Welt, die AaUS diversen Gründen froh dar- dezidierte 1C. postsäkularer Kulturen
ber 1St, (ott los Se1INn. 1elmehr ze1igt auf die Gottesferne verführt jedoch IHan-

sich hier ein Vermissen Gottes, das Fragen cherorts dazu, S1€ mıt „Gottlosigkeit”
stellt und sich auf die ucC macht. 1ese identifizieren. So prognostizlert der 1LlUr-
uCcC. rag (sravuren der Bestreitung (J0OT- giewissenschaftler und Pastoraltheologe
tes, die für postsäkulare Kulturen signifi- Karl] chlemmer, dass „WITF uns auf einem
kant Sind.‘ Dass (ott den Menschen ahe direkten Weg In eine Gesellschaft ohne
kommt, sich offenbart und AaUuSs eigener Er- (J,ott efinden‘:  e CN gebe ZW ar einen religiö-
fahrung bekannt wird, das ist heute keine SCIl OOM, dennoch elanden WITFr uns „1n
Selbstverständlichkeit Abwesenheit wird einem Zeitalter der eligion ohne (Gott.*
bemerkt, Fremdheit stellt sich e1in. Aber CN Aber Gottesferne und Gottlosigkeit sind
zeigt sich auch eine Fremdheit, die ach nicht asselDe. Das bwesende, das fern
ähe rag ist, kann nämlich sehr nah rücken. erne

In einer theologisch-praktischen elt- und ähe schließen einander nicht aUsS

schrift, die „Das Fremde Faszınatiıon und Eckhart VO  b Hochheim, ein wahrer MeIlS-
Schrecken thematisiert, dürfen die be- ter In Fragen der Anwesenheit des Ab-
fremdlichen Erfahrungen nicht fehlen, die wesenden, schreibt: „HÖr Wäare
Menschen mıt dem Auftreten ebenso wI1Ie ausend Meilen weIlt WCB, 11 ich CN aben,
mıt dem Ausbleiben (,ottes machen. Und habe ich’s eigentlicher als das, Was ich
ist die Fremdheit 1mM Grunde nicht dlas, Was In meinem habe und nicht en
jede Vertrautheit VO  b Menschen mıt (J,ott will  .<z3 Eckhart weifß die lebeneröffnen-
durchzie Es macht die Besonderheit de oder ebenverschließende Macht, die
dessen aUus, woruüber hier gesprochen wird, bwesendes auf das Anwesende ausüben
dass CS keine ähe ohne erne, keine Ver- kann. Erfahrungen der Gottesferne OI -

tet mıtten In der Gottesnähe. Wenn (J,otttrautheit ohne Fremde gibt
fern ist, el das nicht, ihn C6  108 SC1IN.
1elmehr stellt sich die Frage, welche ähe

Gottesftremde die Gottesferne offenbart
enDar verborgen? DIe Fremdheit (‚ottes In postsäkularer

Kultur macht nicht VOLF den Kirchentüren
Dass die Abwesenheit (‚ottes heute In der halt S1ie ist vielmehr eine machtvolle (JrÖ-
Offentlichkeit thematisiert wird, verwelst ße auch In der Glaubenspraxis der Kirche.
auf ihre Verortung In postsäkularer Kul- DIies zeigt sich exemplarisch der Krise

H.-J. Ööhn VEerirı Cdie These: „Ler Gottesglaube wurzelt nicht ın einem Vollzug der Behaup-
L(ung, sondern ın der PraxI1s der Bestreitung” (Hans-Joachim Höhn, Der fremde Ott. Glaube ın
postsäkularer Kultur, Würzburg 2008, 57) /u beachten WAre hierbei, dass jede Bestreitung 1nN€
Behauptung einschliefßt un: jede Behauptung 1ne Bestreitung.
arl Schlemmer, Geistliche Blotope Notwendende Yte einer Pastoral miıt Zukunft, 1: FLe0
Nowak (He.) un-möglich, Leipzig 2007,
eister Eckhart, Werke ext Uun: Übersetzungen VOoO  3 Un (Bibliothek des Mittelalters

21), Frankfurt 1993, hier Werke 1L, 3509

239Keul / Gottes Ferne – die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Nähe

1 H.-J. Höhn vertritt die Th ese: „Der Gottesglaube wurzelt nicht in einem Vollzug der Behaup-
tung, sondern in der Praxis der Bestreitung“ (Hans-Joachim Höhn, Der fremde Gott. Glaube in 
postsäkularer Kultur, Würzburg 2008, 57). Zu beachten wäre hierbei, dass jede Bestreitung eine 
Behauptung einschließt und jede Behauptung eine Bestreitung.

2 Karl Schlemmer, Geistliche Biotope – Notwendende Orte einer Pastoral mit Zukunft , in: Leo 
Nowak (Hg.), un-möglich, Leipzig 2007, 9.

3 Meister Eckhart, Werke. Text und Übersetzungen von J. Quint u.a. (Bibliothek des Mittelalters 
20 u. 21), Frankfurt a. M. 1993, hier Werke II, 359.

Sie tauchen an ungewöhnlichen Orten 

auf und werden dort auf ungewöhnliche 

Weise gestellt. Hier geht es nicht um eine 

Welt, die aus diversen Gründen froh dar-

über ist, Gott los zu sein. Vielmehr zeigt 

sich hier ein Vermissen Gottes, das Fragen 

stellt und sich auf die Suche macht. Diese 

Suche trägt Gravuren der Bestreitung Got-

tes, die für postsäkulare Kulturen signifi-

kant sind.1 Dass Gott den Menschen nahe 

kommt, sich offenbart und aus eigener Er-

fahrung bekannt wird, das ist heute keine 

Selbstverständlichkeit. Abwesenheit wird 

bemerkt, Fremdheit stellt sich ein. Aber es 

zeigt sich auch eine Fremdheit, die nach 

Nähe fragt.

In einer theologisch-praktischen Zeit-

schrift, die „Das Fremde – Faszination und 

Schrecken“ thematisiert, dürfen die be-

fremdlichen Erfahrungen nicht fehlen, die 

Menschen mit dem Auftreten ebenso wie 

mit dem Ausbleiben Gottes machen. Und 

ist die Fremdheit im Grunde nicht das, was 

jede Vertrautheit von Menschen mit Gott 

durchzieht? Es macht die Besonderheit 

dessen aus, worüber hier gesprochen wird, 

dass es keine Nähe ohne Ferne, keine Ver-

trautheit ohne Fremde gibt.

1. Gottesfremde: 
Offenbar verborgen?

Dass die Abwesenheit Gottes heute in der 

Öffentlichkeit thematisiert wird, verweist 

auf ihre Verortung in postsäkularer Kul-

tur. Wo die Zugehörigkeit zu einer Reli-

gion nicht selbstverständlich ist, erscheint 

Gott schnell als befremdliche Größe. Der 

dezidierte Blick postsäkularer Kulturen 

auf die Gottesferne verführt jedoch man-

cherorts dazu, sie mit „Gottlosigkeit“ zu 

identifizieren. So prognostiziert der Litur-

giewissenschaftler und Pastoraltheologe 

Karl Schlemmer, dass „wir uns auf einem 

direkten Weg in eine Gesellschaft ohne 

Gott befinden“; es gebe zwar einen religiö-

sen Boom, dennoch befänden wir uns „in 

einem Zeitalter der Religion ohne Gott“.2 

Aber Gottesferne und Gottlosigkeit sind 

nicht dasselbe. Das Abwesende, das fern 

ist, kann nämlich sehr nah rücken. Ferne 

und Nähe schließen einander nicht aus. 

Eckhart von Hochheim, ein wahrer Meis-

ter in Fragen der Anwesenheit des Ab-

wesenden, schreibt: „Hör zu: Wäre etwas 

tausend Meilen weit weg, will ich es haben, 

so habe ich’s eigentlicher als das, was ich 

in meinem Schoß habe und nicht haben 

will.“3 Eckhart weiß um die lebeneröffnen-

de oder lebenverschließende Macht, die 

Abwesendes auf das Anwesende ausüben 

kann. Erfahrungen der Gottesferne veror-

tet er mitten in der Gottesnähe. Wenn Gott 

fern ist, heißt das nicht, ihn „los“ zu sein. 

Vielmehr stellt sich die Frage, welche Nähe 

die Gottesferne offenbart.

Die Fremdheit Gottes in postsäkularer 

Kultur macht nicht vor den Kirchentüren 

halt. Sie ist vielmehr eine machtvolle Grö-

ße auch in der Glaubenspraxis der Kirche. 

Dies zeigt sich exemplarisch an der Krise 



24() eul (,ottes Ferne Cdie Unbegreiflichkeit selnNer lebenstiftenden ähe

der Sakramente, die sich In den etzten Jah heit heute ZU. Iragen bringen Aber
Ten nicht 1Ur ıIn Deutschlan mıt drastisch geht dies ohne die Traditionen, welche die
zurückgehenden Zahlen niederschlägt. Bel Negatıve Theologie ZUTFK Verfügung tellt?
buchstäblich en sieben Sakramenten ist 1ese Frage stellt sich ıIn den etzten Jahren

verstärkt, insofern Menschen In postsäku-ıIn den etzten Jahrzehnten eine rückläufige
TaxXls festzustellen.* Langfristig ist CS nicht larer Kultur Interesse religiösen Fragen
hinreichend, den Gläubigen die Sonn- zeigen und zugleic (J,ott nicht infach
tagspflicht einzuschärfen. Das Problem verschweigen, sondern SeINe Abwesenheit
reicht tiefer, denn CS berührt Fragen der NEeU thematisieren. Negatıve Theologie,
(Gottesferne. DIe Sakramente verheißen die AaUuSs dem theologischen Diskurs
Gottesnähe eine Gottesnähe, die In der eher ausgeschlossen WAal, drängt ıIn den
Liebe die Intensıtat des Lebens erschlieft, Diskurs hinein und wird umstrıtten DIe
Frieden stiftet und Gerechtigkeit eröffnet. Herausgeber der 226 „Negatıve Theo-
Wer In der Eucharistiefeier Leib und Blut ogie heute?“ mMelınen SOSaL, dass kaum ein
Christi empfängt, kommt In wörtlichem theologisches KOonzept heute umkämpft
Sınn mıt Christus In Berührung und damıit ist wI1Ie die Negatıve Theologie: ‚Unter den
(GJott und dem Geheimnis des Lebens gahız Bedingungen der Moderne nehmen F1-
nah So besagt CS die Sakramententheolo- Negatıver Theologie dramatisch
gle. Dass äubige jedoch verstärkt auf den Bedeutung S1e bleten eine Bühne, den
Empfang der Sakramente verzichten, welst Gottesverlust und die erfahrbare Abwesen-
daraufhin, dass das Erwartete ausbleibt S1€ heit (‚ottes ZUTFK Sprache bringen.‘
erfahren nicht, dass (J,ott ihnen In den Sak- Negatıve Theologie ist wleder In der

nah kommt, sondern (J,ott bleibt Diskussion. Karl] Rahner kann als ein Weg-
ihnen fern und Tem Auch hier gilt CS die bereiter dieser Entwicklung esehen WEI -

Frage tellen Gott, Du® den Er hat die Problematik WIE olg auf
Aus der pastoralen PraxIıs ließen sich den Punkt gebracht: „WiIr reden VO  u Gott,

weltere Orte olcher Gottesfremde benen- VO  b SseiINner Ex1istenz, VO  b Se1iINer Persönlich-
NECNN, die einer erwarteten Gottesnähe keit, VO  b drei ersonen In Gott, VO  b Se1iINer
wider läuft.® S1e durc  Teuz eine eologi- Freiheit, VO  u seInem uns verpflichtenden
sche Tradition, die die pOosiıtive, affirmative illen us[.; WITFr mMuUusSsen dies selbstverständ-
(Gottesrede 1Ins Zentrum rückt. 1ese Ira- lich, WITr können nicht blofß schweigen, weil
dition hat ihre Gründe die Aufgabe IHNan dies 1Ur kann, wirklich kann, Wenn

der Theologie ist CS, sprechen, theolo- IHNan Zzuerst eredet hat Aber bei diesem
gische Zusammenhänge erläutern und Reden VEISCSSCH WITFr dann mMe1lstenNs, dass
den Gottes-Sprachschatz der Vergangen- eine solche Zusage immer 1Ur dann e1IN1-

DIie Z ahlen AUS Deutschland für O07 liegen detailliert VOT ın der Arbeitshilfe 231, hg. VOoO

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz: Katholische Kirche ın Deutschland Statistische
aten O07 2009
In der Frauenpastoral begegnet 61€E MI1r bei alteren Frauen, die, JE näher 61€ auf den Tod
zugehen, desto schmerzlicher ihren Gottesglauben verlieren; besonders bedrängend 1st Cdies bei
Ordensfrauen, deren Lebensform 61€E mıt der Erwartung VOoO  3 Gjottesnähe verbindet.
Gregor Hoff ATO1S Halbmayr (He.) Negatıve Theologie heute?* /Zum aktuellen Stellenwert
einer umstrıittenen TIradition (Quaestiones disputatae 226), Freiburg ı. Br —-Basel-Wien 2008,
11

240

4 Die Zahlen aus Deutschland für 2007 liegen detailliert vor in der Arbeitshilfe 231, hg. vom 
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz: Katholische Kirche in Deutschland – Statistische 
Daten 2007 (2009).

5 In der Frauenpastoral begegnet sie mir z. B. bei älteren Frauen, die, je näher sie auf den Tod 
zugehen, desto schmerzlicher ihren Gottesglauben verlieren; besonders bedrängend ist dies bei 
Ordensfrauen, deren Lebensform sie mit der Erwartung von Gottesnähe verbindet.

6 Gregor M. Hoff  / Alois Halbmayr (Hg.), Negative Th eologie heute? Zum aktuellen Stellenwert 
einer umstrittenen Tradition (Quaestiones disputatae 226), Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2008, 
11.

Keul / Gottes Ferne – die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Nähe

der Sakramente, die sich in den letzten Jah-

ren nicht nur in Deutschland mit drastisch 

zurückgehenden Zahlen niederschlägt. Bei 

buchstäblich allen sieben Sakramenten ist 

in den letzten Jahrzehnten eine rückläufige 

Praxis festzustellen.4 Langfristig ist es nicht 

hinreichend, den Gläubigen die Sonn-

tagspflicht einzuschärfen. Das Problem 

reicht tiefer, denn es berührt Fragen der 

Gottesferne. Die Sakramente verheißen 

Gottesnähe – eine Gottesnähe, die in der 

Liebe die Intensität des Lebens erschließt, 

Frieden stiftet und Gerechtigkeit eröffnet. 

Wer in der Eucharistiefeier Leib und Blut 

Christi empfängt, kommt in wörtlichem 

Sinn mit Christus in Berührung und damit 

Gott und dem Geheimnis des Lebens ganz 

nah. So besagt es die Sakramententheolo-

gie. Dass Gläubige jedoch verstärkt auf den 

Empfang der Sakramente verzichten, weist 

darauf hin, dass das Erwartete ausbleibt: sie 

erfahren nicht, dass Gott ihnen in den Sak-

ramenten nah kommt, sondern Gott bleibt 

ihnen fern und fremd. Auch hier gilt es die 

Frage zu stellen: Gott, wo warst Du?

Aus der pastoralen Praxis ließen sich 

weitere Orte solcher Gottesfremde benen-

nen, die einer erwarteten Gottesnähe zu-

wider läuft.5 Sie durchkreuzt eine theologi-

sche Tradition, die die positive, affirmative 

Gottesrede ins Zentrum rückt. Diese Tra-

dition hat ihre guten Gründe: die Aufgabe 

der Theologie ist es, zu sprechen, theolo-

gische Zusammenhänge zu erläutern und 

den Gottes-Sprachschatz der Vergangen-

heit heute zum Tragen zu bringen. Aber 

geht dies ohne die Traditionen, welche die 

Negative Theologie zur Verfügung stellt? 

Diese Frage stellt sich in den letzten Jahren 

verstärkt, insofern Menschen in postsäku-

larer Kultur Interesse an religiösen Fragen 

zeigen und zugleich Gott nicht einfach 

verschweigen, sondern seine Abwesenheit 

neu thematisieren. Negative Theologie, 

die zuvor aus dem theologischen Diskurs 

eher ausgeschlossen war, drängt in den 

Diskurs hinein und wird umstritten. Die 

Herausgeber der QD 226 „Negative Theo-

logie heute?“ meinen sogar, dass kaum ein 

theologisches Konzept heute so umkämpft 

ist wie die Negative Theologie: „Unter den 

Bedingungen der Moderne nehmen Fi-

guren Negativer Theologie dramatisch an 

Bedeutung zu. Sie bieten eine Bühne, den 

Gottesverlust und die erfahrbare Abwesen-

heit Gottes zur Sprache zu bringen.“6 

Negative Theologie ist wieder in der 

Diskussion. Karl Rahner kann als ein Weg-

bereiter dieser Entwicklung gesehen wer-

den. Er hat die Problematik wie folgt auf 

den Punkt gebracht: „Wir reden von Gott, 

von seiner Existenz, von seiner Persönlich-

keit, von drei Personen in Gott, von seiner 

Freiheit, von seinem uns verpflichtenden 

Willen usf.; wir müssen dies selbstverständ-

lich, wir können nicht bloß schweigen, weil 

man dies nur kann, wirklich kann, wenn 

man zuerst geredet hat. Aber bei diesem 

Reden vergessen wir dann meistens, dass 

eine solche Zusage immer nur dann eini-



eul (,ottes Ferne die Unbegreiflichkeit selner lebenstiftenden ähe 241

germafßen egitim VO  u (J,ott ausgesagt WEeI- Berührende erne hbefremd-
IC Nähe Gottesfragenden kann, Wenn WITFr S1€ gleichzeitig auch

immer wleder zurücknehmen, die negatıver Theologıe
heimliche chwebe zwischen Ja und Neılin
als den wahren und einzIgen festen Punkt „Fremdheit“ ist Jene KategorIie, die In der
uUuNnNseIes Erkennens aushalten und 15 (Gottesrede besonders ANSCHICESSCH 1ST

Aussagen immer auch hineinfallen las- chöpfer und eschöp TeNNen Welten.
SCIl In die schweigende Unbegreiflichkeit Von ihnen In e1iner Sprache sprechen ist
(,ottes selber ” schon riskant und braucht die innovatıve

DIe Wertschätzung des (‚otteswortes Sprachkraft VO  b Metaphern, denen das
qualifiziert das Christentum als en- Unsagbare und Unsägliche dieses Versuchs
barungsreligion. Seine eiligen Schriften eingeschrieben ist.” (Gott wird ‚Vater  C6 SC
stehen alur, dass (Gott sich den Menschen obwohl nicht ıIn einem sexuellen
ze1igt, mıt ihnen pricht und ihnen In CSUS Akt zeugte; die jüdisch-christliche Tadı-
Christus ZU. Greitfen nah kommt. Aber t1on pricht VO  b (J,ott als „Hirte” und
gerade die Auferstehungsberichte der gleich als „König‘, obwohl sich In mensch-
zeigen, dass sich der Auferstandene enTt- lichen Gesellschaften beides ausschlie
zieht, sich offenbart als arıa Mag- Wer VO  u (J,ott oder gal (J,ott sprechen
dalena ihn ndlich entdeckt, hält Christus will, begibt sich auf tTemdes Territorium
ihr Sein ‚Halte mich nicht fest 146 und 111U55 mıt befremdlichen YTIahrun-
(Joh > die entmutigten MmMaAa- SCH rechnen. Seine Anwesenheit ist nicht
us-Junger ihn ndlich Brotbrechen CI - direkt aufzuzeigen, sondern als Spur
kennen, „da sahen S1€ ihn nicht mehr  C6 (Lk benennen. DIe Mystikerin Simone Weil
> als die Frauen leeren Grab den sagt pomtiert: „Gott kann In der chöp-
Verkündigungsauftrag erhalten, werden fung nicht anders anwesend SEe1IN als
S1e sprachlos (Mk 16,8) ufgrun des DI- der Form der Abwesenheit C100 Nur sich
1schen eiIundes pricht der Fundamen- (J,ott zurückzieht und entzieht, entsteht
taltheologe Gregor arıa off er VO  b aum für die Welt ugleic. bleibt (Gott In
einer ‚fortlaufenden Arbeit (Jottesent- dieser Form der Abwesenheit mıt SseiINner
Zug , Offenbarung bestimmen kön- Schöpfungskraft anwesend In allem, Was

Hen 35  enDar verborgen?” wird einer lebendig ist und Leben hervorbringt.
Leitfrage, der die Theologie heute nicht 168e Verbindung VO  b Abwesenheit
ausweichen kann. und Anwesenheit, „unvermischt und

arl Rahner, Erinnerungen eINes Kkatholischen Theologen, 1n Alhbert Raffelt (He.) arl Rahner
ın Erinnerung (Freiburger Akademieschriften 8) Düsseldorf 1994, 135f.
Gregor Marıa Hoff, Hermeneutischer Gottesentzug‘ Das kritische Oment negatıver T1heolo-
g1€ 1m Modell VO  3 Augustinus „Me trinitate”, 1: Gregor Marıa Hoff / ATO1S Halbmayr (He.)
Negatıve Theologie heute? s Anm 6) 265-2893, hier 279{
fur Bedeutung unerhörter Metaphern für Clie Gottesrede vgl Hildegund Keul, WOo Cdie Sprache
zerbricht. DIie schöpferische Macht der Gottesrede, Maiınz 2004
S1IMONE Weil, Schwerkraft Uun: Gnade, München 1981, 15() DIie Österreichische Schriftstellerin
Ingeborg Bachmann hat ın den 50er-Jahren eın Radio-Essay über Simone Weil verfasst, de-
1E Mystik 61€ Cdie Abwesenheit (‚ottes un: Cdie Sprachlosigkeit VOoO  3 Menschen iInteressiert. (UInge-
borg Bachmann, IDER Unglück un: Cdie Gottesliebe Der Weg Simone Weils, 1: DeS., Werke
4, München 128-155.)

241

7 Karl Rahner, Erinnerungen eines katholischen Th eologen, in: Albert Raff elt (Hg.), Karl Rahner 
in Erinnerung (Freiburger Akademieschrift en 8), Düsseldorf 1994, 135f.

8 Gregor Maria Hoff , Hermeneutischer Gottesentzug? Das kritische Moment negativer Th eolo-
gie – im Modell von Augustinus’ „De trinitate“, in: Gregor Maria Hoff  / Alois Halbmayr (Hg.), 
Negative Th eologie heute? (s. Anm. 6), 268–283, hier 279ff .

9 Zur Bedeutung unerhörter Metaphern für die Gottesrede vgl. Hildegund Keul, Wo die Sprache 
zerbricht. Die schöpferische Macht der Gottesrede, Mainz 2004.

10 Simone Weil, Schwerkraft  und Gnade, München 1981, 150. – Die österreichische Schrift stellerin 
Ingeborg Bachmann hat in den 50er-Jahren ein Radio-Essay über Simone Weil verfasst, an de-
ren Mystik sie die Abwesenheit Gottes und die Sprachlosigkeit von Menschen interessiert. (Inge-
borg Bachmann, Das Unglück und die Gottesliebe – Der Weg Simone Weils, in: Dies., Werke. Bd. 
4, München 51993, 128–155.)

Keul / Gottes Ferne – die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Nähe

germaßen legitim von Gott ausgesagt wer-

den kann, wenn wir sie gleichzeitig auch 

immer wieder zurücknehmen, die un-

heimliche Schwebe zwischen Ja und Nein 

als den wahren und einzigen festen Punkt 

unseres Erkennens aushalten und so unse-

re Aussagen immer auch hineinfallen las-

sen in die schweigende Unbegreiflichkeit 

Gottes selber“.7 

Die Wertschätzung des Gotteswortes 

qualifiziert das Christentum als Offen-

barungsreligion. Seine Heiligen Schriften 

stehen dafür, dass Gott sich den Menschen 

zeigt, mit ihnen spricht und ihnen in Jesus 

Christus zum Greifen nah kommt. Aber 

gerade die Auferstehungsberichte der Bibel 

zeigen, dass sich der Auferstandene ent-

zieht, wo er sich offenbart: als Maria Mag-

dalena ihn endlich entdeckt, hält Christus 

ihr sein „Halte mich nicht fest!“ entgegen 

(Joh 20,17); wo die entmutigten Emma-

us-Jünger ihn endlich am Brotbrechen er-

kennen, „da sahen sie ihn nicht mehr“ (Lk 

24,31); als die Frauen am leeren Grab den 

Verkündigungsauftrag erhalten, werden 

sie sprachlos (Mk 16,8). Aufgrund des bi-

blischen Befundes spricht der Fundamen-

taltheologe Gregor Maria Hoff daher von 

einer „fortlaufenden Arbeit am Gottesent-

zug“, um Offenbarung bestimmen zu kön-

nen.8 „Offenbar verborgen?“ wird zu einer 

Leitfrage, der die Theologie heute nicht 

ausweichen kann.

2. Berührende Ferne – befremd-
liche Nähe. Gottesfragen 
negativer Theologie

„Fremdheit“ ist jene Kategorie, die in der 

Gottesrede besonders angemessen ist. 

Schöpfer und Geschöpf trennen Welten. 

Von ihnen in einer Sprache zu sprechen ist 

schon riskant und braucht die innovative 

Sprachkraft von Metaphern, denen das 

Unsagbare und Unsägliche dieses Versuchs 

eingeschrieben ist.9 Gott wird „Vater“ ge-

nannt, obwohl er nicht in einem sexuellen 

Akt zeugte; die jüdisch-christliche Tradi-

tion spricht von Gott als „Hirte“ und zu-

gleich als „König“, obwohl sich in mensch-

lichen Gesellschaften beides ausschließt. 

Wer von Gott oder gar zu Gott sprechen 

will, begibt sich auf fremdes Territorium 

und muss mit befremdlichen Erfahrun-

gen rechnen. Seine Anwesenheit ist nicht 

direkt aufzuzeigen, sondern als Spur zu 

benennen. Die Mystikerin Simone Weil 

sagt pointiert: „Gott kann in der Schöp-

fung nicht anders anwesend sein als unter 

der Form der Abwesenheit.“10 Nur wo sich 

Gott zurückzieht und entzieht, entsteht 

Raum für die Welt. Zugleich bleibt Gott in 

dieser Form der Abwesenheit mit seiner 

Schöpfungskraft anwesend in allem, was 

lebendig ist und Leben hervorbringt.

Diese Verbindung von Abwesenheit 

und Anwesenheit, „unvermischt und un-



247 eul (,ottes Ferne Cdie Unbegreiflichkeit selnNer lebenstiftenden ähe

getrennt”, ist der Schöpfung e1lDben! e1nN- ach Zeichen SeINer Prasenz auch dort,
S1€ nicht WAarl.geschrieben. Mıt (J,ott kommt niemand In

Berührung, ohne dass sich die Ordnung
der inge grundlegend verändert. In der
Annäherung (,ottes ereignet sich eine 1r- DIT3 Offenbarung der
ritierende Fremdheit. S1e reifßst AaUS der Auferstehung: dem en

das VWort redenvertrauten mgebung heraus, Gewohntes
bleibt weılt zurück, die vertraute (jottesre-
de zerbricht. DIes gilt auch für diejenigen, Negatıve Theologie durc.  T1IC die Selbst-

ihrendie sich, VO  b einer positiven (Gottesrede SC verständlichkeit der Gottesrede,
pragtl, der Präsenz (,ottes sicher Sind. Wird sich selbst reproduzierenden edeIluss
(GJott ZU. Posten 1mM Lebenskalkül, geht S1e chärft die Aufmerksamkei für solche
die echnung erst recht nicht auf. Oder Orte der (egenwart, sich Fremdheit
wI1Ie CS elster Eckhart sagt „die Gleich- einstellt, weil (J,ott Uurc Se1INn Schweigen
N1ıSsSe alle zerbrechen“ I1 dem menschlichen Reden 1Ins Wort

(J,ott dem menschlichen Reden 1Ins Karl] Rahner hat nachdrücklich VO  b dieser
Wort, T1 das Anderssein (,ottes hervor. Erfahrung gesprochen, „dafß (J,ott wesentT-
DIes kann auch dort geschehen, sich ich der Unbegreifliche ist; da{fß Sseine nbe-
Menschen nicht der AÄnwesenheit, sondern greiflichkeit wächst und nicht abnimmt, Je
der Abwesenheit (,ottes sicher Ist richtiger (J,ott verstanden wird, Je näher uns

(J,ott doch nah, sind Spuren SeiINer Prasenz SeINe ihn selbst mitteilende Liebe kommt:
entdecken, welche die Abwesenheit der da{fß IHNan ihn Nn1ie als bestimmten Posten In

Toten auf eine CU«eC ähe hiın erschliefßen? das Kalkül UNSsScCIesS Leben einsetzen kann,
Wle brisant Gottesfragen Se1IN können, ze1igt ohne merken, da{fß dann die echnung
sich (Orten WIE Winnenden oder 2002 1mM erst recht nicht ufs  1 Ereignisse wI1Ie
Erfurter Gutenberg-Gymnasium. In beiden die VO  u Winnenden bilden einen olchen
Fällen en nicht 1Ur Christgläubige, 0125: ÖOrt, der VO Schweigen (,ottes spricht,
dern auch solche Menschen den (,ottes- weil Menschen sprachlos macht
diensten teilgenommen, denen die (,ottes- ugleic hat dieses Zerbrechen der

1mM Alltag nicht geläufig Sind. hre Sprache, dem die negatıve Theologie OlgtT,
eine sprachproduktive Kraft Was sprach-Gottesnähe MAas befremdlic. SC1IN. Aber

Wenn die Kirche ihnen mıt essentimen! los macht, 111 besprochen werden, damıt
egegnet ach dem Sonst sind S1€ CS nicht übermächtig wiIird. Wer In die
Nn1ie da, aber jetzt .3 oder WwWenn S1€ versucht, Gottesifremde gerat, wird zwangsläufig
S1€ für kirchliche Zwecke vereinnahmen sprachlos, denn das zeichnet die Fremde
ach dem Wır en immer schon aUsS Zuhause beherrscht IHNan die Sprache,
gewusstl, dass (ott .. < > rückt (ott In welte hier versteht die gesprochenen Orte
erne Stattdessen rag Negative Theologie und kann selbst sprechen. In der Fremde
danach, OD sich dort, (J,ott fern liegen jedoch wird eine Sprache gesprochen, die
scheint, SEINE ähe offenbart. (Jemeinsam IHNan nicht kennt, die IHNan gal nicht oder
steht IHNan In der Gottesferne und sucht 1Ur bruchstückhaft beherrscht ugleic

11 eister Eckhart, Werke I (S. Anm. 3) 545
arl Rahner, Frömmigkeit früher Uun: heute, 1n Ders., Schriften ZUuU!T Theologie. /, Einsiedeln

242

11 Meister Eckhart, Werke I (s. Anm. 3), 545.
12 Karl Rahner, Frömmigkeit früher und heute, in: Ders., Schrift en zur Th eologie. Bd. 7, Einsiedeln 

21971, 22/23.

Keul / Gottes Ferne – die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Nähe

getrennt“, ist der Schöpfung bleibend ein-

geschrieben. Mit Gott kommt niemand in 

Berührung, ohne dass sich die Ordnung 

der Dinge grundlegend verändert. In der 

Annäherung Gottes ereignet sich eine ir-

ritierende Fremdheit. Sie reißt aus der 

vertrauten Umgebung heraus, Gewohntes 

bleibt weit zurück, die vertraute Gottesre-

de zerbricht. Dies gilt auch für diejenigen, 

die sich, von einer positiven Gottesrede ge-

prägt, der Präsenz Gottes sicher sind. Wird 

Gott zum Posten im Lebenskalkül, so geht 

die Rechnung erst recht nicht auf. Oder 

wie es Meister Eckhart sagt: „die Gleich-

nisse alle zerbrechen“.11 

Fällt Gott dem menschlichen Reden ins 

Wort, so tritt das Anderssein Gottes hervor. 

Dies kann auch dort geschehen, wo sich 

Menschen nicht der Anwesenheit, sondern 

der Abwesenheit Gottes sicher waren. Ist 

Gott doch nah, sind Spuren seiner Präsenz 

zu entdecken, welche die Abwesenheit der 

Toten auf eine neue Nähe hin erschließen? 

Wie brisant Gottesfragen sein können, zeigt 

sich an Orten wie Winnenden oder 2002 im 

Erfurter Gutenberg-Gymnasium. In beiden 

Fällen haben nicht nur Christgläubige, son-

dern auch solche Menschen an den Gottes-

diensten teilgenommen, denen die Gottes-

namen im Alltag nicht geläufig sind. Ihre 

Gottesnähe mag befremdlich sein. Aber 

wenn die Kirche ihnen mit Ressentiment 

begegnet nach dem Motto: Sonst sind sie 

nie da, aber jetzt …; oder wenn sie versucht, 

sie für kirchliche Zwecke zu vereinnahmen 

nach dem Motto: Wir haben immer schon 

gewusst, dass Gott …, so rückt Gott in weite 

Ferne. Stattdessen fragt Negative Theologie 

danach, ob sich dort, wo Gott fern zu liegen 

scheint, seine Nähe offenbart. Gemeinsam 

steht man in der Gottesferne und sucht 

nach Zeichen seiner Präsenz auch dort, wo 

sie nicht erwartet war.

3. Die Offenbarung der 
Auferstehung: dem Leben 
das Wort reden

Negative Theologie durchbricht die Selbst-

verständlichkeit der Gottesrede, ihren 

sich selbst reproduzierenden Redefluss. 

Sie schärft die Aufmerksamkeit für solche 

Orte der Gegenwart, wo sich Fremdheit 

einstellt, weil Gott durch sein Schweigen 

dem menschlichen Reden ins Wort fällt. 

Karl Rahner hat nachdrücklich von dieser 

Erfahrung gesprochen, „daß Gott wesent-

lich der Unbegreifliche ist; daß seine Unbe-

greiflichkeit wächst und nicht abnimmt, je 

richtiger Gott verstanden wird, je näher uns 

seine ihn selbst mitteilende Liebe kommt; 

daß man ihn nie als bestimmten Posten in 

das Kalkül unseres Leben einsetzen kann, 

ohne zu merken, daß dann die Rechnung 

erst recht nicht aufgeht“12. Ereignisse wie 

die von Winnenden bilden einen solchen 

Ort, der vom Schweigen Gottes spricht, 

weil er Menschen sprachlos macht.

Zugleich hat dieses Zerbrechen der 

Sprache, dem die negative Theologie folgt, 

eine sprachproduktive Kraft. Was sprach-

los macht, will besprochen werden, damit 

es nicht übermächtig wird. Wer in die 

Gottesfremde gerät, wird zwangsläufig 

sprachlos, denn das zeichnet die Fremde 

aus: Zuhause beherrscht man die Sprache, 

hier versteht man die gesprochenen Worte 

und kann selbst sprechen. In der Fremde 

jedoch wird eine Sprache gesprochen, die 

man nicht kennt, die man gar nicht oder 

nur bruchstückhaft beherrscht. Zugleich 



eul (,ottes Ferne die Unbegreiflichkeit selner lebenstiftenden ähe 2453

erhält IHNan In der Fremde die Chance, eine I11U55 die Macht der Gewalt übermächtig
CUuU«C Sprache lernen. DIies gilt auch für werden?® Christliche Theologie verschweigt
die Kirche: die In postsäkularer Kultur das Unsägliche nicht, das hier Werk 1st.
diskutierte Gottesifremde eröffnet ihr die ugleic richtet S1€ die Aufmerksamkei auf
Chance, sprachfähig werden In (jottes- Jene Punkte, diese Macht durchbrochen
fragen der (egenwart. Vielleicht hat S1e die Wircl: 1mM Trost, den Trauernde einander
Sprache och nicht, die vonnoten ist, spenden; der Solidarität, die selbst Jene
dem Evangelium heute eine Stimme SC üben, die mıt dem re1gnN1s zunächst nichts
ben; aber S1e kann S1€ finden DIe (jottes- tun aDbDen; In der Liebe, die miıtten In der

(GGjewalt Frieden stiftet.fremde ist hierzu der geeignete (Ort
DIes bedeutet aber, dass die Kirche (Jr- Wo auf diese e1se die Oodlıche ber-

ten WIE Winnenden nicht ausweichen darf. macht der (Gewalt durchbrochen wird, Ca
Dort ist eine Gewaltsamkeit Werk, die ist die Lebensmacht der Auferstehung
sprachlos macht und In die Gottesifremde Werk. 1ese Aussage kann IHNan rein PIO-
chickt. DIe Gefahr der (GGjewalt ijeg In der fan verstehen, denn S1e hat konkrete Be-
tödlichen Macht, die S1€ och lange ach deutung das Leben wächst AaUuSs dem Tod.
dem Fre1gN1s ausubft. S1e potenzlert sich und Darüber hinaus ist S1€ eine theologische
greift aufganz andere Lebensbereiche S1e Aussage, die sich AaUuSs dem Glauben die
reduziert Lebensmöglichkeiten, beschneidet Auferstehung Jesu Christi spelst. e1m
S1€ immer mehr und bringt auch die Über- Letzten Abendmahıl, als CSUS bereits S@1-
eDbenden mıt dem Tod In Berührung. DIe Nen gewaltsamen Tod TeUz VOLF ugen
Gewalt kann sich diejenigen richten, hat, gibt CI sSseiInen Juüngern einen Auftrag,
die die Toten rauern, WwWenn S1€ In Irost- WwIe S1€ sich ach Se1iINer JTötung verhalten
losigkeit und Verzweiflung fallen. Oder die sollen (vgl. 22,14-23). Es ware ahe lie-
Gewalt richtet sich rıtte, die für das gend, dass ihnen Rache empfiehlt. Aber
Attentat mitverantwortlich emacht und legt ihnen SahzZ anderes Aalls Herz:
1U  b Ziel VO  u Racheaktionen werden. Aber dass S1€ seInem Gedächtnis rot brechen

und Weılin miteinander trinken. DIe infolge
Weiterführende Liıteratur dieses uftrags entstandene Eucharistie-

Hans-Joachim Höhn, Der fremde (Jott. CGlau- feier legt eine CUuU«C Bedeutung dieser „Le-
bensmittel” frei. DIe CAFrs  1che Gedächt-be In postsäkularer Kultur, ürzburg 2008
niskultur ädt dazu e1N, den TeufelskreisAuch WwWenn H.-J. öhn wenig mıt der
der (Gewalt durchbrechen, indem IHNanKategorle des Fremden arbeitet, bletet
die vorhandenen Lebensressourcen mıt-Se1IN Plädoyer für eine Kultur der Bestreitung

dennoch einen gul esbaren, informativen einander teilt das tägliche rot und den
Weıln:; die Zeichen der offnung, die sichAINDIIIC. In (;ottesfragen der Gegenwart.
mıtten In Hoffnungslosigkeit zeigen; undGregor Marıa Hoff, DIe Atheismen.
die Liebe, die In der Solidaritä wächst.1InNne notwendige Provokation, Regensburg

Der CAFrCS  i1che Glaube besagt, dass die2009 Ausgehend VO  u der Bedeutung,
die Religionsfragen 1mM gesellschaftlichen Lebensmacht der Auferstehung Werk Ist,

WwWenn Menschen Hoffnungslosigkeit undDiskurs gewinnen, beleuchtete off
verschiedene „NECUC Atheismen‘, die mıt Verzweiflung tragfähige Zeichen der of{ff-
ihrer Religionskritik ZUFK Standortbestim- NUuNg erfahren oder selbst Sseizen. Niemand

kann hier auf (ott zeigen und Cla istMUNg christlicher Theologie herausfordern.
Aber Menschen können sich gegensel-

243

Weiterführende Literatur:

Hans-Joachim Höhn, Der fremde Gott. Glau-

be in postsäkularer Kultur, Würzburg 2008: 

Auch wenn H.-J. Höhn nur wenig mit der 

Kategorie des Fremden arbeitet, so bietet 

sein Plädoyer für eine Kultur der Bestreitung 

dennoch einen gut lesbaren, informativen 

Einblick in Gottesfragen der Gegenwart.

Gregor Maria Hoff, Die neuen Atheismen. 

Eine notwendige Provokation, Regensburg 

2009: Ausgehend von der neuen Bedeutung, 

die Religionsfragen im gesellschaftlichen 

Diskurs gewinnen, beleuchtete G. M. Hoff 

verschiedene „neue Atheismen“, die mit 

ihrer Religionskritik zur Standortbestim-

mung christlicher Theologie herausfordern.

Keul / Gottes Ferne – die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Nähe

erhält man in der Fremde die Chance, eine 

neue Sprache zu lernen. Dies gilt auch für 

die Kirche: die in postsäkularer Kultur 

diskutierte Gottesfremde eröffnet ihr die 

Chance, sprachfähig zu werden in Gottes-

fragen der Gegenwart. Vielleicht hat sie die 

Sprache noch nicht, die vonnöten ist, um 

dem Evangelium heute eine Stimme zu ge-

ben; aber sie kann sie finden. Die Gottes-

fremde ist hierzu der geeignete Ort.

Dies bedeutet aber, dass die Kirche Or-

ten wie Winnenden nicht ausweichen darf. 

Dort ist eine Gewaltsamkeit am Werk, die 

sprachlos macht und in die Gottesfremde 

schickt. Die Gefahr der Gewalt liegt in der 

tödlichen Macht, die sie noch lange nach 

dem Ereignis ausübt. Sie potenziert sich und 

greift auf ganz andere Lebensbereiche zu. Sie 

reduziert Lebensmöglichkeiten, beschneidet 

sie immer mehr und bringt auch die Über-

lebenden mit dem Tod in Berührung. Die 

Gewalt kann sich gegen diejenigen richten, 

die um die Toten trauern, wenn sie in Trost-

losigkeit und Verzweiflung fallen. Oder die 

Gewalt richtet sich gegen Dritte, die für das 

Attentat mitverantwortlich gemacht und 

nun Ziel von Racheaktionen werden. Aber 

muss die Macht der Gewalt übermächtig 

werden? Christliche Theologie verschweigt 

das Unsägliche nicht, das hier am Werk ist. 

Zugleich richtet sie die Aufmerksamkeit auf 

jene Punkte, wo diese Macht durchbrochen 

wird: im Trost, den Trauernde einander 

spenden; in der Solidarität, die selbst jene 

üben, die mit dem Ereignis zunächst nichts 

zu tun haben; in der Liebe, die mitten in der 

Gewalt Frieden stiftet.

Wo auf diese Weise die tödliche Über-

macht der Gewalt durchbrochen wird, da 

ist die Lebensmacht der Auferstehung am 

Werk. Diese Aussage kann man rein pro-

fan verstehen, denn sie hat konkrete Be-

deutung: das Leben wächst aus dem Tod. 

Darüber hinaus ist sie eine theologische 

Aussage, die sich aus dem Glauben an die 

Auferstehung Jesu Christi speist. Beim 

Letzten Abendmahl, als Jesus bereits sei-

nen gewaltsamen Tod am Kreuz vor Augen 

hat, gibt er seinen Jüngern einen Auftrag, 

wie sie sich nach seiner Tötung verhalten 

sollen (vgl. Lk 22,14–23). Es wäre nahe lie-

gend, dass er ihnen Rache empfiehlt. Aber 

er legt ihnen etwas ganz anderes ans Herz: 

dass sie zu seinem Gedächtnis Brot brechen 

und Wein miteinander trinken. Die infolge 

dieses Auftrags entstandene Eucharistie-

feier legt eine neue Bedeutung dieser „Le-

bensmittel“ frei. Die christliche Gedächt-

niskultur lädt dazu ein, den Teufelskreis 

der Gewalt zu durchbrechen, indem man 

die vorhandenen Lebensressourcen mit-

einander teilt: das tägliche Brot und den 

Wein; die Zeichen der Hoffnung, die sich 

mitten in Hoffnungslosigkeit zeigen; und 

die Liebe, die in der Solidarität wächst.

Der christliche Glaube besagt, dass die 

Lebensmacht der Auferstehung am Werk ist, 

wenn Menschen in Hoffnungslosigkeit und 

Verzweiflung tragfähige Zeichen der Hoff-

nung erfahren oder selbst setzen. Niemand 

kann hier auf Gott zeigen und sagen: da ist 

er. Aber Menschen können sich gegensei-



244 eul (,ottes Ferne Cdie Unbegreiflichkeit selnNer lebenstiftenden ähe

(1g arau: hinweisen, S1€e Spuren Se1INer auf die ucC. ach verborgenen Spuren der
Prasenz (Jottes In der Welt, konkretenPrasenz entdecken. (ott pricht den lei-

SCIl 1önen, die der Auferstehung das Wort (Orten der (Gegenwart. puren sind Zeichen,
reden. (ott zeigt sich, bleibt aber zugleic. die auf eine Prasenz verwelsen, ohne auf
verborgen. Aus diesem TUunN!: hat Karl Rah- diese Prasenz rekt zeigen können.
Ner das bleibende, „absolute“ Geheimnis DIe Gottesfrage VO  b Winnenden ist als
den Mittelpunkt Se1INer Theologie gerückt Frage eine Sprachform, der das erstummen
und hat VO  b einer (Gegenwart (,ottes SC eingeschrieben Ist. DIes erinner eine F1-
sprochen, die unbenannt, J1el Sur In Elie Wiesels Zeugnis „DIe Nacht”, als
In der Fremde kommt (ott nah, ohne dass der Protagonist In die kabbalistische Schule
SeINeEe Fremdheit den Verstrickungen des des Küster-Mosche geht. Von ıhm lernt CI

Alltags infach aufgehoben WIF'! erne und ber die Kraft VO  u „wahren Fragen
Nähe, Vertrautheit und Fremde sind hier „ Er versuchte MIr eindringlich erklären,
innerlich verbunden. „Gott ist Dır wirklich dass jede Frage eine Kraft besitzt, welche die
ahe dort, Du bist, WwWenn Du en bist Antwort nicht mehr nthält. ‚Der Mensch
auf dieses Unendliche hin. Dann nämlich ist erhebt sich (,ott durch die Fragen, die
die erne (,ottes zugleic. SeINeEe unbegreif- CI ihn tellt‘, pflegte CI immer wleder
1CHe, es durchdringende Nähe. “ sagen. Fur Gottesfragen, die AaUuSs der Zer-

In der Frage: „Gott, warst Au ?“ ucC. brechlichkeit des Lebens wachsen, gilt Cles
sich diese bewegte Verbindung VO  u Fremde In besonderer €e1se. Negatıve Theologie
und Vertrautheit A4US. (ott bleibt „OIlenbar welst arau: hin, dass die (sottesrede diese
verborgen , CI sich zeigt. DIe Verborgen- Kraft der Frage nicht lihmen darft. Wo S1€
heit macht CN notwendig, VO  b (ott SPIE- Antwort gibt, ist diese zugleic. ein Rückver-
chen und sich ber die unscheinbaren Zel- WEeI1S auf die Frage. Miıt der Antwort hat sich
chen SseiINer Prasenz auszutauschen. Dabei die Frage nicht erledigt. Aber die Frage
ware CS kurz gegriffen, die (Gottesfierne gestellt feibt, kann die Antwort eine Brücke
abzustreiten, weil CN Ja die Gottesnähe gibt. bilden In die unbegreifliche, lebenstiftende

ähe (Jottes hinein.DIe Apostelgeschichte rzählt VO  b Paulus,
WIE en nachdem CI den „Einem
unbekannten tt“ gewidmeten ar SC DIe Autorin: geb 1961; Dr 20 und
sehen hat ber die Menschen sagt „SIe tudium der Theologie und Germanistik In
ollten (ott suchen, OD S1€ ihn und Irier, Jerusalem und Würzburg; eitferın der
en könnten: denn keinem VOIl uns ist Arbeitsstelle für Frauenseelsorge der Deut-

fern.“ (Apg17,27) DIe ähe (,ottes wird schen Bischofskonferenz, Privatdozentin für
versichert, nicht weil S1€ selbstverständlich Fundamentaltheologie und Vergleichende Re-
Ist, sondern weil Fremdheit erfahren WIT ligionswissenschaft der Unitversitd: WUurz-
und weil die ähe ohne diese Fremdheit burg. WOo die Sprache zerbricht. Die schöpferi-
Sarl nicht en 1st. (Gottesferne schickt sche Macht der (Grottesrede, aiınz 2004

/u den „dNO Gotteserfahrungen ın ihrer Bedeutung für Theologie un: Spiritualität Rah-
1IEe1S8 vgl Elmar Klinger, Das absolute Geheimnis 1m Alltag entdecken. Fur spirituellen Theologie
arl Rahners, Würzburg 1994
arl Rahner, ott 1st Mensch geworden. Das Geheimnis VOoO  3 Weihnachten, Freiburg Br.—Ba-
se|-Wien 1992, 1 (} (Neuausgabe).
He Wiesel, e Nacht Erinnerung un: Zeugnis, Freiburg Br —-Basel-Wien

244 Keul / Gottes Ferne – die Unbegreiflichkeit seiner lebenstiftenden Nähe

13 Zu den „anonymen Gotteserfahrungen“ in ihrer Bedeutung für Th eologie und Spiritualität Rah-
ners vgl. Elmar Klinger, Das absolute Geheimnis im Alltag entdecken. Zur spirituellen Th eologie 
Karl Rahners, Würzburg 1994.

14 Karl Rahner, Gott ist Mensch geworden. Das Geheimnis von Weihnachten, Freiburg i. Br.–Ba-
sel–Wien 1992, 120 (Neuausgabe).

15 Elie Wiesel, Die Nacht. Erinnerung und Zeugnis, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 31996, 19.

tig darauf hinweisen, wo sie Spuren seiner 

Präsenz entdecken. Gott spricht in den lei-

sen Tönen, die der Auferstehung das Wort 

reden. Gott zeigt sich, bleibt aber zugleich 

verborgen. Aus diesem Grund hat Karl Rah-

ner das bleibende, „absolute“ Geheimnis in 

den Mittelpunkt seiner Theologie gerückt 

und hat von einer Gegenwart Gottes ge-

sprochen, die unbenannt, anonym bleibt.13 

In der Fremde kommt Gott nah, ohne dass 

seine Fremdheit in den Verstrickungen des 

Alltags einfach aufgehoben wird. Ferne und 

Nähe, Vertrautheit und Fremde sind hier 

innerlich verbunden. „Gott ist Dir wirklich 

nahe dort, wo Du bist, wenn Du offen bist 

auf dieses Unendliche hin. Dann nämlich ist 

die Ferne Gottes zugleich seine unbegreif-

liche, alles durchdringende Nähe.“14 

In der Frage: „Gott, wo warst du?“ drückt 

sich diese bewegte Verbindung von Fremde 

und Vertrautheit aus. Gott bleibt „offenbar 

verborgen“, wo er sich zeigt. Die Verborgen-

heit macht es notwendig, von Gott zu spre-

chen und sich über die unscheinbaren Zei-

chen seiner Präsenz auszutauschen. Dabei 

wäre es zu kurz gegriffen, die Gottesferne 

abzustreiten, weil es ja die Gottesnähe gibt. 

Die Apostelgeschichte erzählt von Paulus, 

wie er in Athen – nachdem er den „Einem 

unbekannten Gott“ gewidmeten Altar ge-

sehen hat – über die Menschen sagt: „Sie 

sollten Gott suchen, ob sie ihn ertasten und 

finden könnten; denn keinem von uns ist 

er fern.“ (Apg17,27) Die Nähe Gottes wird 

versichert, nicht weil sie selbstverständlich 

ist, sondern weil Fremdheit erfahren wird 

und weil die Nähe ohne diese Fremdheit 

gar nicht zu haben ist. Gottesferne schickt 

auf die Suche nach verborgenen Spuren der 

Präsenz Gottes in der Welt, an konkreten 

Orten der Gegenwart. Spuren sind Zeichen, 

die auf eine Präsenz verweisen, ohne auf 

diese Präsenz direkt zeigen zu können.

Die Gottesfrage von Winnenden ist als 

Frage eine Sprachform, der das Verstummen 

eingeschrieben ist. Dies erinnert an eine Fi-

gur in Elie Wiesels Zeugnis „Die Nacht“, als 

der Protagonist in die kabbalistische Schule 

des Küster-Mosche geht. Von ihm lernt er 

etwas über die Kraft von „wahren Fragen“: 

„Er versuchte mir eindringlich zu erklären, 

dass jede Frage eine Kraft besitzt, welche die 

Antwort nicht mehr enthält. ‚Der Mensch 

erhebt sich zu Gott durch die Fragen, die 

er an ihn stellt‘, pflegte er immer wieder zu 

sagen.“15 Für Gottesfragen, die aus der Zer-

brechlichkeit des Lebens wachsen, gilt dies 

in besonderer Weise. Negative Theologie 

weist darauf hin, dass die Gottesrede diese 

Kraft der Frage nicht lähmen darf. Wo sie 

Antwort gibt, ist diese zugleich ein Rückver-

weis auf die Frage. Mit der Antwort hat sich 

die Frage nicht erledigt. Aber wo die Frage 

gestellt bleibt, kann die Antwort eine Brücke 

bilden in die unbegreifliche, lebenstiftende 

Nähe Gottes hinein.

Die Autorin: geb. 1961; Dr. theol. und M.A.; 

Studium der Theologie und Germanistik in 

Trier, Jerusalem und Würzburg; Leiterin der 

Arbeitsstelle für Frauenseelsorge der Deut-

schen Bischofskonferenz, Privatdozentin für 

Fundamentaltheologie und Vergleichende Re-

ligionswissenschaft an der Universität Würz-

burg. Wo die Sprache zerbricht. Die schöpferi-

sche Macht der Gottesrede, Mainz 2004.


