268

ThPQ 157 (2009) 268-282

Otto Kaiser

Von Ortsfremden, Auslandern und Proselyten

Der Umgang mit den Fremden im Alten Testament

# Palistina ist ein Durchgangsland. Diese Gegebenheit spiegelt sich in den
vielen Texten des AT, in denen von der Begegnung der ansissigen Bevol-
kerung mit Fremden die Rede ist. Umsichtig, einfithlsam und getragen
von einer umfassenden Kenntnis der wechselvollen Zeiten und Geschicke
in diesem Landstrich erlautert Otto Kaiser, der Altmeister der deutschen
alttestamentlichen Bibelwissenschaft, die einschldgigen Texte. Er entwirft
dabei einen spannenden Uberblick zur heiklen Frage, wie mit Fremden um-
zugehen ist, ohne die eigene Identitit aufzugeben oder die am Leib leidvoll
erfahrene Not zu vergessen. (Redaktion)

1. Vom ,Verweilenden”
und , Beisassen”

Fragt man nach dem Status und Schicksal
der Fremden im Alten Testament, so geht
man am besten von der Unterscheidung
zwischen den Einheimischen, den ,,An-
dersartige(n)“ oder ,Fremden“ und den
»Auslandern aus. Eine schillernde Stel-
lung nehmen die als ,Verweilende® oder
»Fremdlinge bezeichneten ein. Denn bei
ihnen kann es sich ebenso um ortsfremde
Israeliten bzw. Juden wie in nachexilischer
Zeit um Ausldnder handeln, die sich vorii-
bergehend oder dauernd in der persischen
Provinz Jehud aufgehalten haben. Anders
verhilt es sich in der Konigszeit. Solange
das Land zusammenhéngend von Einhei-
mischen bewohnt war, wird es sich bei den
~Verweilenden in der Regel um zum eige-
nen Volk gehdrende Ortsfremde gehandelt

1

haben, die aus diesem oder jenem Grund
ihren Heimatort verlassen haben und in
der Fremde ihr Auskommen finden muss-
ten.

Nach den biblischen Erzahlungen
handelt es sich bei ihnen vor allem um
Menschen, die wegen einer bevorstehen-
den oder eingetretenen Hungersnot in die
Fremde zogen, um dort ihr Leben zu fris-
ten. So soll der Erzvater Abraham nach Gen
12,10 wegen einer solchen nach Agypten
und sein Sohn Isaak nach Gen 26,1 in die
Philisterstadt Gerar ausgewichen sein. Die
Josefsnovelle in Gen 37-49 lebt ebenso von
diesem Motiv. Dem Motiv der Hungersnot
wohnte in einem von Diirren, Missernten
und Heuschreckenplagen heimgesuchten
Land? offenbar eine besondere Plausibili-
tdt inne. Denn auch die Elisa- und Elischa-
Erziahlungen bedienen sich ihrer. Auch das
Buch Rut hat dieses Motiv zur Grundlage

Das Wort bezeichnete in der Konigszeit einen sozialen Typus mit Riickverweis auf seine Her-

kunft; Christoph Bultmann, Der Fremde im antiken Juda. Eine Untersuchung zum sozialen Ty-
penbegriff ,ger und zum Bedeutungswandel in der alttestamentlichen Gesetzgebung (FRLANT

153), Goéttingen 1992, 93.

2 Vgl. z.B. Am 7,1-4; Jes 15,6; Jer 23,10; Joel 1,9-12.17-20; 2,3-9.



Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten 269

seiner Lehrerzdhlung von der Leviratsehe
einer Moabiterin mit einem Betlehemiten
gewihlt (Rut 1,1). Das Alte Testament weif3
aber ebenso davon zu berichten, dass krie-
gerische Ereignisse Menschen zur Flucht
in ein anderes Land zwangen, wo sie als
Fremdlinge lebten (2 Sam 4,3; Jes 16,3-4).
Gewihrte ihnen die Ortsgemeinde Aufent-
halt, so waren sie nicht langer Fremdlinge,
sondern ,,Beisassen®.

2. Die Versorgung der Fremdlinge,
Witwen und Waisen

Natiirlich stellt sich die Frage, wovon
Fremdlinge und Beisassen lebten. Am ein-
fachsten diirfte sich diese Frage beantwor-
tet haben, wenn sie Uber handwerkliche
Kenntnisse verfiigten, die fiir die Ortsge-
meinschaft unentbehrlich waren. Damit
dirfte ihr Aufenthaltsrecht unbestritten
und ihr Lebensunterhalt grundsétzlich ge-
sichert gewesen sein.” Weniger gesichert
war er, wenn sie ihren Unterhalt als Ta-
gelohner verdienten, weil sie damit auf in
der landwirtschaftlichen Saison anfallende
Arbeitsmoglichkeiten bzw. auf eine Be-
schiftigung als Hilfsarbeiter (bei Bauarbei-
ten?) angewiesen waren. Da der Tagel6h-
ner von der Hand in den Mund lebte, sollte
ihm sein Lohn nach Lev 19,13 am Abend
jedes Arbeitstages ausgezahlt werden (vgl.
Mt 20,1-15). Grundsitzlich jedoch sollte
nach dem deuteronomischen Rechtsbuch
allen, die keine Acker, Obst- oder Wein-
garten besaflen - als solche werden in

Dtn 24,19-21 die drei klassischen als per-
sonae miserae des Altertums dargestellten
Personenkreise der Fremdlinge, Witwen
und Waisen benannt -, das Recht auf die
Nachlese zustehen.* Um ihr Uberleben zu
sichern, sollten die Bauern weder die auf
ihrem abgeernteten Feld vergessene Garbe
einfahren, noch den bereits geschiittelten
Olbdum ein zweites Mal riitteln, noch in
ihrem Weingarten eine Nachlese halten,
da das Verbliebene den personae miserae
gehoren sollte (Dtn 24,19-21). Dass etwas
Nennenswertes {ibrig blieb, ist Anliegen
der eben genannten Bestimmungen. Nach
dem deuteronomischen Rechtsbuch wur-
de der Fremdling insofern in die kultische
Gemeinde integriert, als er in die Ruhe-
forderung des dekalogischen Sabbatgebots
eingeschlossen war (Dtn 5,12-15)° und
samt den Witwen und Waisen an den Fest-
mahlzeiten der drei Erntefeste teilnehmen
durfte (Dtn 16,9-15).°

Das perserzeitliche ,,Heiligkeitsgesetz*
(Lev 17-26) enthilt in Lev 25 eine weitere
Anordnung iiber ein zyklisch alle sieben
Jahre zu begehendes Sabbatjahr. Alles, was
in diesem Jahr von selbst gewachsen ist,
darf von den Besitzern, ihren Knechten
und Mégden, den Tagelohnern, den Bei-
sassen, den Fremdlingen und dem Vieh
verzehrt werden (V. 6-7). Einfacher diirfte
die Bestimmung in Dtn 26,12 zu handha-
ben gewesen sein, nach der in jedem drit-
ten Jahr der Zehnte des Ertrags den Levi-
ten, dem Fremdling, der Waise und der
Witwe gegeben werden sollte.” In Zeiten, in
denen es noch keine staatlichen Beihilfen

> Vgl. dazu Ernst Axel Knauf, Die Umwelt des Alten Testaments (NSK.AT 29), Stuttgart 1994, 59.

4 Vgl. dazu ausfiithrlich Christoph Bultmann, Der Fremde (s. Anm. 1), 35-45 bzw. knapp Mar-
kus Zehnder, Umgang mit Fremden in Israel und Assyrien. Ein Beitrag zur Anthropologie des
Fremden im Licht antiker Quellen (BWANT 168), Stuttgart 2005, 361-362.

5 Vgl. dazu Christoph Bultmann, Der Fremde (s. Anm. 1), 60-74. Vgl. auch Dtn 5,15 sowie

unten.

7 Vgl. ebd., 53-54.

Vgl. ebd., 55-60; zur Teilnahme am Passamahl vgl. unten.



270 Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten

fiir Arbeitslose, Arme, Witwen und Waisen
gab, waren sie auf den guten Willen ihrer
Umwelt angewiesen. Einklagbar diirften
die hier vorgestellten Hilfsmafinahmen zu-
néchst kaum gewesen sein. Sie appellierten
vielmehr an eine Solidaritat, die iber die
eigene Gruppe hinausging und (wie wir
sogleich sehen werden) durch ihre religio-
se Sanktion Wirksambkeit erhielt.

3. Die Rechtsstellung der Fremd-
linge, Witwen und Waisen

Besonders gefihrdet war die Rechtsstel-
lung der personae miserae, der Fremdlin-
ge, Witwen und Waisen.® Um das zu ver-
stehen, miissen wir einen kurzen Blick auf
die Organisation der Rechtspflege werfen,
die sich von der uns gewohnten dadurch
unterschied, dass sich eine das Land ab-
deckende staatliche Gerichtsorganisation
(entgegen der biblischen Darstellung in
1 Kon 4-5, nach der sie bereits Salomo ein-
gefiihrt hitte), erst spit entwickelt hat.
Eine durchorganisierte staatliche Ver-
waltung setzt eine entsprechend verbreite-
te Schriftkultur voraus. Eine solche hat es
ausweislich der Schriftfunde im Nordreich
Israel nicht vor der Mitte des 9. und im

Suidreich Juda nicht vor der Wende vom 9.
zum 8. Jh. v. Chr. gegeben.’

Von einer koniglichen, das ganze
Reich tiberziehenden Gerichtsorganisation
konnte trotzdem noch lange nicht die Rede
sein. Die konigliche Rechtsprechung war
prinzipiell auf die eigene Familie, die Hof-
beamten und den Heerbann beschrankt.!
In den Stiddten und Dérfern bestand die
herkommliche Art der Rechtspflege durch
das Gericht der Altesten im Tor weiterhin
fort."! Rechtsfahig und damit zum Vortrag
bzw. zur Verhandlung einer Streitsache be-
rechtigt waren nur die grundbesitzenden
freien und wehrfihigen Minner. Sie ge-
horten zu den ,,Sprosslingen oder Auto-
chthonen. Thnen standen die Witwen und
unmiindigen Waisen gegeniiber, die nach
dem Tod ihres Gatten bzw. Vaters auf die
Vertretung ihres Rechts durch dessen Bru-
der oder Vetter angewiesen waren. Ahnlich
ging es den Ortsfremden, die ohne Be-
riicksichtigung ihres etwaigen besonderen
Rechtsstatus als ,,Andersartige” oder ihrer
sozialen Sonderstellung gemifd als ,Ver-
weilende®, ,Fremdlinge“ bezeichnet wur-
den, und schliefllich den ,Auslindern®
Ein utopisches Gegenmodell dazu stellt das
Richtergesetz in Dtn 16,18-20 vor:"? In der
Folge der Zentralisation des Opferkultes

Vgl. dazu E Charles Fensham, Widow, Orphan, and the Poor in Ancient Near East Legal and

Wisdom Literature, JNES 21 (1962), 129-139; Pnina Galpaz-Feller, The Widow in the Bible and

in Ancient Egypt, ZAW 120 (2008), 231-253.

o Vgl. dazu David W. Jamieson-Drake, Scribes and Schools in Monarchic Judah (JSOT.S 109),
Sheflield 1991, 136-151 mit den Tafeln und Diagrammen 160-216 und Hermann M. Niemann,
Herrschaft, Konigtum und Staat. Skizzen zur soziokulturellen Entwicklung im monarchischen
Israel (FAT 6), Tiibingen 1993, 257-268. 273-275.

10

Herbert Niehr, Rechtsprechung in Israel. Untersuchungen zur Geschichte der Gerichtsorganisa-

tion im Alten Testament (SBS 130), Stuttgart 1987, 66-80.
1 Vgl. z.B. Dtn 21,19; 25,7 Am 5,15; Spr 22,22; Jjob 5,4; 30; 21, Klgl 5,14; Sach 8,16 und dazu H.
N. Résel, Tor (NBL III), Diisseldorf-Ziirich 2001, 897-899.

12

Zum utopischen Charakter des Deuteronomiums als Preisgabe des Staats zugunsten der Idee

eines heiligen Volkes Lothar Perlitt, ,Der Staatsgedanke im Deuteronomium, in: Ders., Allein
mit dem Wort. Theologische Studien. Zum 65. Geburtstag hg. v. Hermann Spieckermann, Got-

tingen 1995, 236-248, bes. 248.



Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten 271

auf Jerusalem (Dtn 12) musste die vorher
an den Lokalheiligtiimern ausgeiibte kulti-
sche Gerichtsbarkeit komplizierter Mord-,
Eigentums- und Kérperdelikte an ein pries-
terliches Obergericht in Jerusalem tiberge-
ben werden, das aus einem (bzw. dem Ho-
hen) Priester und einem Richter bestehen
sollte und sich als solches im Laufe der Per-
serzeit durchgesetzt hatte (vgl. Ex 22,6-10
mit Dtn 17,8-13)." In der vorausgehenden
Zeit handelt es sich also normaler Weise
um die Familiengerichtsbarkeit des pater
familias und das Gericht der Altesten im
Tor, das in der nachexilischen Zeit auf die
»Haupter der Vater-Hauser® {ibergegangen
ist (Esr 10,16).

Der Ablauf einer solchen Rechtsver-
sammlung im Tor ldsst sich an der Erzah-
lung in Rut 4 von der Auslésung des Ackers
des Elimelek durch Boas und der damit
verbundenen Pflicht, dessen Schwieger-
tochter Rut zu ehelichen, ablesen:'* Ak-
tiv rechtsfahig waren nur die Grund und
Boden besitzenden minnlichen, keiner
Vormundschaft  unterstehenden  Voll-
biirger, die das Recht zur Ehe, zum Kult,
zum Krieg und zur Rechtspflege besaf3en.
Mithin waren die personae miserae darauf
angewiesen, ihr Recht von einem Ande-
ren verteidigen zu lassen. Der Fremdling
musste dagegen zusehen, ob sich jemand
fand, der bereit war, sich seiner Sache an-
zunehmen. Es bedarf keiner groflen Fan-
tasie, um zu erkennen, welche Konflikte
sich in den genannten Fillen zwischen den
Interessen des Rechtsvertreters und denen
seines , Mandanten® ergeben konnten, und

13

wie verlockend es erscheinen konnte, eine
zweifelhafte Sache zu einer im eigenen
Interesse liegenden Losung zu bringen,
sofern man das ,Begriiffungsgeschenk®
in die richtigen Hénde legte. An einschla-
gigen Klagen, Ermahnungen, und Wahr-
spriichen, auf Bestechung zu verzichten,
fehlt es weder im Deuteronomium noch in
den Prophetenbiichern, den Psalmen oder
im Spruchbuch.”

Die wirksamste Hemmung, sich im
Verfahren gegen einen Elenden durch
Rechtsbruch zu bereichern, lag in der Uber-
zeugung, dass die Gottheit Rechtswahrer
ist und das Schreien im Himmel hort, so
dass sein Zorn den Bedriicker der Elenden
vernichtet (Ex 22,22). Weil der Gott Israels
ein Gott ist, der das Recht liebt (Ps 37,28;
Jes 61,8), ist er der oberste Rechtswahrer
derer, die sich ihr Recht nicht selbst ver-
schaffen konnen.

Unter der Voraussetzung, das es sich
beim Fluch wie beim Segen um wirkmaéch-
tige Worte handelt,'® werden die zwolf
Selbstverfluchungen im Fluchritual Dtn
27,15-26 verstandlich, mit dem sich die
Gemeinde von unerkannten Ubeltitern
in ihrer Mitte trennt. In ihm lautet der
5. Fluch (V. 19): ,Verflucht ist, wer das
Recht des Fremdlings, der Waise oder Witwe
beugt. Und alles Volk soll sagen: Amen.“

Die konkreten Bestimmungen zum
Rechtsschutz der personae miserae in Dtn
24,17-18 appellieren dagegen an die zwi-
schen den Elenden und den Besitzenden
bestehende fundamentale Solidaritat: Sie
verbieten es, weder das Recht eines Orts-

Jan Christian Gertz, Die Gerichtsorganisation Israels im deuteronomischen Gesetz (FRLANT

165), Gottingen 1994, 72-81.96 und Georg Braulik, Deuteronomium II: Dtn 16,18-34,12 (NEB),

Wiirzburg 1992, 126-127.

Ludwig Kohler, Rechtsgemeinde, in: Ders., Der Hebréische Mensch. Eine Skizze. Mit einem An-

hang: Die Hebriische Rechtsgemeinde, Tiibingen 1953, 143-169, bes.147.

15 Vgl. Jes 1,23; 5,23; Ez 22,12; Mich 3,11; Ps 15,5; 26,10; Spr 15,27; 17,23; 18,16; 19,6; 21,14.

16 Vgl. dazu Willy Schottroff, Fluch (NBL I), Diisseldorf-Ziirich 1991, 683-685 und D. Vetter, Se-
gen (NBL III), Diisseldorf-Ziirich 2001, 552-555.



272 Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten

fremden noch das einer Waise zu beugen
und das Gewand einer Witwe zu pfinden."”
Zur Begriindung erinnert V. 18 daran,
dass Israel einst selbst Sklave in Agypten
gewesen ist, aus dem es Jahwe, sein Gott,
erloste: ,,Und erinnere dich daran, dass du
ein Sklave in Agypten gewesen bist und dich
Jahwe dein Gott von dort befreit hat. Daher
befehle ich dir, entsprechend zu handeln.”
Wer selbst durch seinen Gott aus Not und
Gefahr erlost ist, der ist dazu verpflichtet,
denen beizustehen, die sich in ihr befinden
(vgl. auch Mt 6,12). Hier zeichnet sich eine
heilsgeschichtliche Spielart der ,Goldenen
Regel ab,’® die in ihrer negativen Fassung:
»Was du nicht willst, was man dir tu, das
fiig auch keinem andern zu!* in Tob 4,16
als Rat des Vaters an seinen Sohn begegnet
und in ihrer positiven in Mt 7,12 die kon-
kreten Lehren der Bergpredigt mit einem
»Alles, was ihr nun wollt, dass es euch die
Menschen tun, das sollt auch ihr ihnen
tun!“ beschlief3t. Dieser Satz fasst nach Mt
7,13 das Gesetz und die Propheten zusam-
men."

4. Die Lehren der Katastrophe des
Reiches Juda, die Isolations-
paranese, das Banngebot und
die Forderung der Endogamie

Doch ehe wir die sich hier abzeichnende
Humanisierung des Verhiltnisses zu den

Fremden weiterverfolgen, miissen wir
einen Blick auf eine Bestimmung richten,
die das Verhiltnis zwischen Juden und
Nichtjuden grundsatzlich verandert hat.

In den letzten Jahrzehnten der assyri-
schen Vorherrschaft entwickelten judéische
Hofbeamte in Auseinandersetzung mit der
assyrischen Konigs- und Vertragsideologie
eine sog. Jahwe-Allein-Bewegung, die im
Gegensatz zum Anspruch der assyrischen
Konige und damit des Gottes Assur die
Alleinverehrung des eigenen Gottes Jah-
we zum Programm erhob und schlieSlich
in eine auch von den Priestern aufgenom-
mene Bundestheologie umgesetzt wurde.”
Das Deuteronomium und das vielschichti-
ge deuteronomistische Geschichtswerk mit
der Deutung des Exilgeschicks als einer
Folge des Abfalls von Jahwe und der Ver-
heiflung einer kiinftigen Bliitezeit Israels
als Antwort auf seinen vollkommenen
Gehorsam gegen die Gebote seines Got-
tes sind die geschichtsméachtigen Friichte
dieser Bewegung. In ihren Kreisen diirfte
vermutlich bereits in einem langeren zeit-
lichen Abstand zum 587 erfolgten Unter-
gang des Reiches Juda die sog. Isolations-
pardnese in Dtn 7,1-26 verfasst worden
sein, die das Verhaltnis zwischen Juden
und Nichtjuden in der Form einer riick-
wirtsgewandten Utopie zu regeln sucht,
wihrend sie die Gegenwart meint.

Als das personliche Eigentum Jahwes
sei Israel ein geheiligtes Volk, das ihm al-

7 Vgl. Ex 22,25-26, dazu Markus Zehnder, Umgang mit Fremden (s. Anm. 4), 395-360.
'8 Vgl. hier umfassend Albrecht Dihle, Die Goldene Regel. Eine Einfithrung in die Geschichte der
antiken und frithchristlichen Vulgérethik, Gottingen 1962.

19
20

Zum religiésen Aspekt vgl. unten.

Zur Geschichte der atl. Bundestheologie vgl. zuletzt Christoph Koch, Vertrag, Treueid und Bund.

Studien zur Rezeption des altorientalischen Vertragsrechts im Deuteronomium und zur Aus-
bildung der Bundestheologie im Alten Testament (BZAW 383), Berlin-New York 2008, bes.
314-323 und zur Ausgestaltung des Bundesgedankens Walter Grof$, Zukuntft fiir Israel. Alttesta-
mentliche Bundeskonzepte und die aktuelle Debatte iiber den Neuen Bund (SBS 176), Stuttgart
1998 bzw. knapp Otto Kaiser, Der Gott des Alten Testaments. Theologie des Alten Testaments
III: Jahwes Gerechtigkeit (UTB 2392), Géttingen 2003, 11-38.



Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten 273

lein von allen Volkern angehore (V. 6). Der
im ganzen Buch vorausgesetzten Situation
der Abschiedsrede Moses am Ostufer des
Jordans vor dem Einmarsch in das gelobte
Land gemifl wird Israel aufgefordert, an
den ihm von seinem Gott ausgelieferten,
im Westjordanland anséssigen Volkern den
Bann zu vollziehen, d.h. sie auszurotten.”
Es liegt in der Logik der hier geforderten
vollstindigen Abgrenzung, im gleichen
Atemzuge mit ihnen Vertrige zu schlieflen
oder sich mit ihnen zu verschwagern (V.
2-3). Nur als ein Volk, das sich von seinem
Gott als dem Herrn der Geschichte erwéhlt
und auf seine Gebote zu unbedingtem Ge-
horsam verpflichtet weif}, konnte es die
Zeiten iiberleben und sich nicht in seinen
Gastvolkern auflésen. Das in Dtn 7,3 ausge-
sprochene Verbot, sich mit anderen Vélkern
zu verschwiégern, wird in V. 4 mit dem ne-
gativen religiosen Einfluss begriindet, den
eine einem anderen Volk angehorende Frau
auf die Kinder ausiiben wiirde: Da die Miit-
ter in der Regel die entscheidende Rolle in
der religiésen Erziehung der Kinder spielen,
wiirden nichtjidische Miitter ihre Kinder
nicht im Geistes der israelitischen, sondern
in dem der eigenen Religion erziehen und
dadurch ihren Abfall von Jahwe bewirken.
Ein geschichtlicher Riickblick zeigt,
dass diese Forderung in ihrer Programma-
tik eine Neuerung darstellt. Denn nach der
Uberlieferung besaflen Kénige wie Salomo
und Ahab fremde Frauen: Darum wird 1
Kon 11,1-13 (Salomo besitzt siebenhun-
dert Frauen und dreihundert Konkubinen)
zu einem abschreckenden Beispiel fiir die

21

Ubertretung von Dtn 7,3 ausgestaltet. Auf
sichererem Boden steht die Uberlieferung,
dass Konig Ahab von Israel mit Isebel, einer
Tochter des Konigs Ittobaal von Sidon ver-
heiratet war (1 Koén 16,31). Die Deutero-
nomisten haben in der Folge alles getan,
um die Uberlieferung von Ahab und Ise-
bel ihrer Ideologie gemaf3 zu tibermalen.?
Glicklicherweise besitzen wir in Ps 45 ein
Lied auf die Hochzeit eines Konigs mit einer
Prinzessin aus Tyros, das belegt, dass man
in vorexilischen hofischen Kreisen keine
religiosen Griinde kannte, die eine solche
Verbindung verboten hitten. Ja, wir diir-
fen wohl verallgemeinernd sagen, dass in
vorexilischer Zeit die Ehe zwischen einem
Israeliten und einer Frau fremder Herkunft
nicht als religioses Vergehen gegolten hat.
Der ,kleine Mann® wird freilich zu allen
Zeiten in den durch eine ganze Reihe von
Tabubestimmungen abgesicherten Bahnen
eine Braut aus seiner Sippe gewahlt haben.

In der frithperserzeitlichen Priester-
schrift gilt es als selbstverstandlich, dass
bereits die Erzviter Frauen aus der eige-
nen Sippe geheiratet und mithin Anhén-
ger der Endogamie gewesen sind. So wird
in Gen 27,46-28,9 berichtet, dass sich die
Erzmutter Rebekka durch die Ehe ihres
Altesten Esau mit einer ,Tochter Heths"
so im Herzen verletzt fiihlte, dass Isaak
in der Folge Jakob nach Mesopotamien
schickte, damit er dort eine Tochter seines
Onkels miitterlicherseits Laban zur Frau
gewanne (Gen 27,46-28,9). In einer vor-
wiegend bauerlichen Gesellschaft lag der
greifbare Nutzen einer endogamen Ehe in

Vgl. die Beispiel- bzw. Lehrerzahlung in Jos 7 (Achans Diebstahl von gebanntem Gut) sowie

dazu Volkmar Fritz, Das Buch Josua (HAT 1/7), Tiibingen 1994, 78.

22 Vgl. dazu Ernst Wiirthwein, Die Biicher der Konige II. 1. Konige 1-16 (ATD 11/1), Gottingen
21985, 201-204 und zur sekundiren dtr Ausgestaltung der altisraelitischen Erzahlung von der
Revolte Jehus und der Ermordung der Konigin in 2 Kén 8,28-10,17 ebd., 324-340 sowie Ders.,
Die Revolution Jehus. Die Jehu-Erzdhlung in altisraelitischer und deuteronomistischer Sicht,

ZAW 120 (2008), 28-48.



274

Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten

der Sicherung des Grundbesitzes der Sip-
pe (Num 36,6-10).%

Die in der vorliegenden Form legen-
dér ausgestalteten Berichte dariiber, dass
sowohl Esra, der Schreiber des Gesetzes
des Himmelsgottes, wie der Statthalter
Nehemia in der 2. Hilfte des 5. Jh. in Je-
rusalem nicht nur auf die Einhaltung des
Verbots der Ehe mit einer Ausldnderin,
sondern auch auf die anderer kultischer
Gebote dringen mussten, zeigen, dass es
seine Zeit brauchte, bis sich die Tora in
ihrem ganzen Umfang in der persischen
Provinz Jehud als geltendes Recht durch-
setzte. Die Esralegende unterstellt, dass
die Tora ihre verbindliche Gestalt in den
Kreisen der Nachkommen der nach der
Zerstérung Jerusalems 587 deportierten
Schreiber erhalten hat und erst durch sie in
der alten Heimat als verbindliche Rechts-
urkunde bekannt gemacht worden ist (Esr
6-8). Dabei fillt auf, welch grofle Rolle das
Thema der Trennung der Judier von ihren
fremden Frauen in den legenddren Erzéh-
lungen Esra 9-10 und Neh 9-10 spielt.
Nach Esr 9-10 hitten sich die Méanner der
Gemeinde nach Esras offentlichem Bufi-
gebet wegen ihrer Ubertretung des Ver-
botes, fremde Frauen zu heiraten, eidlich

23

dazu verpflichtet, diese zu entlassen (Esr
9-10).>* Nach der Bundesschlusserzdhlung
in Neh 9-10 hétten sich die Vertragschlie-
enden nicht nur zur Endogamie, sondern
auch zur Sabbatheiligung und Versorgung
der Priester und Leviten verpflichtet.”” Es
ist jedenfalls deutlich, das das Thema des
Verbots der Eheschliefung mit einer frem-
den Frau, einer Ausldnderin zwischen dem
ausgehenden 5. und 2. Jh. v. Chr. seine Ak-
tualitdt nicht verloren hat.

Auf eine freundliche Weise illustriert
und unterstreicht diese These das im Ost-
lichen Diasporajudentum spielende Tobit-
buch, das zwischen dem spiten 3. und al-
lenfalls dem spiten 2. Jh. v. Chr. entstanden
ist. In ihm wird erzéhlt, dass der aus seiner
Heimat Thisbe in Obergalilda nach Ninive
deportierte fromme Tobit seinem Sohn To-
bias, den er wegen der Einforderung aus-
geliechenen Geldes nach Medien schickt,
vor der Abreise den Rat erteilt, sich wie die
Patriarchen eine Frau in der eigenen Ver-
wandtschaft zu suchen (Tob 4,12 GI):*

»Hiite dich, Kind, vor jeder Unzucht und
nimm dir vor allem eine Frau aus dem Samen
deiner Viiter, aber nimm keine fremde Frau,
die nicht aus dem Stamme deines Vaters
stammt, weil wir Sohne von Propheten sind.

24

25

26

Auf dem Hintergrund dieses Prinzips wird auch die Bestimmung tiber die sog. Leviratsehe in
Dtn 25,5-10 verstdndlich, nach welcher der Schwager eine kinderlose Witwe heiraten sollte
und der erste aus dieser Ehe hervorgehende Sohn als der des verstorbenen Bruders bzw. Gatten
gelten sollte; vgl. M. Staszak, Leviratsehe (NBL II), Diisseldorf-Ziirich 1995, 626-627.

Nach der Analyse von Juha Pakkala, Ezra the Scribe. The Development of Ezra 7-10 and Nehe-
mia 8 (BZAW 347), Berlin-New York 2004, 302 (vgl. 82-135), stammt nur eine schmale Grund-
schicht der Esra-Erzdhlung aus der 2. Halfte des 5. Jh.

Zum Charakter der beiden Kapitel als spéter Fortschreibung vgl. Juha Pakkala, Ezra (s. Anm.
24), 180-211. Kompliziert wird die Sache, wenn es darum geht, in Neh 13 zwischen Tradition
und Redaktion zu unterscheiden und die Frage zu beantworten, ob das Thema primar in Esr 10
oder in Neh 13 verankert ist. Nach dem in Neh 13 vorliegenden, jedenfalls redaktionell erwei-
terten Bericht hitte der Statthalter Nehemia (433-428 v. Chr.) nach seiner Ankunft in Jerusalem
festgestellt, dass eine ganze Reihe von Gesetzesbestimmungen, darunter auch das Verbot der
Verheiratung der S6hne mit fremden Frauen, nicht eingehalten worden sei (Neh 13,23-31).
Vgl. dazu Merten Rabenau, Studien zum Buch Tobit (BZAW 220), Berlin-New York 1994, 46-48
bzw. knapp Heinrich Grofs, Tobit. Judit (NEB), Wiirzburg 1987, 26-27 oder Joseph A. Fitzmyer,
Tobit (CEJL), Berlin-New York 2004, 48.



Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten

275

Noa, Abraham, Isaak, Jakob, unsere Viiter
von Ewigkeit an bedenke, mein Kind, dass sie
alle Frauen von ihren Briidern nahmen und
durch sie ihre Kinder gesegnet wurden, und
dass ihr Same das Land erben wird.”

Und so sollte es auf wunderbare Wei-
se geschehen: In seiner Base Sara sollte er
dank Gottes Vorsehung und Fithrung auf
abenteuerliche Weise die ihm bestimmte
Braut finden (vgl. Tob 3,7-17; 7,1-8,21)
und mit ihr gliicklich zu seinen Eltern zu-
riickkehren (Tob 11,15b-18).%

5. Das Gemeindegesetz und die
Folgen der Abgrenzung von
den Volkern

Seinen deutlichsten Ausdruck hat die dtr
Isolationsforderung in dem jedenfalls in
seiner vorliegenden Gestalt nachexilischen
Gemeindegesetz in Dtn 23,2-9 gefunden.?®
Es lautet:

2 Keinet, dessen Hoden zerquetscht oder
dessen Harnrohre abgeschnitten ist, darf
in die Gemeinde Jahwes eintreten. *Kein
Bastard darf in die Gemeinde Jahwes ein-
treten, auch in der zehnten Generation darf
er nicht in die Gemeinde Jahwes eintreten.

27

*Kein Moabiter und Ammoniter darf in
die Gemeinde Jahwes eintreten, auch in der
zehnten Generation darf er in die Gemein-
de Jahwes eintreten, niemals, > weil sie euch
nicht mit Brot und Wasser begegnet sind auf
dem Wege eures Auszuges aus Agypten (vgl.
aber Dtn 2,26-27) und er* gegen dich Bile-
am, des Sohn Beors aus Pitor in Aram Na-
harajim gedingt hat, um dich zu verfluchen.
% Aber Jahwe, dein Gott, beschloss, Bileam
nicht zu erhoren, sondern Jahwe, dein Gott,
verwandelte dir den Fluch in einen Segen,
weil Jahwe, dein Gott dich liebte. ” Du sollst
ihr Heil und ihr Gliick all deine Tage lang
niemals suchen. *Du sollst den Edomiter
nicht verabscheuen, denn er ist dein Bruder.
Du sollst den Agypter nicht verabscheuen,
denn du bist ein Fremdling in seinem Lande
gewesen. ° Was die Kinder betrifft, die ihnen
geboren werden, so darf die dritte Genera-
tion in die Gemeinde Jahwes eintreten.

Das Gesetz ist nicht aus einem Guss:
Seine dltesten Bestimmungen konnten in
V. 2 und V. 3 vorliegen: Sie machen die
Zeugungsfahigkeit eines Mannes zur Vor-
aussetzung der Zulassung zur Gemeinde-
versammlung, wihrend die folgenden die
Abkémmlinge eines jiidischen Vaters und
einer heidnischen Mutter fiir zehn Gene-

28

29

Die Séhne sollen also nur innerhalb jhrer Verwandtschaft heiraten. Wie aber steht es mit den
Tochtern? Ist die schone Jiidin Ester, die der persische Konig zu seiner Gemahlin erkiirt (Est 2),
so dass sie den Mordbefehl Hamans gegen alle Juden im Reich riickgangig zu machen vermag
(Est 8), wirklich nichts als die Gestalt einer Dichtung, in der sich die Sehnsiichte und das Wis-
sen der Diasporajuden um ihre bedrohte Existenz spiegelt (Jarmes A. Loader, Ester (ATD 16/2),
41992, 209) oder verbirgt sich in ihr auch eine Erinnerung daran, dass schone jiidische Madchen
von prominenten Nichtjuden geheiratet wurden? Zum Verhiltnis der herodianischen Prinzes-
sin Berenike, der Schwester Konig Agrippa II. mit Titus: Edith Mary Smallwood, The Jews under
Roman Rule. From Pompey to Diocletian (Studies in Judaism in late antiquity 20), 385-388.
Grundsitzlich gilt noch immer das Urteil von Hossfeld / Kindl (ThWAT V1/1987), 1211-1212,
dieser Text sei stufenweise entstanden. Die Ansichten tiber die zeitliche Ausdehnung des Wachs-
tumsprozesses sind jedoch strittig. Der Begrift des gahal scheint nach dem Befund in der pries-
terlichen Sprache beheimatet zu sein. Im Dtn Gesetz spielt er nur noch in der Erzéhlung in Dtn
9,1-10,11 in 9,10 und 11,4 eine Rolle. Mithin verdient die von Horst Dietrich Preuf$, Das Deute-
ronomium (EdF 164), Darmstadt 1982, 142-143 vertretene Ansicht, das Gemeindegesetz spiegle
in seiner vorliegenden Gestalt nachexilische ideologische Verhéltnisse, noch immer Beachtung.
Balak, der Konig der Moabter; vgl. Num 22,4-21, weiters 22,22-18 sowie 23,1-24,25.



276 Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten

rationen — und das heifSt de facto fiir im-
mer - ausschlielen. Jude ist nur, wer eine
jiidische Mutter hat. Die Rede von der Ge-
meinde statt vom Volk Israel zeigt, dass
beide Anordnungen in der vorliegenden
Form erst aus exilischer, wenn nicht nach-
exilischer Zeit stammen. Auf der nichsten
Redaktionsstufe wurde festgelegt, Angeho-
rige welcher Nachbarvolker aus dem Qa-
hal ausgeschlossen bleiben und welche in
ihn aufgenommen werden diirften: Vom
Ausschluss der 6stlichen Nachbarn in V. 4
wurden nach V. 8 nur die Edomiter als
Angehorige eines Brudervolks (vgl. Gen
25,21-26) und von den stidwestlichen die
Agypter als solche des einstiges Gastvolkes
ausgenommen. Dabei bezieht sich die Be-
stimmung in V. 9, nach der ihre Nachkom-
men erst in der dritten Generation aufge-
nommen werden diirfen, auf beide Volker.
Die Moabiter und Ammoniter wurden zu-
néchst nur durch V. 4 apodiktisch (wegen
ihres angeblichen inzestudsen Ursprungs,
Gen 19,30-38%) ausgeschlossen und nach
V. 7 jede ihnen geleistete Begiinstigung
untersagt. Spatere Leser gaben sich damit
nicht zufrieden und verlangten nach einer
ausdriicklichen Erklarung fiir diese Verbo-
te. Daher fiigte einer von ihnen eine heils-
geschichtliche Begriindung in V. 5a ein. Ein
weiterer erkannte, dass diese Dtn 2,26-27
widersprach. Daher fiigte er V. 5b-6 hin-
zu, ohne sich daran zu storen, dass die
Bileamgeschichte keinerlei Beziehung zu
den Ammonitern besitzt. Wenn die nord-
lichen und nordéstlichen Nachbarn Israels
unerwiahnt bleiben, so verweist das ver-

mutlich auf den judidischen Horizont des
Ganzen. Eine wirksame Kontrolle der hier
vorliegenden Bestimmungen setzte, wenn
sie keine Utopie bleiben sollte, eine fla-
chendeckende und zugleich zentralisierte
religiose Rechtsprechung voraus, die in
Juda kaum vor der spéten Perserzeit ver-
wirklicht sein diirfte.

Dass diese Ausgrenzungen nicht nur
Beifall, sondern auch Widerspruch erfah-
ren haben, zeigt hinsichtlich der Moabiter
die Ruterzéhlung. Denn in ihr wird eine
Moabiterin, die Schwiegertochter der Wit-
we des Elimelech aus Bethlehem, nicht nur
in einem Akt der Leviratsehe von dem Ju-
déer Boas geheiratet, sondern auch zur Ur-
grofimutter des Konigs David. Die histori-
sche Novelle hinterfragt die Notwendigkeit
des Verbots, eine Moabiterin zu heiraten
und ldsst das dritte Glied aus dieser Ver-
bindung zum Konig von Juda aufsteigen.™
Wenn man Fremde genauer kennenlernt,
bleibt einem nicht verborgen, dass es auch
unter ihnen anstindige, treue und fromme
Menschen gibt, mehr noch, dass sie gottes-
fiirchtiger als die eigenen Frommen® und
zur Umkehr bereiter als das eigene Volk
sein konnen.*

6. Neue Blicke auf die Fremden in
der Perserzeit und ihre Folgen

In der Konigszeit hatten es die Bewohner
der beiden israelitischen Reiche abgese-
hen von fremden Konigsboten in ihrem
Alltag mit Ausldndern nur in Gestalt von

3 Vgl. dazu Irmtraud Fischer, Rut (HThKAT), Freiburg-Basel-Wien, 61-65, die 65 auf die be-
wusste Antithese zur Erzihlung von der Brautschau Isaaks in Gen 24 hinweist.

31
32

Beispiel: Der Philisterkonig von Gerar in Gen 20; die Matrosen in Jon 1,4-16.
Beispiel: Die Gerichtspredigt des Propheten Jona in Ninive Jon 3; vgl. dazu Otto Kaiser, Wirk-

lichkeit, Moglichkeit und Vorurteil. Ein Beitrag zum Verstdndnis des Buches Jona, in: Ders., Des
Menschen Gliick und Gottes Gerechtigkeit. Studien zur biblischen Uberlieferung im Kontext
hellenistischer Philosophie (Tria Corda 1), Tiibingen 2007, 41-53.



Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten

277

Hindlern® und vermutlich auch einzelnen
Fremden, die sich als ,Fremdlinge® oder
»Beisassen dem Schutz einer Ortsgemein-
de unterstellten, zu tun. Dagegen verbrei-
teten die immer wieder in das Land einfal-
lenden Heere fremder Eroberer ,,Schrecken
ringsum® (vgl. Jer 6,25; 20,3; 46,4; 49,25),
weil sie Stidte niederbrannten,* Frauen
und Jungfrauen schindeten, die Heiligkeit
ihres Tempels (587 v. Chr.) missachteten
(Klgl 1,10; 2, 6-7) und die Gefangenen
nackt in die Fremde verschleppten.’® Das
anderte sich in der Perserzeit (532-332) als
einer Epoche, in der die Bewohner der Pro-
vinz Jehud am Frieden sowie am das Reich
umspannenden Handeln teilhatten und in
der Folge davon auch einen anderen Ein-
druck von den Auslindern als Menschen
bekamen.*® Wie sehr man die Sicherheit
zu schatzen wusste, welche das Judentum
unter der Oberherrschaft der persischen
Grof3konige besaf3, zeigt sich daran, dass -
anders als im Fall der Agypter, Assyrer und

33

Babylonier, von den Nachbarvélkern ganz
zu schweigen - kein einziges Orakel gegen
die Perser in den Prophetenbiichern tiber-
liefert ist. Auch nur der Gedanke an eine
grundsitzliche Ausrottung der Fremden
in der Provinz Jehud lag den fiir die Uber-
lieferung des religiésen Schrifttums ihres
Volkes verantwortlichen priesterlichen
und levitischen Schreibern fern: Sie konn-
ten vor der Notwendigkeit, mit Fremden
Handel zu treiben, kaum die Augen ver-
schliefien, sondern hochstens veranlassen,
dass es am Sabbat unterblieb.”

Daher verlangte das dem Deutero-
nomium vorgeschaltete und damit seine
andersartigen Bestimmungen aufheben-
de Heiligkeitsgesetz in Lev 19,33-34 aus-
driicklich, einen auslandischen Fremdling
nicht zu bedriicken und auszunutzen (vgl.
Ex 22,20), sondern ihn wie einen im Lande
Geborenen zu behandeln und ihn zu lie-
ben wie sich selbst,* weil auch die eigenen
Vorfahren einst Fremdlinge in Agypten ge-

In dieser Beziehung darf man den Riickschluss von perserzeitlichen Gegebenheiten auf Verhilt-

nisse der Kénigszeit wagen, vgl. Neh 13,15-19 mit 10,32.

34 Vgl. 2 Kon 25,9 par Jer 39,7, weiters Jer 21,10; 32,29; 38,23. Zur Verschonung der Stidte nord-

35

36

37

38

lich von Jerusalem durch den babylonischen Konig Nebukadnezar Helga Weippert, Paldstina in
vorhellenistischer Zeit (Handbuch der Archdologie: Vorderasien I1/1), Miinchen 1988, 698.
Vgl. z.B. den Bericht des assyrischen Grofikonigs Sanherib iiber seinen 3. Feldzug nach Sy-
rien in Kurt Galling, Textbuch zur Geschichte Israels, Tiibingen 1979, 67-69 bzw. Rykle Borger,
Historische Texte in akkadischer Sprache aus Babylonien und Assyrien (TUAT 1/4), Giitersloh
1984, 388-390. Zu den Deportationen im Zusammenhang mit der Eroberung Jerusalems vgl.
Jer 52,28-28,30 und zur Zuverlassigkeit der Angaben William McKane, A Critical and Exgetical
Commentary on Jeremiah II: Commentary on Jeremiah XXVI-LII (ICC), Edinburgh 1996, 52.
Vgl. dazu z.B. die Uberblicke von Angelika Berlejung, Geschichte und Religionsgeschichte des
antiken Israel, in: Jan Christian Gertz, Grundinformation Altes Testament (UTB 2745), Gottin-
gen 2004, 144-172; Erhard S. Gerstenberger, Israel in der Perserzeit. 5. und 4. Jahrhundert (Bib.
Enz. 8), Stuttgart 2005, 36-115 und Hugh G. M. Williamson, Studies in Persian Period History
and Historiography (FAT 38), Tiibingen 2004, 3-92 und speziell zu den Statthaltern, Hohen-
priestern und Schreibern Reinhard R. Kratz, Das Judentum im Zeitalter des Zweiten Tempels
(FAT 42), Tiibingen 2006, 93-119.

Dafiir sind die tyrischen Héndler in Neh 13,16-20 ein kleines, aber gewiss signifikantes Bei-
spiel.

Vgl. das sich auf den zum Volk gehérenden Nachbarn beziehende Liebesgebot in Ex 22,18. Um-
fassend dazu Hans-Peter Mathys, Liebe deinen Nachsten wie dich selbst. Untersuchungen zum
alttestamentlichen Gebot der Nachstenliebe (Lev 19,18) (OBO 71), Géttingen 21990.



278

Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten

wesen seien.”” Unter ,,Lieben” ist hier nicht
der blofle Gefiihlsakt, sondern eine sich
in entsprechenden Handlungen &uflernde
Zuwendung gemeint, die den anderen als
Menschen sich gleich stellt und daher im
Handel mit ihm gleiche Maf3e und Gewich-
te verwendet (Lev 19,35-37; 24,22). Der
Fremde erscheint hier als jemand, zu dem
man in Geschiftsverbindung als Héndler
und Handwerker steht. Als Gegenleistung
wird von ihm erwartet, dass er Riicksicht
auf die von allen Bewohnern des Landes
geforderte Heiligkeit nimmt, die als Be-
dingung fiir ein heilvolles Leben galt (Lev
19,2;26,1-13), also alle Handlungen unter-
lasst, die das Land verunreinigen (Lev
17,10.13.15; 20,2; 24,16) und die heilvolle
Zuwendung Jahwes zu ihm und seinen Be-
wohnern gefihrden (Lev 26,14-38).
Angesichts dieser Forderungen koénn-
te sich der Schluss nahe legen, dass es sich
beim ,,Fremdling® im Heiligkeitsgesetz be-
reits um einen Proselyten handelt. Dass das
ein Kurzschluss wire, belegt die Novellie-
rung des Gesetzes iiber den Schuldsklaven
in Lev 25,39-44. Denn es unterscheidet
deutlich zwischen zweierlei Sklaven, dem
(israelitischen) Schuldsklaven, der nun wie
ein Tagelohner oder Beisasse behandelt
werden soll (V. 40), und dem leibeigenen
Sklaven, den man sich entweder bei den
Nachbarvolkern oder unter den Kindern

und Nachkommen der fremden Beisassen
kaufen soll (V. 44-46). Handelte es sich bei
ihnen bereits um Proselyten, so wiren sie
Glieder des Bundesvolkes gewesen und
hétten damit auch der Schutzbestimmung
unterstanden, dass kein Israelit Sklave
eines Menschen sein darf, weil alle Israeli-
ten Sklaven Gottes sind (V. 42).

Daher hat Ramirez Kidd mit Recht da-
rauf bestanden, dass das Heiligkeitsgesetz
von den Fremden im Lande die Respektie-
rung der Gesetze verlangt, welche die Ver-
unreinigung verbieten, ohne sie damit als
Proselyten zu betrachten, so dass in dieser
Beziehung gleiches Recht fiir Juden wie
Fremde im Lande gilt. Damit besaflen sie
aber weder in ihrer biirgerlichen noch in
ihrer religiésen Stellung die gleichen Rech-
te wie die Landeskinder.*

Erst wenn aus dem Fremdling ein
Proselyt geworden war, durfte er am Pas-
chamabhl teilnehmen und erst als solchem
galten auch ihm die Schutzbestimmungen
gegen den Verkauf in die Sklaverei.””

Bei dem Fremden, der nach 1 Kon
8,41.42b-43 aus der Ferne nach Jerusa-
lem kommt, um zum Tempel hin zu beten,
handelt es sich um einen Heiden, der nur
den speziellen dufleren Vorhof betreten
durfte.® Um ihn an dem todeswiirdigen
Verbrechen zu hindern, den inneren Vor-
hof zu betreten, der ausschliefllich den Ju-

¥ Vgl. dazu auch Klaus Griindwaldt, Das Heiligkeitsgesetz Leviticus 17-26 (BZAW 271), Berlin—

40

41

42

43

New York 1999, 248.

Zu Lev 25,39-55 als Novellierung der alteren Bestimmungen {iber den Schuldsklaven in Ex
21,2-11 und Dtn 15,12-18 vgl. Gregory C. Chirichigno, Debt-Slavery in Israel and the Ancient
Near East (JOST.S 141), Shefhield 1993, 302-343.

José E. Ramirez-Kidd, Alterity and Identity in Israel (BZAW 283), Berlin-New York 1999, 48-71,
bes. 68-71 und zur Sache Eberhard S. Gerstenberger, Israel (s. Anm. 36), 378-380.

Vgl. dazu Otto Kaiser, Freiheit im Alten Testament, in: Oswald Loretz /| Kai A. Metzler /| Hans-
peter Schaudig (Hg.), Ex Mesopotamia et ex Syria Lux. FS Manfried Dietrisch (AOAT 281),
Miinster 2002, 177-190 und Ders., Politische und religiose Freiheit im jiidisch-hellenistischen
Schrifttum des 2. Jh. v. Chr, in: Hermann Lichtenberger | Gerbern S. Oegema, Judische Schriften
in ihrem antik-jidischen und urchristlichen Kontext (JSHRZ.St.1), Giitersloh 2002, 43-58.
Vgl. dazu Georg Hentschel, 1 Konige (NEB), Wiirzburg 1984, 61.



Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten 279

den vorbehalten war, befand sich im Hero-
dianischen Tempel an der entsprechenden
Schranke eine Verbotstafel.* In der spi-
teren Terminologie®*® handelt es sich bei
einem solchen Auslinder um einen ,Got-
tesfiirchtigen®. -Das gibt uns Anlass, dar-
an zu erinnern, dass sich um den Kreis der
um die Proselyten erweiterten Gemeinde
zunehmend ein weiterer derer legte, die
zwar den Herrn fiirchteten und seine Ge-
bote hielten, aber dennoch vom offiziellen
Ubertritt zum Judentum absahen, der die
Beschneidung alles Ménnlichen in ihrem
Hause zur Folge gehabt hitte.

In Dtn 10,14-20, dem Einsatz einer
der jiingeren Einfligung,”” wird die Liebe
und damit dem Kontext nach auch die Ver-
sorgung des aus dem Ausland stammen-
den Fremdlings zu einer zentralen religio-
sen Verpflichtung, die dem Gebot, Jahwe
als dem Gott aller Gotter allein zu dienen,
an die Seite gestellt wird. Auf die feierliche
Erinnerung an die Erwéhlung in den V. 14
und 15 folgt in V. 16 die Ermahnung, die
Israeliten sollten die Vorhaut ihres Herzens
beschneiden und ihren Nacken nichtlanger
verhirten. Thr schlief3t sich in den V. 17-18
eine Begriindung an, die Jahwe als den Gott
vorstellt, der allmachtig und unbestechlich
ist und fiir die Elenden sorgt: ,,Denn Jahwe,
euer Gott, er ist der Gott der Gotter und der
Herr der Herren, der grofSe Gott, der grofSe,
starke und furchtbare Gott, der keine Person
ansieht und keine Bestechung annimmt, der
der Waise und der Witwe Recht verschafft
und den Fremden liebt, um ihn zu erndh-

ren und bekleiden.“ Als dem einen Gott
liegen Jahwe nicht nur die Israeliten, son-
dern alle Notleidenden am Herzen: Er will,
dass ihnen allen ihr Recht gewéhrt werde.*®
Daher sollten es die Israeliten nach V. 19
ihrem Gott gleich tun und den Fremdling
ebenfalls lieben, d. h. ihn mit dem, was er
fiir sein Leben braucht, versorgen, da Israel
selbst Fremdling in Agypten gewesen sei.
An diese Mahnung schlief3t sich abrundend
in V. 20 die andere an, Jahwe zu fiirchten,
ihm zu dienen, ihm anzuhangen und bei
seinem Namen zu schworen. So wird hier
das Gebot der Liebe zu den schwichsten
Gliedern der Gesellschaft mit dem ersten
Gebot verbunden, wie es auch fur Jesus
selbstverstandlich war (Mk 12,29-31).

7. Die Reaktion der Volker auf
die Sonderstellung Israels
und sein Uberleben als
Bundesvolk Jahwes

Auch wenn die Forderung nach einer en-
dogamen Ehe im Laufe der weiteren Jahr-
hunderte im Sinne von Dtn 7,3 dahin ab-
gemildert wurde, dass ein Jude nur eine
Jidin heiraten darf und nur der zur Ge-
meinde gehort, der einer jiidischen Mutter
entstammt, blieb der Grundsatz unange-
tastet, dass zwar Handel mit Nichtjuden,
aber kein Zusammenleben und keine ver-
wandtschaftlichen Beziehungen zwischen
Juden und Nichtjuden erlaubt sind. Das
fithrte zusammen mit der Verpflichtung

4 Text bei Kurt Galling, TG (s. Anm. 35), 91; vgl. bMid. ILiii fol. 35 und vor allem Josephus, Ant.,

XV.417.
45

8,33 belegt.
16

47

Erstmals in der griechischen Ubersetzung des Danielbuches in der Version des Theodot in Dan

oePopuevol Tov kvplov Tov 9eov — ,,Gott den Herrn Fiirchtende.
Zu dem Einschub in Dtn 10,14-11,1 vgl. Timo Veijola, Das 5. Buch Mose. Deuteronomium.

Kapitel 1,1-16,17 (ATD 8/1), Géttingen 2004, 255-258.

48 Vgl. dazu ebd., 257.



280 Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten

auf die Reinheits- und Speisegebote in
der Diaspora unausweichlich zu einer ge-
sellschaftlichen Isolation der Juden, die
ein ambivalentes, aber aufs Ganze gesehen
vorwiegend negatives Echo bei den Ge-
bildeten der hellenistisch-romischen Zeit
provozierte. Dagegen war und ist der P6bel
zu allen Zeiten bereit, wenn ihn Fanatiker
aufstacheln, Menschen fremder Herkunft
zu verachten, ihnen den Lohn ihres Fleif3es
zu missgénnen und den eigenen Minder-
wertigkeitsgefithlen durch Misshandlun-
gen, Raub, Mord und Totschlag Erleich-
terung zu verschaffen.” Halten wir uns an
die Gebildeten der hellenistisch-rémischen
Welt, so konnten sie die Juden wegen ihres
strengen Haltens der Sabbatruhe®® und
ihrer Beachtung komplizierter Speisevor-
schriften als aberglaubisch, wegen ihrer
Beschneidung als verstimmelt verachten
und ihre freiwillig akzeptierte Isolation von
allen Volkern als Ausdruck eines allgemei-
nen Menschenhasses missdeuten. Dariiber
hinaus liefen iiber die Art ihrer Gottesver-
ehrung, die sich so grundlegend von der
ihren unterschied, die wildesten Geriichte
um.”' Andererseits konnten sie die Juden
wegen der Bildlosigkeit ihrer Verehrung
eines einzigen Gottes, ihrer Gerechtigkeit,

49

ihrer Weisheit und ihrer Hilfsbereitschaft
bewundern.®

Insgesamt aber gehorten fiir die Ge-
bildeten der Antike auch die Juden zu den
als Barbaren bezeichneten Fremden,” eine
Bezeichnung, mit der sich noch die Biirger
des Imperium Romanum in der Kaiserzeit
zur Verdeutlichung des Gegensatzes zwi-
schen ihrer eigenen zivilisierten und der
tibrigen Welt bedienten.* Blicken wir auf
die Juden, so haben sie anders als die grie-
chisch-hellenistische Welt in der biblischen
Zeit keinen Begriff wie den der Barbaren
als Bezeichnung aller Fremden entwickelt;
denn fiir sie waren nicht Bildung und zi-
vilisatorische Giiter, sondern die Kenntnis
und Befolgung der Tora als Ausdruck des
angemessenen Verhaltens zu dem einzigen
wahren Gott das entscheidende Kriterium
fir die Beurteilung von Menschen und
Volkern. Erst im nachbiblischen Judentum
bildete die Rede vom gdj, vom Heiden ein
religioses Aquivalent zu jenem fiir die grie-
chisch-hellenistische vom Barbaren.*

Als sich in der hellenistischen Zeit die
kulturellen Kontakte zwischen Judentum
und Hellenismus dank der Einbeziehung
des jiidischen Tempelstaates als eines €9vog
(ethnos), erst in den Verband des ptolemai-

Als eindriickliches Beispiel kann die systematische Judenverfolgung dienen, die 38 n. Chr. mit

Billigung des romischen Statthalters Avillius Flaccus in Alexandrien stattfand; Philo, Flacc.
62-70 und Josephus, Ant. XVIIL. 257-260; dazu Edith Mary Smallwood, The Jews (s. Anm. 27),

233-346.
50

Vgl. dazu insgesamt Nicholas R. M. de Lange | Clemens Thomas, Antisemitismus I. (TRE

111/1987), 119-121 und die Belege bei Louis H. Feldman | Meyer Reinhold, Jewish Life and
Thought among Greeks and Romans. Primary Readings, Edinburgh 1996, 366-373.
1 Belege bei Louis H. Feldman | Meyer Reinhold, Jewish Life (s. Anm. 50), 361-365. 373-377.

377-381. 384-387.
2 Belege ebd., 108-113. 113f. 119f. 120.

53 7ur Geschichte des Begriffs vgl. Volker Losemann, Barbaren (DNP 2/1997), 439-444.

54

Albrecht Dihle, Die Begegnung mit Fremden im Alten Griechenland, in: Jiirgen Dummer | Mei-

nolf Vielberg (Hg.), Der Fremde - Freund oder Feind? Uberlegungen zu dem Bild des Fremden
als Leitbild (Altertumswissenschafltiches Kolloquium 12), Stuttgart 2004, 39.

55

Vgl. die Belegstellen in Marcus Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and

Yerushalmi, and the Midrashic Literature I, New York 1950, 220 sub voce.



Kaiser / Von Ortsfremden, Ausldndern und Proselyten

281

schen und dann des seleukidischen Reiches
verstirkten,” wuchs die Anziehungskraft
der ,modernen internationalen hellenis-
tischen Kultur:” Von einem Kranz hel-
lenistischer Stidte umgeben, erschien es
manchen Mitgliedern der Oberschicht und
nicht zuletzt solchen aus dem hohepries-
terlichen Geschlecht der Zadokiden ange-
bracht, die Verfassung Jerusalems sowie die
vaterliche Religion zu modernisieren und
dadurch die Schranke zur hellenistischen
Umwelt aufzuheben. Entsprechendes ahnte
schon der Jerusalemer Weise Jesus Sirach
voraus, der ein deutliches Empfinden fiir
die Unterscheidung zwischen solchen Ele-
menten der fremden Kultur besaf3, die ohne
Schaden fiir das Judentum aufgenommen
werden konnten,”® und solchen, die auf
keinen Fall ibernommen werden durften.
In politischer Hinsicht ermahnte er die
Zadokiden, die Stellung des Hohepriesters
keinesfalls zu gefiahrden,” und in religio-

ser seine Schiiler, an der Tora festzuhalten.
Dabei konnte er die stoische Konzeption
des Weltbiirgers, die auf der Teilhabe aller
Menschen an der géttlichen Vernunft, dem
gottlichen Adyog (16gos) beruht, in ange-
messener Weise aufnehmen und zugleich
begrenzen: Er leugnete nicht, dass Gott
seine Weisheit tiber alle seine Werke aus-
gegossen und also auch allen Menschen an
ihr teilgegeben hat, aber er unterstrich im
gleichen Atemzug, dass der Herr den grofi-
ten Anteil an ihr denen verliehen hat, die
ihn lieben, und das sind nach Dtn 12,12-13
bekanntlich die, welche seine Gebote hal-
ten (Sir 1,1-10).®° Entsprechend erklarte er
die Tora zum Inbegriff aller Weisheit (Sir
24,1-23)°! und die Furcht des Herrn zu
ihrer Wurzel und Krone (Sir 1,11-20).% So
gelang es ihm, die Sonderstellung Israels
unter den Vélkern als dem Volk, dem Gott
das Gesetz des Lebens gegeben hat (Sir
17,11; 45,5), zu rechtfertigen,” wobei er im

6 Vgl. die Uberblicke iiber die Epoche bei Ernst Haag, Das hellenistische Zeitalter. Israel und die

57

58

59

60

61

62

63

Bibel im 4. bis 1. Jahrhundert v. Chr. (Bib. Enz. 9), Stuttgart 2003, 33-111 bzw. knapp Angelika
Berlejung, Geschichte (s. Anm. 36), 172-185.

Dazu immer noch grundlegend Martin Hengel, Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer
Begegnung unter besonderer Berticksichtigung Paldstinas bis zur Mitte des 2. Jh. v.Chr. (WUNT
10), Titbingen *1988.

Vgl. dazu Johannes Marbick, Weisheit im Wandel. Untersuchungen zur Weisheitstheologie bei
Ben Sira (BZAW 272), Berlin-New York 1999, 160-173 und Otto Kaiser, Weisheit fiir das Le-
ben. Das Buch Jesus Sirach iiberset