ThPQ 157 (2009) 295-307

295

Otto Hermann Pesch

Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog

mit Martin Luther

Stolperstein oder Briicke?'

I. Warum Thomas und Luther?

Wenn man im Personenregister der Wer-
ke Luthers in der ,Weimarer Ausgabe“
(WA Bd. 63) das Stichwort ,,Thomas von
Aquino® aufschligt, dann meint man, ein
Lexikon der Beleidigungen zu lesen. Unter
den ,,Sophisten® (den scholastischen Theo-
logen) ,,ist Thomas der grofite Schwitzer
(loquacissimus)* - das ist im Vergleich ein
harmloses Urteil! Thomas ist ,,der Brun-
nen und die Grundsuppe aller Ketzerei“®
- also der Ursprung aller Héresien, das
ist der sachliche Fundamentalvorwurf.
Was bewegt Luther zu solch einem Urteil?
Thomas hat 250 Jahre vor Luther gelebt
(1224-1274). Luther hat Thomas kaum im
Original gelesen. Es war sein gutes Recht,
Thomas nicht zu lieben, wie er (zum Bei-
spiel) Augustinus liebte. Sollen wir seine
Kritik nicht einfach stehen lassen als histo-
risches Faktum? Warum miissen wir noch

2 WA, Tischreden, Bd.1, Nr. 280.

fragen: Ist sein Urteil im Recht? Es gibt da-
fir drei Griinde.

1. Thomas — der Antipode Luthers

Thomas gilt in der gegenwidrtigen lutheri-
schen Theologie nach wie vor als der grofie
und eigentliche Antipode Luthers. In der ka-
tholischen Theologie ist er aber nach wie vor
die iiberragende Gestalt der theologischen
Tradition.

Wir wissen heute aus der historischen
Lutherforschung: Luther hat sich am An-
fang seines theologischen Weges wenig um
Thomas gekiimmert. Man studierte da-
mals in bestimmten theologischen ,,Schu-
len®. Luther studierte Theologie in Erfurt.
Dort dominierte die Schule des Wilhelm
von Ockham, die Via moderna. Die Theo-
logie der anderen Schulen lernte Luther
nur kennen durch das Referat in seinem

Festvortrag, gehalten im Rahmen der Thomasakademie der KTU Linz am 20. Janner 2009.

WA Bd. 15, 184,32 (,,... born und grundsuppe aller ketzerey®). ,,Grundsuppe® ist das, was die

moderne Gastronomie einen ,,Fond nennt, also jene konzentrierte Briihe, aus der durch wei-
teres Wiirzen und Verfeinern die gewiinschte Suppe oder Sauce wird. Das Bild meint also: Alle
Haresien sind nur Spielarten und Verfeinerungen der ,,Ur-Hiresie“ des Thomas! Und diese be-
steht darin, dass er dem alten Heiden Aristoteles privilegierten Eintritt in die Theologie ver-
schafft habe. Weitere Beispiele aus der langen Liste der Verbalinjurien bei Otto Hermann Pesch,
Martin Luther, Thomas von Aquin und die reformatorische Kritik an der Scholastik. Zur Ge-
schichte und Wirkungsgeschichte eines Missverstandnisses mit weltgeschichtlichen Folgen (Be-
richte aus den Sitzungen der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften e.V., Hamburg,
Jahrgang 12 [1994], Heft 3), Gottingen 1994, 12-17. Zu Luthers Urteil iiber Aristoteles siche die
minutiose Untersuchung von Theodor Dieter, Der junge Luther und Aristoteles. Eine historisch-
systematische Untersuchung zum Verhéltnis von Theologie und Philosophie, Berlin-New York
2001; dazu meine Besprechung in: ThRv 102 (2006), 147-150.



296 Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther

dogmatischen Handbuch, dem Collectori-
um des ockhamistischen Theologen Gab-
riel Biel (ca. 1410-1495).* Erst viel spiter
wurde Luther mit Thomas konfrontiert,
aber nur aus besonderem Anlass. Thomas
aber war zur Zeit Luthers eine Autoritat
fast nur in den Studienhiausern des Domi-
nikanerordens. Erst nach dem Konzil von
Trient wurde er nach und nach der norma-
tive Theologe der romisch-katholischen
Kirche.

Das begann mit dem Dominikaner-
Papst Pius V., der 1570 die erste Thomas-
Ausgabe veranlasste — die darum so ge-
nannte Piana —, und es erreichte seinen
Hohepunkt mit den Weisungen der En-
zyklika Aeterni Patris von Papst Leo XIII.
(1879)% in Theologie und Philosophie der
Methode und den Prinzipien des Thomas
zu folgen, und anschlieflend mit den ent-
sprechenden Vorschriften des Codex Iuris
Canonici (CIC) von 1917.° Dies fand und
findet immer noch sein Echo in der luthe-
rischen Theologie. Wenn man sagen will:
Dies und das ist die katholische Lehre im
Unterschied zur Lehre Luthers, dann zi-
tiert man in der Fufinote immer wieder
Thomas. Von Luther her misste man his-

torisch korrekt spétscholastische Theolo-
gen zitieren. Aber sogar in der kritischen
Ausgabe der Lutherischen Bekenntnis-
schriften ist das so. Deshalb ist es wichtig,
Thomas und Luther kritisch zu verglei-
chen. Luther ist die pragende Autoritit in
der (gegen seinen Willen!) nach ihm sich
nennenden Kirche. Thomas ist auch heute
noch - trotz der Einschrinkungen durch
das Zweite Vatikanische Konzil und das
neue Kirchenrecht von 19837 - die iiber-
ragende Figur der katholischen Tradition.
Wenn zwischen ihnen tatsachlich ein un-
versohnlicher Gegensatz bestiinde, miisste
der lutherisch-katholische Dialog schei-
tern.

2. Thomas — posthum der Feind
reformatorischer Theologie

Thomas ist aus historischen Griinden post-
hum fiir Luther der Feind seiner reformato-
rischen Theologie geworden.

Erst 1517 kommt Luther erstmals
ernsthaft mit der Theologie des Thomas in
Bertihrung, und zwar im Zusammenhang
mit dem Streit um seine Thesen iiber den

Das Collectorium ist ein Kommentar zu den ,.Vier Blichern der Sentenzen (Quatuor libri Sen-
tentiarum) des Pariser Magisters und spéteren Bischofs Petrus Lombardus. Das um 1150 ent-
standene Werk, ein Uberblick tiber den gesamten Stoff der Systematischen Theologie anhand
von Zitaten aus den Kirchenvitern, mit Vorrang aus Augustinus, wurde seit dem Ende des 12.
Jahrhunderts das quasi-offizielle Lehrbuch der Systematischen Theologie. Jeder Theologiestu-
dent musste es durcharbeiten, jeder Universititslehrer musste es zu Beginn seiner akademi-
schen Karriere - als Baccalaureus sententiarius, was heute einem Assistenten entspricht — kom-
mentieren. Daher die umfangreiche Literatur der ,,Sentenzenkommentare® aus dem Hoch- und
Spatmittelalter.

Denzinger-Schonmetzer, Enchiridion Symbolorum (DS), Nr.3135-3140, besonders 3140; Latei-
nisch-Deutsch mit gleicher Nummerierung als 37. Auflage unter dem Titel: Kompendium der
Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen, herausgegeben von Peter Hiiner-
mann, Freiburg i. Br.—Basel-Rom-Wien 1991 u.6. (DH).

CIC 1917, can. 1366 § 2.

Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Erklirung iiber die christliche Erziehung, Nr.10; Dekret
iiber die Ausbildung der Priester, Nr. 16; CIC 1983, can. 252 § 3. Weitere Information dazu bei
Otto Hermann Pesch, Thomas von Aquin. Grenze und Gréfle mittelalterlicher Theologie, Mainz
31995, 27-38.



Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther 297

Ablass vom 31. Oktober 1517 und tiber sei-
ne diesen folgenden Schriften.® Denn die
ersten einflussreichen Gegner waren Tho-
misten: so der Dominikaner und Ablass-
prediger Johannes Tetzel (ca.1465-1519),
der Professor Johannes Eck aus Ingolstadt
(1486-1543), der Dominikaner und papst-
liche Hoftheologe Sylvester Prierias (1456
1523), der Dominikaner und pépstliche
Legat Kardinal Thomas de Vio Caietanus
(= aus Gaeta, 1469-1534), der Professor Ja-
cobus Latomus in Lowen (ca.1475-1544),
der Professor und Exeget Johannes Driedo
ebendort (ca.1480-1535) und noch an-
dere. Sie alle urteilten: Luthers Theologie
steht in direktem Widerspruch zu Thomas.
Mehr noch: Die kirchenamtlichen Vertre-
ter des Thomismus - vor allem Prierias
und Cajetan - présentierten die Lehre des
Thomas im Streit mit Luther nicht nur als
eine Schulmeinung unter anderen, sondern
als die verbindliche Lehre der Kirche. Der
Vergleich ist also auch unter historischem
Aspekt kein Anachronismus. Wenn wir die
Entwicklung der Ereignisse der Reforma-

tion historisch verstehen wollen, miissen
wir uns ein Urteil tiiber diesen Streit Lu-
thers mit den Thomisten bilden.

3. Thomas und Luther -
zwei Typen von Theologie

Thomas und Luther reprisentieren zwei
unterschiedliche Typen von Theologie, die
nicht zugleich in ein und demselben Sub-
jekt vereinbar sind, aber beide in der Kirche
ihren Platz haben miissen.

Man kann nicht zugleich Thomist und
Lutheraner sein im Hinblick auf das, wovon
einer lebt und stirbt, das heif3t: im Hinblick
auf das, was die personliche christliche
Existenz entscheidend prégt. Ein einfaches
Beispiel: Wenn ich wie Thomas denke,
dann werde ich mit der Lehre vom ,Ver-
dienst® keine Probleme haben. Denn wie
bei allen groflen Theologen, angefangen
bei Augustinus bis zu den einflussreichen
Theologen auf dem Konzil von Trient, so
ist der Gedanke des ,Verdienstes“ auch

Es erscheint unangemessen, diesem vieles zusammenfassenden Vortrag eine lange Literaturliste

beizugeben. Ich verweise — in der Reihenfolge des Erscheinens - auf folgende Untersuchungen,
in denen weitere Literatur verzeichnet ist, vor allem die umfangreiche Literatur der Aufsétze in
Zeitschriften und Sammelwerken: Leif Grane, Contra Gabrielem. Luthers Auseinandersetzung
mit Gabriel Biel in der Disputatio contra scholasticam theologiam 1517, Kopenhagen 1962; Ul-
rich Kiihn, Via caritatis. Theologie des Gesetzes bei Thomas von Aquin, Gottingen 1965; Otto
Hermann Pesch, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von Aquin. Ver-
such eines systematisch-theologischen Dialogs, Mainz 1967, 21985; Leif Grane, Modus loquendi
theologicus. Luthers Kampf um die Erneuerung der Theologie (1515-1518), Leiden 1975; Heiko
A. Oberman, Werden und Wertung der Reformation. Vom Wegestreit zum Glaubenskampf,
Tiibingen 1977; Otto Hermann Pesch, Hinfithrung zu Luther, Mainz 21983, dritte erweiterte und
aktualisierte Neuauflage 2004; Denis R. Janz, Luther and Late Medieval Thomism. A Study in
Theological Anthropology, Waterloo/Ontario (Canada) 1983; Ders., Luther on Thomas Aqui-
nas. The Angelic Doctor in the Thought of the Reformer, Stuttgart 1989; John L. Farthing, Tho-
mas Aquinas and Gabriel Biel. Interpretation of St. Thomas Aquinas in German Nominalism
on the Eve of the Reformation, London-Durham 1988; Otto Hermann Pesch, Martin Luther,
Thomas von Aquin und die reformatorische Kritik an der Scholastik (s Anm. 3); Stefan Gradl,
Deus beatitudo hominis. Eine evangelische Annéherung an die Gliickslehre des Thomas von
Aquin, Leuven 2004; umfangreiche Literaturangaben auch bei Otto Hermann Pesch, Thomas
von Aquino (1224-1274)/Thomismus/Neuthomismus, in: Theologische Realenzyklopadie, Bd.

XXXIII (Berlin-New York 2001), 433-474.
®  Summa Theologiae (STh) I-1I 114.



298 Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther

bei Thomas abgesichert gegen jede Gefahr
eines ,,Pelagianismus®, gegen alle ,Werkge-
rechtigkeit, wie Luther das nennt. Wenn
ich aber denke wie Luther, dann verrate
ich schon meinen Glauben, wenn ich in
Bezug auf Gott das Wort ,Verdienst® auch
nur in den Mund nehme.'* Ich komme auf
den Grund dieses Unterschiedes noch zu-
riick. Er schlief3t jedoch aus, dass ich - als
Ausdruck meiner Frommigkeit - zugleich
Thomist und Lutheraner sein kann. Aber:
man kann Thomas und Luther zugleich
verstehen, an ihnen seine Freude haben,
man kann sogar als Mitglied der katholi-
schen Kirche im Herzen Lutheraner sein
und umgekehrt - vorausgesetzt, man 19st
sich von Klischeevorstellungen, die iiber
Jahrhunderte das kritische und konstrukti-
ve Gesprich verhindert haben. Daher lau-
tet die nachste Frage:

Il. Welcher Thomas und
welcher Luther?

1. Gegenwartige Thomas- und
Lutherforschung als Basis

Es liegt nahe, Thomas und Luther in allen
strittigen Einzelfragen zu vergleichen auf
der Basis heutiger Thomas- und Lutherfor-
schung. Dies ist notig vor allem aus zwei
Griinden:

a. Nur auf diese Weise konnen wir
Projektionen verhindern beziehungsweise
auflosen, die das okumenische Gesprich
blockieren. Beispiele," zunéchst fir katho-
lische Klischeevorstellungen gegeniiber Lu-
ther und lutherischer Theologie: Ethisches

Bemiihen ist gleichgiiltig, da wir ja ,aus
Glauben allein® (sola fide) gerechtfertigt
werden. - Wir sind unseres Heils gewiss,
weil wir personlich-subjektiv erfahren,
dass wir gerechtfertigt sind. — Luther lehrt
eine ,,pessimistische” Anthropologie, weil
wir ja allzeit ,,gerecht und Siinder zugleich®
sind und gegen die Stinde nichts Entschei-
dendes tun konnen. — Luther hat ,,die Sa-
kramente abgeschafft®, hat zumindest kein
Interesse an ihnen. — Sein Verstdndnis vom
Christsein ist individualistisch, die institu-
tionelle Kirche und ihre Amter sind eine
rein menschliche Einrichtung und kénnen
jederzeit gedndert werden.

Lutherische Klischeevorstellungen ge-
geniiber der katholischen Kirche und Theo-
logie: Der Mensch ist im Heilswerk Gottes
gleichberechtigter ,,Partner®, er muss sich
sein ewiges Heil selber verdienen, gewis-
sermaflen mit dem geschenkten ,,Kapital®
der Gnade ,,arbeiten® - Die Kirche hat ein
Interesse an der Ungewissheit des Heils,
denn dadurch wichst ihre eigene Bedeu-
tung fiir die einzelnen Glaubigen. — Die ka-
tholische Kirche lehrt eine ,,optimistische®
Anthropologie, indem sie die Moglichkeit
natiirlicher Gotteserkenntnis und die Frei-
heit des Willens betont. — Die katholische
Kirche hat ein ,,halbmagisches® Verstind-
nis vom Sakrament, denn es kommt nicht
auf den Glauben des Empfangers an, son-
dern nur auf den richtigen Vollzug (ex
opere operato). — Die Kirche versteht sich
als ,Mittlerin® zwischen Gott und Mensch;
ohne die Kirche hat der einzelne Mensch
keinen Zugang zu Christus.

Natiirlich hat jedes dieser Klischee-
urteile auch ein Korn Wahrheit. Aber das

Vgl. Stellen und Interpretation bei Otto Hermann Pesch, Theologie der Rechtfertigung (s. Anm.

8), 317-322; und jetzt Ders., Katholische Dogmatik. Aus 6kumenischer Erfahrung, Bd. 1/2, Ost-

fildern 2008, 108-111.
11

Pesch, Hinfithrung zu Luther (s. Anm. 8).

Diese und noch andere Beispiele sind jeweils bearbeitet und richtig gestellt bei Otto Hermann



Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther 299

ist unter den Fehlinterpretationen voll-
kommen versteckt.

Zu den beiderseitigen Projektionen
gehort auch die ungepriifte Gleichsetzung
der Lehre des hl. Thomas mit der Lehre
des Konzils von Trient. Das ist nicht nur
ein innerkatholisches Problem, auch nicht
nur ein Problem der historischen Thomas-
forschung. Es hat vielmehr 6kumenische
Folgen. Die lutherische Kritik am Trien-
ter Konzil, die schon im 16. Jahrhundert
beginnt," verfiihrt lutherische Theologen
bis heute zu der Auffassung: Dadurch ist
Thomas sogleich miterledigt. Umgekehrt
formen katholische Theologen bis heute
ihr Bild von reformatorischer Theologie
aufgrund der in Trient verurteilten Lehren,
ohne die Quellen reformatorischer Theo-
logie zu tiberpriifen.”

b. Nach aller Erfahrung der letzten 50
Jahre hat erst die historische Thomasfor-
schung und das historisch korrigierte ka-
tholische Lutherbild die nitige Unbefangen-
heit fiir ein theologisches Gesprich iiber die
Sachfragen geschaffen.

Man kann an Thomas und Luther nur
Freude haben, wenn beide zuvor befreit

12

werden aus dem Bann fixierter Thomas-
und Lutherbilder. Die schlimmste Folge
dieser Bilder war die Uberzeugung: Tho-
mas beziehungsweise Luther haben alle
denkbaren Fragen schon im Voraus be-
antwortet. Man braucht sie nur zu zitieren,
dann findet man leicht die Antwort auch
auf Fragen, die sie selbst noch gar nicht
ahnen konnten. In Wahrheit waren auch
Thomas und Luther Menschen ihrer Zeit,
sie hatten deshalb, bei aller Genialitit, auch
ihre Grenzen. Und wenn wir sie befragen
zu unseren heutigen Problemen, miissen
wir sie zuerst wahrnehmen in ihrer Fremd-
heit. Nur dadurch werden wir durch sie
aufmerksam auf unsere eigenen Grenzen
und konnen uns von ihnen an vergessene
Wahrheit erinnern lassen.

2. Wie hat Luther Thomas
kennen gelernt?

Der systematische Vergleich zwischen
Thomas und Luther ist nur dann nicht pure
freie Spekulation, wenn er gebunden bleibt
an die historische Frage, wie Luther Tho-
mas begegnete, mit anderen Worten: ob der

Jiingste Darstellung mit weiteren Literaturhinweisen bei Gottfried Maron, Das Konzil von Trient

in evangelischer Sicht. Ein Uberblick, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Institutes
46 (1995), 107-114; Bernhard Lohse, Die Haltung der Protestanten zum Trienter Konzil, in:
Katholische Akademie Hamburg (Hg.), Das Konzil von Trient im Okumenischen Gesprich,

Hamburg 1996, 37-70.
13

Vgl. dazu die entlarvende Untersuchung von August Hasler, Luther in der katholischen Dogma-

tik. Darstellung seiner Rechtfertigungslehre in den katholischen Dogmatikbiichern, Miinchen
1968. Ergebnis: Mit wenigen Ausnahmen (etwa Michael Schmaus, Maurizio Flick) stellen die
Dogmatik-Handbiicher, anhand deren sich bis damals die katholischen Theologiestudenten auf
ihre Examina vorbereiteten, das, was in Trient verurteilt worden ist, als reformatorische Lehre
hin und fragten nicht weiter, ob da Missverstandnisse, Missdeutungen und unberechtigtes Miss-
trauen im Spiel waren. Umgekehrt glaubten — und glauben! - allerdings auch lutherische Theo-
logen ohne historische Vergewisserung an der Fachliteratur genau zu wissen, was die Trienter
Formulierungen meinen und warum sie daher abzulehnen sind. Das kam in bedriickender Wei-
se bei den Kontroversen im Vorfeld der ,,Gemeinsame(n) Erklarung zur Rechtfertigungslehre®
vom 31. Oktober 1999 heraus. Vgl. dazu Otto Hermann Pesch, Argumentative Verfahrensweisen
in der Dogmatik. Am Beispiel der Rechtfertigungslehre, in: Peter Neuner (Hg.), Glaubenswis-
senschaft? Theologie im Spannungsfeld von Glaube, Rationalitit und Offentlichkeit, Freiburg i.

Br. 2002, 125-158.



300 Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther

Thomismus des 16. Jahrhunderts fiir Luther
den wirklichen Thomas, wie wir ihn heute
kennen und hochschitzen, verfilschte.

Wir wissen heute, wenngleich immer
noch nicht ohne Restzweifel,'"* dass Luther
Thomas doch etwas mehr im Original ge-
lesen hat, als man bis vor kurzer Zeit an-
genommen hat. Er ist dadurch nicht zum
Thomaskenner geworden. Und Thomas
ist ihm dadurch nicht sympathischer ge-
worden. Dennoch gilt weiterhin dies: Im
Wesentlichen kennt Luther den Thomas
durch das Medium der Thomistenschule,
noch genauer: durch das Medium der tho-
mistischen Theologen, die gegen ihn ge-
kampft haben. Eine theologische Schule ist
aber nicht nur eine Gruppe von Archivver-
waltern. Die Thomisten haben getan, was
die Schiiller und Anhénger eines grofien
Meisters immer tun miissen: Sie haben sich
den Fragen ihrer eigenen Zeit gedffnet und
versucht, darauf zu antworten auf der Ba-
sis ihrer Schultradition. Diese Fragen aber
sind damals bestimmt vom Mainstream
des theologischen Denkens, und dieser
war nicht thomistisch. So kommt es, dass
auch die Thomisten in manchen Punkten
Thomas subtil ockhamistisch uminterpre-
tieren. Und dies vor allem in der Lehre von
Gnade und Rechtfertigung. Luther kampft
also gleichzeitig gegen die Auffassungen
der Via moderna tber Gnade und Recht-
fertigung und gegen Thomisten. Denn er

14

hilt die Thomisten nur fiir eine Variante
der Schule Ockhams."” Die Unterschiede
erscheinen ihm marginal. Ein Beispiel ist
die — auch damals durchaus ,,katholische“
— These: Der Siinder kann konkret keinen
nattirlich guten Akt vollziehen, vielmehr
verstrickt ein solcher Versuch ihn nur
noch mehr in die Siinde seiner Selbstherr-
lichkeit. Daftr beruft sich Luther nur auf
seinen Ordensbruder Gregor von Rimini
aus dem 14. Jahrhundert (ca.1305-1358).1
Er ahnt nicht, dass er sich auch auf Thomas
hitte berufen konnen.'” Doch die Thomis-
ten seiner Zeit lehrten in dieser Frage in-
zwischen wie die Ockhamisten. Und nun
behaupten diese Thomisten auch noch, die
Lehre des Thomas, wie sie sie vertreten, sei
die verbindliche Lehre der Kirche! Denis R.
Janz hat also Recht mit seinem Urteil: ,,Das
wirkliche Problem [Luthers] mit Thomas
war nicht Thomas, sondern der Thomis-
mus.“!®

lll. Zwei Beispiele - Wurzeln in
unterschiedlicher Spiritualitat

Unterschiedliche ,,Typen“ von Theologie -
das ist nicht dasselbe wie zwei Theologien
mit jeweils anderen begrifflichen Instru-
menten (wie zum Beispiel ,forensische®
gegen ,effektive“ Rechtfertigung, ,,ontolo-
gisches“ gegen ,relationales Verstandnis

Siehe die Arbeiten von Denis R. Janz in Anm. 8 — und den Einspruch von Stephan Gradl, Inspek-

tor Columbo irrt. Kriminalistische Uberlegung zur Frage: Kannte Luther Thomas?, Luther 77
(2006), 83-99. Der Titel spielt an auf meine Bemerkung in: Martin Luther, Thomas von Aquin
(s. Anm. 3), 26, Janz trage ,,mit dem Scharfsinn, mit dem Inspektor Columbo seine Kriminal-
falle 16st“ — in der bekannten amerikanischen Krimi-Serie -, alle Indizien zusammen, die fiir
eine Originallektiire des Thomas durch Luther sprechen. Gradl bestreitet dies — mit derselben

Methode!

16

Vgl. hierzu besonders die Arbeit von John L. Farthing in Anm. 8.
Vgl. M. Santos Noya, Die Stinden- und Gnadenlehre des Gregor von Rimini, Frankfurt a. M.

1990; bei Luther vgl. WA 2, 399,10; 408,3; auch 2, 394,32-395,17 (Leipziger Disputation, 1519).

7" Vgl. STh I-1I 109,2-4.

Denis R. Janz, Luther on Thomas Aquinas (s. Anm. 8), 115.



Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther 301

von Gnade — wir kommen darauf zuriick).
Es handelt sich um verschiedene Aus-
gangspunkte des theologischen Denkens,
die ihre Wurzeln zuletzt in einer unter-
schiedlichen Weise der Frommigkeit, der
Spiritualitét, der gelebten ,,glaubigen Exis-
tenz“ haben.

1. Die Lehre von der ,Pradestina-
tion” (,,Vorherbestimmung”)

Beide Theologen sind in der Praddestina-
tionslehre Augustinisten.”” Sie halten die
Lehre Augustins fiir selbstverstandlich.
Uns erscheint sie heute eher als Zerrbild
vom Gott des Evangeliums. Gott hat, nach
dieser Lehre, eine Menschheit vor sich, und
aus dieser erwiahlt er aus freiem Ratschluss
von Ewigkeit her die einen zum ewigen
Heil und ,bestimmt® sie dazu ,vorher®
(prédestiniert sie), die anderen ,verwirft®
(reprobiert) er. Niemand kann sich dariiber
beklagen, denn eigentlich kénnte Gott alle
Menschen verwerfen, denn alle Menschen
sind von ihrem Ursprung her Siinder -
durch die erste Siinde des Stammvaters.
Durch diese Ursprungssiinde ist die ganze
Menschheit eine massa damnata. Deshalb
ist auch Gott nicht dafiir verantwortlich,
wenn die Menschen in Siinde fallen. Die
Verworfenen werden mit Recht verworfen.
Gott ist dabei nicht ungerecht - vielmehr

erscheint seine Barmherzigkeit umso hel-
ler, wenn er dann trotzdem in souveraner
Freiheit einige aus der massa perditionis er-
wahlt und rettet.”* Damit stellt sich die Fra-
ge: Wie viele errettet und ,,pradestiniert”
denn Gott? Beide Theologen antworten: Es
sind auf jeden Fall nur wenige — wobei man
stets die Antwort schuldig bleibt, woher
man das eigentlich weif}! Aber das ,weif3“
man: Es sind dies gerade deshalb nur weni-
ge, damit Gottes unverdiente Barmherzig-
keit umso deutlicher offenbar werde.”!

Umso bedringender wird die nichste
Frage: Gehore ich selbst denn zu den we-
nigen? Genau hier zeigt sich der unter-
schiedliche Typus der Theologie. Luther
sagt: Spekuliere nicht dariiber, sonst fallst
du in Verzweiflung!” Thomas ist von die-
ser Frage gar nicht beriihrt. Er antwortet
auf die allgemeine Frage nach der Zahl der
Pridestinierten mit Augustinus: ,Urteile
nicht, wenn du nicht irren willst.“* Die
Gefahr moglicher Verzweiflung sieht auch
Thomas. Aber seine Antwort ist von er-
schreckender Kiihle: Darum ist es gut, dass
Gott den Verworfenen auf Erden ihre Ver-
werfung nicht offenbart, sie wiirden sonst
in Verzweiflung stiirzen!** Als ob nicht al-
ler Anlass dazu bestiinde!

»Iypus“ von Theologie? Bei der Frage,
wer zu den Pradestinierten gehort, fiirchtet
Thomas den Irrtum. Der Theologe hat nur
die Aufgabe, gleichsam den Gedanken Got-

19 Bei Thomas: STh I 23; bei Luther vor allem De servo arbitrio (1525), WA 18, 600-787, besonders
683-691; 705-733; 786f. Zu Thomas siehe jetzt die (duflerst positiv urteilende) Untersuchung
von Michal Paluch, La profondeur de l'amour divin. Evolution de la doctrine de la prédestinati-
on dans loeuvre de saint Thomas d’Aquin, Paris 2004; kritischer: Otto Hermann Pesch, Theologie
der Rechtfertigung (s. Anm. 8), 849-855; zu Luther siehe Problemanalyse und Spezialliteratur
bei Otto Hermann Pesch, Hinfithrung zu Luther (s. Anm. 8), 278-285.

2 Vgl. Thomas, STh 123,5 ad 3. 7 ad 3; Luther, WA 18, 633,15-17.

2l Siehe ebd.

2 Vgl. WA 18, 689,18; auch 2, 690,18-20; 5, 623,5; 21, 514,31; 42, 313,40; 43, 460,25. 37; WA Briefe

4, 589,23.

23 STh123,5ad 3 (Mitte); vgl. Augustinus, Tractatus in Ioannem 26: PL 35,1607.
24 QTh123,1ad4. - Zur Interpretation siehe Anm. 19.



302 Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther

tes buchstéblich nach-zudenken, soweit das
eine geschaffene Vernunft nur kann.” Die
Frage nach dem eigenen Heil spielt keine
Rolle. - Luther fiirchtet bei derselben Frage
die Verzweiflung. Fiir ihn ist die Frage nach
dem eigenen Heil der Ausgangspunkt der
Theologie. Deshalb ist auch nicht Gott in
sich selbst das Thema der Theologie, son-
dern der stindige Mensch und der gnadige,
den Stinder rechtfertigende Gott — alles an-
dere ist Gift.”* Und eben deshalb muss jede
theologische Lehre unmittelbar auf die
Frage nach dem eigenen Heil bezogen wer-
den. Die Pradestinationslehre aber fithrt in
das letzte Geheimnis der Freiheit Gottes
hinein. Daher gilt hier ein ,,Forschungsver-
bot“. Wer es iibertritt und spekuliert — zum
Beispiel iiber das Verhiltnis von Gottes
Freiheit zum menschlichen Tun - bezahlt
das mit Verzweiflung.

Die Lehre von der gottlichen Pradesti-
nation ist ein typisches Beispiel, an dem wir
zeigen konnen: Thomas ist kein Hindernis
fiir den 6kumenischen Dialog. Man muss
nur zugeben: Man kann ein und dasselbe
Problem, sogar ein und dieselbe Tradition,
hier die augustinische Tradition, gleichsam
von einem verschiedenen Aussichtspunkt
aus anschauen. Thomas tut es mit den Au-
gen Gottes, ohne an sich selbst zu denken.
Von Gott her gibt es kein Problem, denn
seine geheimnisvolle Wahl ist ja bestimmt
von seiner Weisheit und Liebe. Der Mensch
muss sich nur hiiten, dass er dariiber kei-
nem Irrtum zum Opfer fillt. Luther schaut
dieselbe geheimnisvolle Wahl Gottes mit
den eigenen Augen eines Menschen an,
der nicht vergessen kann, dass er Siinder

ist und auf die Barmherzigkeit Gottes nur
hoffen darf im Glauben an Jesus Christus.
Und nun soll Jesus Christus auch nicht das
letzte Wort sein, weil dahinter noch ein-
mal eine geheimnisvolle Wahl Gottes steht,
die von Ewigkeit her entscheidet, wem das
Erlésungswerk Christi zugute kommt und
wem nicht? Dartiber kann man verzwei-
feln. Luther kann dieser Verzweiflung nur
sozusagen noch einmal den Glauben an
das Kreuz Christi entgegensetzen: Stelle
dich unter das Kreuz! Solange du da stehst,
kannst du nicht verloren gehen! So ist das
Pradestinationsproblem nicht theoretisch,
aber praktisch gelost.

Theologie zu treiben gleichsam mit
den Augen Gottes auf der Grundlage
seiner Offenbarung - zu dem einzigen
Zweck, die Grole der Werke Gottes zu
preisen mit den Mitteln unseres Nachden-
kens, ohne dabei an uns selbst zu denken,
Gott gleichsam nur den Gottesdienst des
Denkens darzubringen - diese Konzeption
des hl. Thomas von der Aufgabe der Theo-
logie ist eine groflartige Konzeption. Aber
sie ist nicht die einzig mogliche und nicht
die einzig legitime. Wenn man in einer
anderen Zeit Theologie treibt, mit einem
Kopf, der andere, neue Fragen hat - {ibri-
gens nicht nur seine personlichen Fragen,
sondern die seiner ganzen Epoche! -, dann
muss auch eine andere Art Theologie zu
treiben, ein anderer ,,Typus® von Theologie
erlaubt sein.

Thomas also kein Hindernis! Aber
auch eine Hilfe? Im Fall der Lehre von
der Pridestination wohl nicht, und zwar
aus folgendem Grunde: Wir halten heute

2 Vgl. STh I 1,1-3. 6; dazu Otto Hermann Pesch, Thomas von Aquin. Grenze und Grofie mittel-
alterlicher Theologie, Mainz 1988, *1995, 159-162.

% Vgl. die berithmte Formulierung WA 40 II, 328,17 (Enarratio Ps. 51, 1532): ,,Theologiae prop-
rium subiectum est homo peccati reus ac perditus et Deus iustificans ac salvator hominis pec-
catoris. Quicquid extra hoc subiectum in Theologia quaeritur aut disputatur, est error et vene-

«

num.



Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther 303

nicht mehr fiir selbstverstandlich, was fiir
Luther ebenso wie fiir Thomas selbstver-
standlich war: die augustinische Pradesti-
nationslehre. Wir konnen, ja wir miissen
heute ohne Zogern sagen: Diese Lehre war
ein Irrweg, auf dem das Bild vom Gott des
Evangeliums verdunkelt wurde. Wieder-
um kénnen wir das hier nicht weiter erldu-
tern. Nur so viel: Diese Lehre ist nie von
der Kirche ausdriicklich bestitigt worden.
Mehrfach in der Kirchengeschichte hat es
theologische Auseinandersetzungen da-
rum gegeben. Die Kirche hat nie Partei
ergriffen, vielmehr immer dazu ermahnt,
sich gegenseitig nicht der Haresie zu be-
schuldigen, zuletzt bekanntlich beim Streit
zwischen Thomisten und Molinisten im
17. und 18. Jahrhundert.?” Geholfen hat im
20. Jahrhundert eine bessere Interpretation
der Aussagen des Apostels Paulus im Ro-
merbrief (Kap. 9-11) und die Besinnung
darauf, dass Gottes Wahl vor aller Ewig-
keit eine Gnadenwahl in Christus ist (Eph
1,9-12). Geholfen hat dabei vor allem der
grofSe evangelische Theologe Karl Barth.?®

Wie Thomas eine Hilfe im 6kume-
nischen Dialog sein kann, zeigt sich bei
einem anderen ausgewdhlten Thema, das
ebenfalls den anderen ,,Typus von Theo-
logie reprasentiert und darum zunichst
einen Einklang mit Luther auszuschlieflen
scheint — und doch auf eigenartige Weise

27

zur Hilfe wird. Ich rede von Luthers be-
ruhmter Formel:

2. ,Gerecht und Stnder zugleich”

Jeder Christ ist vor Gott ,,gerecht und Siin-
der zugleich® (simul iustus et peccator).
Das ist eine Lieblingsformel Luthers. Zum
ersten Mal gebraucht er sie in seiner Vor-
lesung iiber den Romerbrief (1515/16),”
und von da an immer wieder. Allerdings
nie in einer einheitlichen ,technischen®
Form, sondern in vielen Varianten. Fiir
Katholiken ist diese Formel besonders
schwer zu verstehen. Man sagt: Das ist ty-
pisch lutherische ,,Als-ob-Theologie®. Gott
macht, nach dieser Formel, anscheinend
den Menschen nicht wirklich neu, denn
er bleibt ja zugleich Siinder. Gott ,tut so,
als ob“ der Siinder gerecht sei, indem er
ihm die Siinde ,,nicht anrechnet® - aber
in Wirklichkeit bleibt alles, wie es ist. Die
Formel erscheint gleichzeitig als logischer
und theologischer Unsinn. Denn entweder
ist der Mensch gerecht, dann kann er nicht
zugleich Siinder sein. Ein Mensch kann ja
nicht zugleich Gott zugewandt und von
Gott abgewandt sein. Wenn sich aber der
logische Unsinn doch noch auflésen lésst,
bleibt erst recht der theologische Unsinn.
Denn was wire das fiir ein Gott, der den

28

29

Einzelheiten bei Otto Hermann Pesch/Albrecht Peters, Einfithrung in die Lehre von Gnade und
Rechtfertigung, Darmstadt °1994, 15-41; 209-212.

Vgl. die umfassende Untersuchung von Georg Kraus, Vorherbestimmung. Traditionelle Pra-
destinationslehre im Lichte gegenwirtiger Theologie, Freiburg i. Br. 1977. Soweit ich sehe, zeigt
sich der Durchbruch aus der alten Problemstellung in der katholischen Dogmatik — unter dem
Einfluss von Karl Barth! - erstmalig bei Magnus Lohrer, Gottes Gnadenhandeln als Erwéahlung
des Menschen, in: Johannes Feiner/ Magnus Lohrer (Hg.), Mysterium Salutis. Grundriss heils-
geschichtlicher Dogmatik, Bd. IV/2, Ziirich 1973, 773-830.

Nihere Informationen, Belege, historische Zusammenhinge und Literatur zu diesem Thema
bei Otto Hermann Pesch, Hinfiihrung zu Luther (s. Anm. 8), 11. Kapitel; Ders., Simul iustus et
peccator. Sinn und Stellenwert einer Formel Martin Luthers. Thesen und Kurzkommentare, in:
Theodor Schneider/Gunther Wenz (Hg.), Gerecht und Siinder zugleich? Okumenische Klirun-
gen, Freiburg i. Br.-Géttingen 2001, 146-167.



304 Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther

Menschen gerecht macht und ihn dabei
nicht von der Siinde befreit? So formuliert
das Konzil von Trient gegen Luther aus-
driicklich: Die Rechtfertigung des Stinders
bedeutet ,eine Heiligung und Erneuerung
des inneren Menschen durch die willent-
liche Annahme der Gnade und der Geis-
tesgaben, so dass der Mensch aus einem
Ungerechten ein Gerechter und aus einem
Feind ein Freund (Gottes) wird“ (DS/DH
1528). Daher hat die romische ,,Antwort®
auf den Text der ,,Gemeinsame(n) Erkla-
rung zur Rechtfertigungslehre vom 25.
Juni 1998 an erster Stelle diesen Punkt ge-
nannt, der es schwer mache zu sagen: Die
lutherische Rechtfertigungslehre wird von
den Verurteilungen des Trienter Konzils
nicht getroffen. Diese Antwort hitte beina-
he die Unterzeichnung der ,,Gemeinsamen
Erkldrung® noch verhindert, und nur auf
der Grundlage zusitzlicher Erlauterungen
- der sogenannten , Anex-Texte“ - wur-
de es moglich, dass die Erklarung am 31.
Oktober 1999 in Augsburg unterzeichnet
wurde.

Wenn irgendwo, dann sind wir also
hier im Zentrum des ékumenischen Dia-
logs. Nun hat niemand etwas dagegen,
wenn sich heute ebenso wie in der gan-
zen Kirchengeschichte sensible Christen
vor Gott als Siinder sehen. Wenn sie sich
weigern, all die Halbherzigkeiten unseres
Christenlebens, die sogenannten ,ldssli-
chen Siinden®, nur als harmlose ,,Unvoll-
kommenheiten® zu sehen und nicht als
Oberflache einer nach wie vor wirksamen
fundamentalen Widersetzlichkeit ihres
ganzen Wesens gegeniiber Gott. Die katho-
lische Lutherforschung hat mit Nachdruck
daraufhingewiesen: In dieser Hinsicht sind
in der Tradition mehr Vorstufen zu Luthers
simul zu entdecken, als man allgemein ver-
mutet. Im Grunde ist die ganze Debatte
um das Siindersein des Gerechtfertigten

schon einmal im 12. und 13.Jahrhundert
gefithrt worden, und zwar im Zusammen-
hang mit den beiden Bibelstellen, die auch
fir Luther der Ausgangspunkt fiir seine
These sind, namlich Ps 32(31),1-2: ,,Se-
lig die Menschen, deren Frevel vergeben
(remissae) sind ... Selig der Mensch, dem
der Herr die Siinde nicht anrechnet® - von
Paulus in Rom 4,7-8 zitiert; und das Wort
des Paulus von der ,,Begierde® (epithymia,
concupiscentia) als der ,,Stinde®, die immer
noch in mir wohnt (Ro6m 7,7-23). Augus-
tinus hat darauthin die beriihmte Formel
geprégt, dass die Stinde - gemeint ist die
Ursprungssiinde (peccatum originale) -
transit reatu, manet actu, sie vergeht der
Schuld nach, aber sie bleibt als Tatbestand.
Und ,vergehen kann die Siinde, weil sie
»hicht angerechnet® wird. Ein starke Stiitze
fir Luther! Und so ist der harte Kern der
These Luthers tatsichlich ein wirkliches
und strenges ,,Zugleich® von Siinde und
Gerechtigkeit. Nicht nur nach dem person-
lichen subjektiven Gefiihl ist der Christ ein
Stinder, sondern ,,objektiv® ist der Mensch
zugleich total Siinder und ganz gerecht.
Stinde und Gerechtigkeit sind koexistent.
Dieser Gedanke ist nun fiir Thomas —
und fiir das Mittelalter tiberhaupt - buch-
stablich un-denkbar. Fiir Kenner des hl.
Thomas ist das nicht schwer zu verstehen.
Die Gerechtigkeit, das ,richtige® Verhalt-
nis des menschlichen Geistes zu Gott und
der sinnlichen Krifte zum Geist (STh I-II
113,1) beruht darauf, dass Gott dem Stinder
seine Gnade geschenkt hat (STh1-11113,2).
Diese Gnade aber — anders ist es wiederum
fir Thomas un-denkbar — verwandelt und
erneuert den Menschen innerlich (in essen-
tia animae) und daraufhin auch in seinem
Handeln (STh I-II 110,3-4): Denn Gottes
Liebe ist immer schopferisch, so erst recht,
wenn er den Menschen in seine persona-
le Gemeinschaft beruft (STh I-II 110,1).



Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther 305

Diese Gnade in der Seele des Menschen ist
daher nach dem Modell einer geschenk-
ten (,eingegossenen”) Qualitit zu denken
(STh I-II 110,2), denn nur so kann erklart
werden, dass die Gnade allen Aktivititen
der Seele voraus ist und, das vor allem, dass
das neue Leben des Gerechtfertigten aus
Freude an Gott, daher spontan und sogar
leicht geschieht. Damit ist ein Denkzwang
gegeben. Man denke sich, diese Gnade in
der Seele des Menschen wire auch nur
einen einzigen Augenblick mit der Siinde
koexistent. Dann wire der Mensch von der
Liebe Gottes zuinnerst erfasst und doch
zugleich von dieser Liebe Gottes abge-
schnitten. Dann allerdings ware Gott wirk-
lich ohnmaéchtig gegeniiber der Siinde, er
hitte nicht erreicht, was er doch erreichen
will: den Menschen von der Siinde weg zu
sich hinzukehren. Darum stellt Thomas
die These auf, die das ganze Problem mit
Luthers simul festschreibt: Die Rechtferti-
gung des Siinders geschieht in einem ein-
zigen ungeteilten Augenblick (in instanti,
STh I-1I 113,7).

Luthers simul kann also einen logi-
schen wie theologischen Sinn nur ha-
ben, wenn man Siinde und Gnade anders
denkt und anders denken darf - nicht
als negative oder positive Eigenschaften
am Menschen, sondern - ja, wie? Luther
macht einmal eine verriterische Bemer-
kung: ,,Sanctitas non est in praedicamen-
to substantiae sed relationis.“*® Etwas frei
tibersetzt: ,Die Heiligkeit gehort nicht zur
Seinsweise eines selbststindigen Wesens,
sondern zu der Seinsweise der Beziehung.*
Der Mensch unter Siinde und Gnade ist
nicht ein Mensch mit den einander aus-
schliefflenden Eigenschaften entweder des

30

Stinder-Seins oder des In-Gnade-Seins,
sondern der Mensch in gegensitzlichen
Beziehungen, die jeweils den ganzen Men-
schen kennzeichnen. ,,Stinde heifit: Der
Mensch befindet sich in einem andauern-
den, sein ganzes Wesen bestimmenden
fundamentalen Widerspruch zu Gott. Er
weigert sich bis ins Unbewusste hinein be-
standig, dankbar sein Geschopfsein von
der Liebe Gottes anzunehmen, und will lie-
ber von sich selbst leben, sein eigener Herr
sein. ,Gnade®, ,Gerechtigkeit heifit: Gott
lasst sich seine Zuwendung zum Menschen
von dessen Widerstand nicht durchkreu-
zen. Gott sagt dem Menschen gleichsam:
»Du kannst machen, was du willst, dein
Widerwille ist kein Einwand gegen meine
vergebende Liebe. So sehr liebe ich dich!*
So ist der Mensch gerecht, wenn er das nur
annimmt und sich sagen ldsst — auch dann
noch, wenn dadurch der tiefe Widerwille
gegen Gott noch lingst nicht aus seinem
Herzen ausgerissen ist.

Diese beiden Beziehungen, Wider-
spruch hier, unwiderrufliche Zuwendung
dort, schlielen sich logisch nicht aus. Ub-
rigens auch psychologisch nicht. Denn ich
brauche nur meinen Blick von der Liebe
Gottes abzuwenden und mich selbst an-
zuschauen, dann entdecke ich wiederum
nichts als meine Widerwilligkeit gegen
Gott.

Aber ist die These nicht doch theologi-
scher Unsinn? Muss man nicht sagen: Wenn
Gott den Widerwillen des Menschen nicht
mehr als Einwand gelten ldsst gegen seine
Liebe, dann gilt er eben auch nicht mehr
als der den Menschen tatsdchlich verdam-
mende Grundwiderspruch seines Wesens
gegen Gott!? Sagt nicht der Apostel Pau-

WA 40 II, 354,3 - im sogenannten ,,Grofler Galater-Kommentar®, 1531, von seinen Schiilern fiir

den Druck bearbeitet 1535 — im Unterschied zum ,,Kleinen“ Galaterkommentar von 1519, einer
von Luther selbst bearbeiteten Vorlesung von 1517.



306 Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther

lus selbst: ,Nichts Verdammliches ist in
denen, die in Christus Jesus sind“ - nihil
damnationis in der lateinischen Fassung
von Rom 8,1?

Das bestreitet Luther natiirlich tiber-
haupt nicht. Nur fiihlt er sich nicht berech-
tigt, Paulus abzuschwichen, wenn dieser
trotzdem sagt: Die Begierlichkeit ist ,,Stin-
de® Luther l6st die Spannung in den Wor-
ten des Apostels anders: Die Stinde dessen,
der ,gerecht und Stinder zugleich® ist, ist
nicht mehr dieselbe wie vorher. Sie ist, wie
Luther unterscheidet, ,beherrschte Siin-
de®, nicht ,herrschende Stinde®, peccatum
regnatum, nicht peccatum regnans.’' Sie ist
anders nicht in ihrem Sachverhalt, aber in
sui tractatu, in der Art, wie sie ,,behandelt*,
in das gelebte neue Gottesverhaltnis ein-
geordnet wird.*? Die treffsicherste Formel
Luthers lautet: Der Mensch ist zwar Siin-
der, aber kein Gottloser mehr, peccator, sed
non iniquus.” Das schafft auch auf der Sei-
te des Menschen eine ganz neue Situation.
Der alte katholische Vorwurf: Luther treibt
eine ,,Theologie des Als-ob", geht wirklich
ins Leere.

Wir stehen also wieder vor zwei unter-
schiedlichen Typen von Theologie. Tho-
mas wie Luther sind davon iberzeugt:
Was auch immer von der Stinde bleibt, sie
kann den von Gott Gerechtfertigten nicht
mehr verdammen - oder Gott wiirde sich
selbst widersprechen. Um das zu interpre-
tieren, halt Thomas sich an das erste Wort
des Apostels, wie er sie in seiner lateini-
schen Bibel liest: Nichts Verdammliches
ist mehr in denen, die in Christus Jesus
sind.** Dafiir zahlt er den Preis, dass er

31 WA 8, 96,17 (Antilatomus, 1521).
32 WA 8,107,28.

die spannungsvollen Worte des Apostels
Paulus abschwicht: Die bleibende Begier-
lichkeit (concupiscentia) ist nicht mehr in
vollem Ernst Siinde, sondern eine verblie-
bene Schwachheit, die erst wieder zu wirk-
licher Siinde wird, wenn der Mensch ihr
»zustimmt®, das heif3t: sich von ihr gegen
Gottes Gebot treiben lasst. Luther halt
sich an das andere Wort des Apostels, der
die Konkupiszenz ohne Zogern ,,Siinde®
nennt. Daher muss Luther die Spannung
in den Worten des Apostels anders losen:
durch den Gedanken gegensitzlicher Be-
ziehungen. Von ,Gerechtigkeit” kann nur
die Rede sein, indem ich von Gott her auf
mich selbst blicke. Blicke ich von mir her
auf mich selbst, so sehe ich - mit Paulus —
nur den von der Konkupiszenz gegen Gott
getriebenen Menschen.

Aber tut das nicht gerade auch Tho-
mas: mit Gottes Augen auf den Menschen
schauen? Ja — aber jetzt zeigt sich wieder
der Unterschied: Thomas tut es, wie bei
der Pradestinationslehre, selbstvergessen —
dann kann das erste und letzte Wort tiber
die Siinde nicht das Wort von der Macht
der Siinde sein, sondern nur das Wort von
ihrer Ohnmacht. Luther kann nicht verges-
sen, dass er selbst der Mensch ist, der von
Gott her und nur von Gott her sagen darf:
Meine Siinde verdammt mich nicht. Tho-
mas kann sachgemif3 sagen: Der ehemali-
ge Stinder ist durch Gottes Gnade gerecht.
Luther miisste sagen: Ich, der Stinder, bin
vor Gott gerecht. Kann er das? Klingt das
nicht wie das Gebet des Pharisders? Luther
kann nur sagen: Du bist meine Gerechtig-
keit. Ich bin nur Siinder.

3 Ebd.; vgl. auch WA 1, 86,39 (Predigt iiber Mt 9,12, 21. September 1516); WA 6, 237,28 (Von den

guten Werken, 1520).
34

Genau aus dem Urtext iibersetzt, heifit der Satz: ,Kein Verdammungsurteil (katdkrima) also
(gibt es) jetzt fiir die, die in Christus Jesus (sind)

«



Pesch / Thomas von Aquin im 6kumenischen Dialog mit Martin Luther

307

Damit kommt der tiefste Sinn der For-
mel Luthers in Sicht. Es wird immer ein lei-
ses Unbehagen bleiben, wenn ich Luthers
Formel und die Lehre des hl. Thomas auf
derselben Ebene vergleiche: als gewisserma-
en,,objektive“Beschreibungdes Menschen
vor Gott. Aber Luthers Formel ist, wie man
treffend gesagt hat, eine ,Gebetsrealitat >
Sie ist da sachgemaf3, wo ein Mensch sich
im Gebet vor Gott selbst aussagt. Da kann
er immer nur sagen: Vor dir bin ich Siinder,
deiner Heiligkeit niemals entsprechend. So
wie ich auch bei korrektester Lehre vom
»Verdienst“ nie sagen kann: ,,Gott, ich habe
vor dir Verdienste erworben. Nun belohne
sie nach deiner Gerechtigkeit!“

Thomas ist also kein Hindernis fiir den
Dialog. Allerdings: es konnte sein, dass Lu-
ther uns naher steht! Was hat es denn fiir
einen Sinn, wenn zum Beispiel ein Christ,
der gerade im Beichtstuhl die Absolution
empfangen hat, anschlieflend bei der Eu-
charistiefeier zu Beginn die Worte spricht:
»Ich habe gesiindigt durch meine grofle
Schuld“? Und wenn er im Vaterunser we-
nig spater bittet: ,,Und vergib uns unse-
re Schuld“? Soll sich das nur auf ein paar
harmlose ,,Unvollkommenheiten® beziehen
- denn ,,schwere Siinden® kann er ja in der
Zwischenzeit kaum begangen haben? Nein,
im Gebet konnen wir von uns selbst immer
nur sagen: ,Wir sind Siinder und auf dein
Erbarmen ganz und gar angewiesen, in je-

35

dem Augenblick unseres Lebens.“ Das ist
kein ,,pessimistisches Menschenbild®, wie
man es Luther immer wieder vorgeworfen
hat. Es ist einfach die biblische Wahrheit,
die durch unsere Erfahrung mit uns selbst
bestitigt wird. Ob Thomas dabei nicht nur
kein Hindernis fiir den Dialog ist, sondern
durch seine selbstvergessene Art der Theo-
logie auch eine Hilfe, das klért sich weiter,
wenn wir nun einmal auf zwei inhaltliche
Themen eingehen.

Der Autor: geb. 1931; Studium der Phi-
losophie und Katholischen Theologie in
Walberberg und Miinchen; Professor fiir
Systematische Theologie an der Universitit
Hamburg (1975-1998); Mitglied u.a. des
Okumenischen Arbeitskreises evangelischer
und katholischer Theologen; Forschungs-
und Arbeitsschwerpunkte: Luther und refor-
matorische Theologie; Thomas von Aquin
und mittelalterliche Theologie; gegenwiirti-
ge systematische Theologie im Kontext des
Okumenisch-theologischen Gesprdchs; wich-
tige Publikationen: Hinfiihrung zu Luther,
Mainz 1982; Das Zweite Vatikanische Kon-
zil (1962-1965). Vorgeschichte — Verlauf -
Ergebnisse - Nachgeschichte, Wiirzburg 1993
und jiingst Katholische Dogmatik. Aus 6ku-
menischer Erfahrung. Bd. 1/1 u. 1/2: Die
Geschichte der Menschen mit Gott, Ostfil-
dern 2008.

(Fortsetzung im ndchsten Heft)

Zuerst bei Wilhelm Link, Das Ringen Luthers um die Freiheit der Theologie von der Philosophie

(1940), Miinchen 21955, 77f. Weitere Stimmen im selben Sinne, auch katholische Stimmen, bei
Otto Hermann Pesch, Simul iustus et peccator (s. Anm. 29), 165-167.



