
ThPQ 157 2009) 295307 205

TtO Hermann Pasch

Thomas Vo quın mM Ökumenischen Dialog
mıt Martın Luther
Stolperstern der Brücke?)

arum Thomas un Luther? fragen: Ist Se1INn Urteil 1mM Recht? Es gibt da-
für drei Gründe.

Wenn IHNan 1mM Personenregister der Wer-
ke Luthers In der 35  eiımarer Aus  b<z
(WA 63) das Stichwort „Thomas VO  b Thomas der ntipode uthers
Aquino’ aufschlägt, dann meln ein
Lexikon der Beleidigungen lesen. nter Thomas gilt In der gegenwärtigen utheri-
den „Sophisten den scholastischen Theo- schen Theologie nach WIE Vor als der große
logen) „Ist Thomas der gröfßste Schwätzer“ und eigentliche ntipode Luthers. In der ka-
(Ioquacissimus)“ das ist 1mM Vergleich ein tholischen Theologie ist aber nach WIE Vor

harmloses Urteil! Thomas ist „der TUnNn- die überragende Gestalt der theologischen
Hen und die Grundsuppe er Ketzerei”® Tradition.

Wır w1Iissen heute AaUS der historischenalso der rsprung er äresien, das
ist der sachliche Fundamentalvorwurf. Lutherforschung: Luther hat sich Än-
Was bewegt Luther SOIC. eiInem Urteil? fang SEINES theologischen Weges wenI1g
Thomas hat 25() re VOL Luther gelebt Thomas gekümmert. Man stuclierte da-
(1224-1274). Luther hat Thomas kaum 1mM mals In bestimmten theologischen „Schu-
rigina. elesen. Es War SeiIn Recht, le  b Luther stuclierte Theologie In Erfurt.
Thomas nicht lieben, wI1Ie (zum Bel- Dort dominierte die Schule des Wilhelm
spiel) Augustinus liebte. Sollen WITFr SE1INE VO  b Ockham, die V1a moderna. DIe Theo-
Kritik nicht infach stehen lassen als histo- ogie der anderen chulen lernte Luther
risches Faktum? arum MUSSsSen WITFr och 1Ur kennen Uurc das Referat In Sseinem

Festvortrag, gehalten 1m Rahmen der TIhomasakademie der KIU L1Inz Janner 2009
WA, Tischreden, Bd.1, Nr 28}

15, born un: grundsuppe aller ketzerey‘) „Grundsuppe” 1st das, VW1S Cdie
moderne (,astronomıle einen „Fond” nenntT, Iso Jene konzentrierte Brühe, AUS der durch WE1-
eres Wurzen Uun: Verfeinern die gewünschte uppe der Sauce wird. IDER Bild melnt Iso 1Ile
Haresien sSind 11UT Spielarten Uun: Verfeinerungen der „Ur-Häresie” des IThomas! Und diese be-
esteht darin, dass dem alten Heiden Aristoteles privilegierten 1nNirı ın Clie Theologie VT -

schaflt habe eltere Beispiele AUS der langen 1STe der Verbalinjurien bei {to FrMAHNN Pesch,
artın Luther, Ihomas VOoO  3 Aquin Uun: Cdie reformatorische Kritik der Scholastik. fur (1E-
schichte un: Wirkungsgeschichte eINes Missverständnisses mıt weltgeschichtlichen Folgen (Be
richte AUS den Sitzungen der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften e. V., Hamburg,
Jahrgang 172 Heft 3) Göttingen 1994, 12—-17 /u luthers Urteil über Aristoteles siehe Cdie
M1INUtTIOSE Untersuchung VOoO  3 Theodor Dieter, Der Junge luther Uun: Aristoteles. Eiıne historisch-
systematische Untersuchung zu Verhältnis VO  3 Theologie Uun: Philosophie, Berlin-New ork
2001; dazu melne Besprechung 1n IhRv 1072 2006), 147150

295

Otto Hermann Pesch

Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog 
mit Martin Luther
Stolperstein oder Brücke?1

I. Warum Thomas und Luther?

Wenn man im Personenregister der Wer-

ke Luthers in der „Weimarer Ausgabe“ 

(WA Bd. 63) das Stichwort „Thomas von 

Aquino“ aufschlägt, dann meint man, ein 

Lexikon der Beleidigungen zu lesen. Unter 

den „Sophisten“ (den scholastischen Theo-

logen) „ist Thomas der größte Schwätzer“ 

(loquacissimus)2 – das ist im Vergleich ein 

harmloses Urteil! Thomas ist „der Brun-

nen und die Grundsuppe aller Ketzerei“3 

– also der Ursprung aller Häresien, das 

ist der sachliche Fundamentalvorwurf. 

Was bewegt Luther zu solch einem Urteil? 

Thomas hat 250 Jahre vor Luther gelebt 

(1224–1274). Luther hat Thomas kaum im 

Original gelesen. Es war sein gutes Recht, 

Thomas nicht zu lieben, wie er (zum Bei-

spiel) Augustinus liebte. Sollen wir seine 

Kritik nicht einfach stehen lassen als histo-

risches Faktum? Warum müssen wir noch 

1 Festvortrag, gehalten im Rahmen der Th omasakademie der KTU Linz am 20. Jänner 2009.
2 WA, Tischreden, Bd.1, Nr. 280.
3 WA Bd. 15, 184,32 („… born und grundsuppe aller ketzerey“). „Grundsuppe“ ist das, was die 

moderne Gastronomie einen „Fond“ nennt, also jene konzentrierte Brühe, aus der durch wei-
teres Würzen und Verfeinern die gewünschte Suppe oder Sauce wird. Das Bild meint also: Alle 
Häresien sind nur Spielarten und Verfeinerungen der „Ur-Häresie“ des Th omas! Und diese be-
steht darin, dass er dem alten Heiden Aristoteles privilegierten Eintritt in die Th eologie ver-
schafft   habe. Weitere Beispiele aus der langen Liste der Verbalinjurien bei Otto Hermann Pesch, 
Martin Luther, Th omas von Aquin und die reformatorische Kritik an der Scholastik. Zur Ge-
schichte und Wirkungsgeschichte eines Missverständnisses mit weltgeschichtlichen Folgen (Be-
richte aus den Sitzungen der Joachim Jungius-Gesellschaft  der Wissenschaft en e.V., Hamburg, 
Jahrgang 12 [1994], Heft  3), Göttingen 1994, 12–17. Zu Luthers Urteil über Aristoteles siehe die 
minutiöse Untersuchung von Th eodor Dieter, Der junge Luther und Aristoteles. Eine historisch-
systematische Untersuchung zum Verhältnis von Th eologie und Philosophie, Berlin–New York 
2001; dazu meine Besprechung in: Th Rv 102 (2006), 147–150.

fragen: Ist sein Urteil im Recht? Es gibt da-

für drei Gründe.

1. Thomas – der Antipode Luthers

Thomas gilt in der gegenwärtigen lutheri-

schen Theologie nach wie vor als der große 

und eigentliche Antipode Luthers. In der ka-

tholischen Theologie ist er aber nach wie vor 

die überragende Gestalt der theologischen 

Tradition.

Wir wissen heute aus der historischen 

Lutherforschung: Luther hat sich am An-

fang seines theologischen Weges wenig um 

Thomas gekümmert. Man studierte da-

mals in bestimmten theologischen „Schu-

len“. Luther studierte Theologie in Erfurt. 

Dort dominierte die Schule des Wilhelm 

von Ockham, die Via moderna. Die Theo-

logie der anderen Schulen lernte Luther 

nur kennen durch das Referat in seinem 

ThPQ 157 (2009) 295–307



296 Pesch Thomas VO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın luther

dogmatischen andbuch, dem Collectori- torisch korrekt spätscholastische Theolo-
des ockhamistischen Theologen (jab- SCH zil1eren. Aber In der kritischen

riel Biel (ca 1410-1495).“ rst viel spater Ausgabe der Lutherischen Bekenntnis-
wurde Luther mıt Thomas konfrontiert, schriften ist das Deshalb ist CS wichtig,
aber 1Ur AaUuSs besonderem Anlass Thomas Thomas und Luther kritisch verglei-
aber War ZUTFK e1it Luthers eine Autorität chen. Luther ist die prägende Autorität In
fast 1Ur In den Studienhäusern des Dom1- der (gegen seiInen 1  en ach iıhm sich
nikanerordens. Tst ach dem Konzil VO  b nennenden Kirche. Thomas ist auch heute
TIrient wurde CI ach und ach der ad- och der Einschränkungen Urc.

das /welte Vatikanische Konzil und dast1ve eologe der römisch-katholischen
Kirche. CUuU«C Kirchenrecht VO  u die über-

Das begann mıt dem Dominikaner- ragende Figur der katholischen Tradition.
aps Pıus V) der 15/0 die Thomas- Wenn zwischen ihnen tatsächlic. ein
Ausgabe veranlasste die darum SC versöhnlicher (egensatz bestünde, musste
nNannte Pıana und CS erreichte seinen der lutherisch-katholische Dialog schei-
Höhepunkt mıt den Welsungen der EN- tern.

Zyklika Aeternt Patrıs VO  b aps Leo AL
1879)>, In Theologie und Philosophie der
Methode und den Prinzıplen des Thomas Thomas Dosthum der enmn

folgen, und anschließend mıt den enTt- reformatorischer Theologıe
Sprechenden Vorschriften des eX HFY1S
(‚ ANOoNICL VO  b DIies fand und Thomas ist A historischen Gründen DOST-
findet immer och Sein Echo In der e- hum für Luther der Feind seiner reformato-
rischen Theologie. Wenn IHNan ll rischen Theologie geworden.
DIes und das ist die katholische Lehre 1mM rst 1517 kommt Luther erstmals
Unterschie ZUTFK Lehre Luthers, dann 71- ernsthaft mıt der Theologie des Thomas In
1er IHNan In der Fuflnote immer wleder Berührung, und ZWarLr 1mM Zusammenhang
Thomas Von Luther her musste IHNan his- mıt dem Streit SE1INE Thesen ber den

Das Collectorium 1st eın Kommentar den „VIier Büchern der Sentenzen Quatuor Hrı Sen-
fentiarum) des Parıser Magisters un: spateren Bischofs Petrus Lombardus. Das 1 15() enL-
estandene Werk, eın Überblick über den gesamten Stoff der Systematischen Theologie anhand
VOoO  3 /itaten AUS den Kirchenvätern, miıt Vorrang AUS Augustinus, wurde ce1t dem Ende des
Jahrhunderts das quasi-ofhzielle Lehrbuch der Systematischen Theologie. Jeder Theologiestu-
dent MUSSTE durcharbeiten, jeder nNiversitätslilehrer MUSSTE Beginn selner akademı -
schen Karrlere als Baccalaureus sSentfen 1AY1US, WA1S heute einem Assistenten entspricht kom-
mentieren. Daher Cdie umfangreiche Literatur der „Sentenzenkommentare” AUS dem Och- Uun:
Spätmittelalter.
Denzinger—$chönmetzer‚ Enchiridion Symbolorum (DS) Nr.3 5 — 40, besonders 40; at€1-
nisch-Deutsch miıt gleicher Nummerilerung als Auflage unfer dem Titel Kompendium der
Glaubensbekenntnisse un: kirchlichen Lehrentscheidungen, herausgegeben VOoO  3 eier Huner-
FL, Freiburg Br —-Basel-Rom- Wien 1991 U.0.
CI 1917, CL  S 1366
Vgl / weliltes Vatikanisches Konzil, Erklärung über Cdie christliche Erziehung, Nr.10; Dekret
über Cdie Ausbildung der Prlester, Nr 16; CIC 1983, CL  S 2572 eltere Information dazu bei
{to FrMAHNN Pesch, Ihomas VO  3 Aquin. (renze Uun: Gröfße mittelalterlicher Theologie, Maiınz

2738

296

4 Das Collectorium ist ein Kommentar zu den „Vier Büchern der Sentenzen“ (Quatuor libri Sen-
tentiarum) des Pariser Magisters und späteren Bischofs Petrus Lombardus. Das um 1150 ent-
standene Werk, ein Überblick über den gesamten Stoff  der Systematischen Th eologie anhand 
von Zitaten aus den Kirchenvätern, mit Vorrang aus Augustinus, wurde seit dem Ende des 12. 
Jahrhunderts das quasi-offi  zielle Lehrbuch der Systematischen Th eologie. Jeder Th eologiestu-
dent musste es durcharbeiten, jeder Universitätslehrer musste es zu Beginn seiner akademi-
schen Karriere – als Baccalaureus sententiarius, was heute einem Assistenten entspricht – kom-
mentieren. Daher die umfangreiche Literatur der „Sentenzenkommentare“ aus dem Hoch- und 
Spätmittelalter.

5 Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum (DS), Nr.3135–3140, besonders 3140; Latei-
nisch-Deutsch mit gleicher Nummerierung als 37. Aufl age unter dem Titel: Kompendium der 
Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen, herausgegeben von Peter Hüner-
mann, Freiburg i. Br.–Basel–Rom–Wien 1991 u.ö. (DH).

6 CIC 1917, can. 1366 § 2.
7 Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Erklärung über die christliche Erziehung, Nr.10; Dekret 

über die Ausbildung der Priester, Nr. 16; CIC 1983, can. 252 § 3. Weitere Information dazu bei 
Otto Hermann Pesch, Th omas von Aquin. Grenze und Größe mittelalterlicher Th eologie, Mainz 
31995, 27–38.

Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

dogmatischen Handbuch, dem Collectori-

um des ockhamistischen Theologen Gab-

riel Biel (ca. 1410–1495).4 Erst viel später 

wurde Luther mit Thomas konfrontiert, 

aber nur aus besonderem Anlass. Thomas 

aber war zur Zeit Luthers eine Autorität 

fast nur in den Studienhäusern des Domi-

nikanerordens. Erst nach dem Konzil von 

Trient wurde er nach und nach der norma-

tive Theologe der römisch-katholischen 

Kirche.

Das begann mit dem Dominikaner-

Papst Pius V., der 1570 die erste Thomas-

Ausgabe veranlasste – die darum so ge-

nannte Piana –, und es erreichte seinen 

Höhepunkt mit den Weisungen der En-

zyklika Aeterni Patris von Papst Leo XIII. 

(1879)5, in Theologie und Philosophie der 

Methode und den Prinzipien des Thomas 

zu folgen, und anschließend mit den ent-

sprechenden Vorschriften des Codex Iuris 

Canonici (CIC) von 1917.6 Dies fand und 

findet immer noch sein Echo in der luthe-

rischen Theologie. Wenn man sagen will: 

Dies und das ist die katholische Lehre im 

Unterschied zur Lehre Luthers, dann zi-

tiert man in der Fußnote immer wieder 

Thomas. Von Luther her müsste man his-

torisch korrekt spätscholastische Theolo-

gen zitieren. Aber sogar in der kritischen 

Ausgabe der Lutherischen Bekenntnis-

schriften ist das so. Deshalb ist es wichtig, 

Thomas und Luther kritisch zu verglei-

chen. Luther ist die prägende Autorität in 

der (gegen seinen Willen!) nach ihm sich 

nennenden Kirche. Thomas ist auch heute 

noch – trotz der Einschränkungen durch 

das Zweite Vatikanische Konzil und das 

neue Kirchenrecht von 19837 – die über-

ragende Figur der katholischen Tradition. 

Wenn zwischen ihnen tatsächlich ein un-

versöhnlicher Gegensatz bestünde, müsste 

der lutherisch-katholische Dialog schei-

tern.

2. Thomas – posthum der Feind 
reformatorischer Theologie

Thomas ist aus historischen Gründen post-

hum für Luther der Feind seiner reformato-

rischen Theologie geworden.

Erst 1517 kommt Luther erstmals 

ernsthaft mit der Theologie des Thomas in 

Berührung, und zwar im Zusammenhang 

mit dem Streit um seine Thesen über den 



Pesch Thomas VOoO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın luther 207

Ablass VO Oktober 1517 und ber SE1- t1on historisch verstehen wollen, MUSsSen
WITFr uns ein Urteil ber diesen Streit Lu-1E diesen folgenden Schriften.® Denn die

ersten einfilussreichen Gegner Tho- thers mıt den Thomisten bilden
mIısten der Dominikaner und Ablass-
prediger Johannes Tetzel (ca.1465-1519),
der Professor Johannes Eck AaUS Ingolstadt Thomas un Luther
(1486-1543), der Dominikaner und{- ZWEI Vo Theologıe
1C. Hoftheologe Sylvester Tler1as 6—

der Dominikaner und päpstliche Thomas und Luther repräsentieren ZWwEeli
ega ardına. Thomas de V1O (Caletanus unterschiedliche ypen Von Theologie, die
m  I! AaUuSs (Gaeta, 1469—-1534), der Professor Ja nicht zugleic In 21n und demselben Sub-
cobus Latomus ıIn LOöwen (ca.1475—-1544), jekt vereinbar sind, aber 21; In der Kirche

ihren Platz en mMuSSsSCH.der Professor und Exeget Johannes Driedo
ebendort (ca.1480-1535) und och Man kann nicht zugleic. Thomist und
dere. S1ie alle urteilten: Luthers Theologie Lutheraner Sein 1mM 1INDIIC. aufdas,
steht In direktem Widerspruch Thomas einer ebt und stirbt, dasel 1mM 1INDIIC.
ehr och DIe kirchenamtlichen ertre- auf das, Was die persönliche CAFrs  1che
ter des Thomismus VOLF em Tler1as Existenz entscheidend E1n einfaches
und Cajetan präsentierten die Lehre des eispiel: Wenn ich wI1Ie Thomas enNnKe,
Thomas 1mM Streit mıt Luther nicht 1Ur als dann werde ich mıt der Lehre VO „Ver-
e1ine Schulmeinung anderen, sondern dienst  o keine TODIeme en Denn wI1Ie
als die verbindliche Lehre der Kirche. Der bei en großen Theologen, angefangen
Vergleich ist also auch historischem bei Augustinus bis den einflussreichen
ASp ekt kein Anachronismus. Wenn WITr die Theologen auf dem Konzil VO  b Irient,

ist der Gedanke des „Verdienstes” auchEntwicklung der Ereignisse der Reforma-

ESs erscheint UNANSCIHLECSSCIL, diesem vieles zusammenfassenden Vortrag 1ne lange Literaturliste
beizugeben. Ich vVerwelse ın der Reihenfolge des FErscheinens auf folgende Untersuchungen,
ın denen weltere Literatur verzeichnet 1st, VOT allem Cdie umfangreiche Literatur der Aufsätze ın
Zeitschriften un: ammelwerken: Leif Grane, C.ontra Gabrielem. Luthers Auseinandersetzung
miıt Gabriel Biel ın der Disputatio cCONTtra scholasticam theologiam 1517, Kopenhagen 1962; UT-
vrich Kühn, Vıa carıtatıs. Theologie des (Jesetzes bei Ihomas VO  3 Aquin, Göttingen 1965; $tO
FrMAHNN Pesch, Theologie der Rechtfertigung bei artın Luther Uun: Ihomas VOoO  3 Aquin. Ver-
such eiINes systematisch-theologischen Dialogs, Maiınz 1967, Leif Grane, Modus loquendi
theologicus. Luthers Kampf Cdie Erneuerung der Theologie (15 — 8) Leiden 1975; Heiko

Oberman, Werden un: Wertung der Reformation. Vom Wegestreıt zu Glaubenskampf,
Tübingen 1977; {to FrMAHNN Pesch, Hinführung Luther, Maiınz dritte erweIıterte un:
aktualisierte Neuauflage 2004; FIenNis Janz, luther and Late Medieval TIhomism. Study ın
Theological Anthropology, Waterloo/Ontario Canada) 1983; Ders., luther Ihomas Aqul1-
1145 Ihe Angelic Doctor ın the Thought of the Reformer, Stuttgart 1989; John Farthing, Iho-
111L4S$S Aquinas an Gabriel Biel Interpretation of SE Ihomas Aquinas ın (Jerman Nominalism

the Eve of the Reformation, London-Durham 1988; $tO FrTMAHNN Pesch, artın Luther,
Ihomas VO  3 Aquin Uun: Cdie reformatorische Kritik der Scholastik (S Anm 3) Stefan Gradl,
Deus beatitudo hominis. Eıne evangelische Annäherung Cdie Glückslehre des Ihomas VOoO  3

Aquin, Leuven 2004; umfangreiche Literaturangaben uch bei {to FrMAHNN Pesch, Ihomas
VOoO  3 Aquino (1224-1274)/Ihomismus/Neuthomismus, 1: Theologische Realenzyklopädie,

Berlin-New 'Ork 2001), 433474
Summa Theologiae S 1—11 114

297

8 Es erscheint unangemessen, diesem vieles zusammenfassenden Vortrag eine lange Literaturliste 
beizugeben. Ich verweise – in der Reihenfolge des Erscheinens – auf folgende Untersuchungen, 
in denen weitere Literatur verzeichnet ist, vor allem die umfangreiche Literatur der Aufsätze in 
Zeitschrift en und Sammelwerken: Leif Grane, Contra Gabrielem. Luthers Auseinandersetzung 
mit Gabriel Biel in der Disputatio contra scholasticam theologiam 1517, Kopenhagen 1962; Ul-
rich Kühn, Via caritatis. Th eologie des Gesetzes bei Th omas von Aquin, Göttingen 1965; Otto 
Hermann Pesch, Th eologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Th omas von Aquin. Ver-
such eines systematisch-theologischen Dialogs, Mainz 1967, 21985; Leif Grane, Modus loquendi 
theologicus. Luthers Kampf um die Erneuerung der Th eologie (1515–1518), Leiden 1975; Heiko 
A. Oberman, Werden und Wertung der Reformation. Vom Wegestreit zum Glaubenskampf, 
Tübingen 1977; Otto Hermann Pesch, Hinführung zu Luther, Mainz 21983, dritte erweiterte und 
aktualisierte Neuaufl age 2004; Denis R. Janz, Luther and Late Medieval Th omism. A Study in 
Th eological Anthropology, Waterloo/Ontario (Canada) 1983; Ders., Luther on Th omas Aqui-
nas. Th e Angelic Doctor in the Th ought of the Reformer, Stuttgart 1989; John L. Farthing, Th o-
mas Aquinas and Gabriel Biel. Interpretation of St. Th omas Aquinas in German Nominalism 
on the Eve of the Reformation, London–Durham 1988; Otto Hermann Pesch, Martin Luther, 
Th omas von Aquin und die reformatorische Kritik an der Scholastik (s Anm. 3); Stefan Gradl, 
Deus beatitudo hominis. Eine evangelische Annäherung an die Glückslehre des Th omas von 
Aquin, Leuven 2004; umfangreiche Literaturangaben auch bei Otto Hermann Pesch, Th omas 
von Aquino (1224–1274)/Th omismus/Neuthomismus, in: Th eologische Realenzyklopädie, Bd. 
XXXIII (Berlin–New York 2001), 433–474.

9 Summa Th eologiae (STh ) I–II 114.

Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

Ablass vom 31. Oktober 1517 und über sei-

ne diesen folgenden Schriften.8 Denn die 

ersten einflussreichen Gegner waren Tho-

misten: so der Dominikaner und Ablass-

prediger Johannes Tetzel (ca.1465–1519), 

der Professor Johannes Eck aus Ingolstadt 

(1486–1543), der Dominikaner und päpst-

liche Hoftheologe Sylvester Prierias (1456–

1523), der Dominikaner und päpstliche 

Legat Kardinal Thomas de Vio Caietanus 

(= aus Gaeta, 1469–1534), der Professor Ja-

cobus Latomus in Löwen (ca.1475–1544), 

der Professor und Exeget Johannes Driedo 

ebendort (ca.1480–1535) und noch an-

dere. Sie alle urteilten: Luthers Theologie 

steht in direktem Widerspruch zu Thomas. 

Mehr noch: Die kirchenamtlichen Vertre-

ter des Thomismus – vor allem Prierias 

und Cajetan – präsentierten die Lehre des 

Thomas im Streit mit Luther nicht nur als 

eine Schulmeinung unter anderen, sondern 

als die verbindliche Lehre der Kirche. Der 

Vergleich ist also auch unter historischem 

Aspekt kein Anachronismus. Wenn wir die 

Entwicklung der Ereignisse der Reforma-

tion historisch verstehen wollen, müssen 

wir uns ein Urteil über diesen Streit Lu-

thers mit den Thomisten bilden.

3. Thomas und Luther – 
zwei Typen von Theologie

Thomas und Luther repräsentieren zwei 

unterschiedliche Typen von Theologie, die 

nicht zugleich in ein und demselben Sub-

jekt vereinbar sind, aber beide in der Kirche 

ihren Platz haben müssen.

Man kann nicht zugleich Thomist und 

Lutheraner sein im Hinblick auf das, wovon 

einer lebt und stirbt, das heißt: im Hinblick 

auf das, was die persönliche christliche 

Existenz entscheidend prägt. Ein einfaches 

Beispiel: Wenn ich wie Thomas denke, 

dann werde ich mit der Lehre vom „Ver-

dienst“9 keine Probleme haben. Denn wie 

bei allen großen Theologen, angefangen 

bei Augustinus bis zu den einflussreichen 

Theologen auf dem Konzil von Trient, so 

ist der Gedanke des „Verdienstes“ auch 



208 Pesch Thomas VOoO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın Luther

bei Thomas abgesichert jede Gefahr Bemühen ist gleichgültig, Ca WITFr Ja „dUuS
eiInNnes „Pelagianismus”, alle „Werkge- Glauben allein“ SOLA gerechtfertigt
rechtigkeit”, wI1Ie Luther das Wenn werden. Wır sind UNSsScCIES Heils geWISS,
ich aber en wI1Ie Luther, dann verrate weil WITFr persönlich-subjektiv erfahren,
ich schon mMelınen Glauben, Wenn ich In dass WITFr gerechtfertigt Sind. Luther
ezug auf (J,ott das Wort „Verdienst” auch eine „pessimistische” Anthropologie, weil
1Ur In den und nehme.!®© Ich komme auf WITFr Ja Uzeit „gerecht und Suüunder zugleich‘
den Tun dieses Unterschiedes och sind und die un: nichts Entschei-
rück. Er SCHLLE jedoch aUs, dass ich als dendes tun können. Luther hat „die Sa-
USdruc. me1ıner Frömmigkeit zugleic kramente abgeschafft”, hat zumindest kein
Thomist und Lutheraner SeiIn kann. Aber Interesse ihnen. Sein Verständnis VO

IHNan kann Thomas und Luther zugleic. Christsein ist individualistisch, die nstıtu-
tionelle Kirche und ihre Amter sind eineverstehen, ihnen SE1INE Freude aben,

IHNan kann als itglie der katholi- rein mMenschliche Einrichtung und können
schen Kirche 1mM erzen Lutheraner SEe1IN jederzeit geändert werden.
und umgekehrt vorausgesetzl, IHNan löst Lutherische Klischeevorstellungen SC
sich VO  u Klischeevorstellungen, die ber enüber der athollschen Kirche und Theo-
Jahrhunderte das kritische und konstrukti- ogie: Der Mensch ist 1mM Heilswerk (,ottes
VeC espräc. verhindert en Daher lau- gleichberechtigter „Partner”, CI I11US5 sich
tel die nächste Frage: SeiIn ewlges eil selber verdienen, gEWIS-

serma{fsen mıt dem geschenkten „Kapital‘
der Naı „arbeiten DIe Kirche hat ein

Welcher Thomas un Interesse der Ungewissheit des Heils,
welcher Luther? denn dadurch wächst ihre eigene Bedeu-

Lung für die einzelnen Gläubigen. DIe ka-
Gegenwärtige Thomas- un tholische Kirche eine „optimistische”
Lutherforschung als Basıs Anthropologie, indem S1e die Möglichkeit

natürlicher Gotteserkenntnis und die Frel-
Es ijeg nahe, Thomas und Luther In en heit des Willens betont. DIe katholische
strıttigen Einzelfragen vergleichen auf Kirche hat ein „halbmagisches” Verständ-

N1s VO Sakrament, denn CN kommt nichtder asls heutiger Thomas- und Luther{or-
schung. DIes ist nötig VOL em AaUuSs Zwel auf den Glauben des Empfängers SO1I1-

Gründen dern 1Ur auf den richtigen Vollzug (exX
operato). DIe Kirche versteht sichANUF auf diese e1ise können WIr

Projektionen verhindern beziehungsweise als „Mittlerin zwischen (Gott und Mensch:
ohne die Kirche hat der einzelne Menschauflösen, die das ökumenische espräc

hlockieren Beispiele,*' zunächst für O0- keinen Zugang Christus.
lische Klischeevorstellungen gegenüber Lu- Natürlich hat jedes dieser 1SCNee-

urteile auch ein orn ahrher Aber dasther und lutherischer Theologie: Ethisches

Vgl tellen Uun: Interpretation bei $tO FrMAHNN Pesch, Theologie der Rechtfertigung s Anm
8) 317-322; Uun: Jetz Ders., Katholische Dogmatik. AÄus Ökumenischer Erfahrung, 1/2, ()st-
Aildern 2008, 108-1

11 DIiese un: noch andere Beispiele sind jeweils bearbeitet Uun: richtig gestellt bei $tO FrTMAHNN
Pesch, Hinführung Luther s Anm 8)

298

10 Vgl. Stellen und Interpretation bei Otto Hermann Pesch, Th eologie der Rechtfertigung (s. Anm. 
8), 317–322; und jetzt Ders., Katholische Dogmatik. Aus ökumenischer Erfahrung, Bd. 1/2, Ost-
fi ldern 2008, 108–111.

11 Diese und noch andere Beispiele sind jeweils bearbeitet und richtig gestellt bei Otto Hermann 
Pesch, Hinführung zu Luther (s. Anm. 8).

Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

bei Thomas abgesichert gegen jede Gefahr 

eines „Pelagianismus“, gegen alle „Werkge-

rechtigkeit“, wie Luther das nennt. Wenn 

ich aber denke wie Luther, dann verrate 

ich schon meinen Glauben, wenn ich in 

Bezug auf Gott das Wort „Verdienst“ auch 

nur in den Mund nehme.10 Ich komme auf 

den Grund dieses Unterschiedes noch zu-

rück. Er schließt jedoch aus, dass ich – als 

Ausdruck meiner Frömmigkeit – zugleich 

Thomist und Lutheraner sein kann. Aber: 

man kann Thomas und Luther zugleich 

verstehen, an ihnen seine Freude haben, 

man kann sogar als Mitglied der katholi-

schen Kirche im Herzen Lutheraner sein 

und umgekehrt – vorausgesetzt, man löst 

sich von Klischeevorstellungen, die über 

Jahrhunderte das kritische und konstrukti-

ve Gespräch verhindert haben. Daher lau-

tet die nächste Frage:

II. Welcher Thomas und 
welcher Luther?

1. Gegenwärtige Thomas- und 
Lutherforschung als Basis

Es liegt nahe, Thomas und Luther in allen 

strittigen Einzelfragen zu vergleichen auf 

der Basis heutiger Thomas- und Lutherfor-

schung. Dies ist nötig vor allem aus zwei 

Gründen:

a. Nur auf diese Weise können wir 

Projektionen verhindern beziehungsweise 

auflösen, die das ökumenische Gespräch 

blockieren. Beispiele,11 zunächst für katho-

lische Klischeevorstellungen gegenüber Lu-

ther und lutherischer Theologie: Ethisches 

Bemühen ist gleichgültig, da wir ja „aus 

Glauben allein“ (sola fide) gerechtfertigt 

werden. – Wir sind unseres Heils gewiss, 

weil wir persönlich-subjektiv erfahren, 

dass wir gerechtfertigt sind. – Luther lehrt 

eine „pessimistische“ Anthropologie, weil 

wir ja allzeit „gerecht und Sünder zugleich“ 

sind und gegen die Sünde nichts Entschei-

dendes tun können. – Luther hat „die Sa-

kramente abgeschafft“, hat zumindest kein 

Interesse an ihnen. – Sein Verständnis vom 

Christsein ist individualistisch, die institu-

tionelle Kirche und ihre Ämter sind eine 

rein menschliche Einrichtung und können 

jederzeit geändert werden.

Lutherische Klischeevorstellungen ge-

genüber der katholischen Kirche und Theo-

logie: Der Mensch ist im Heilswerk Gottes 

gleichberechtigter „Partner“, er muss sich 

sein ewiges Heil selber verdienen, gewis-

sermaßen mit dem geschenkten „Kapital“ 

der Gnade „arbeiten“. – Die Kirche hat ein 

Interesse an der Ungewissheit des Heils, 

denn dadurch wächst ihre eigene Bedeu-

tung für die einzelnen Gläubigen. – Die ka-

tholische Kirche lehrt eine „optimistische“ 

Anthropologie, indem sie die Möglichkeit 

natürlicher Gotteserkenntnis und die Frei-

heit des Willens betont. – Die katholische 

Kirche hat ein „halbmagisches“ Verständ-

nis vom Sakrament, denn es kommt nicht 

auf den Glauben des Empfängers an, son-

dern nur auf den richtigen Vollzug (ex 

opere operato). – Die Kirche versteht sich 

als „Mittlerin“ zwischen Gott und Mensch; 

ohne die Kirche hat der einzelne Mensch 

keinen Zugang zu Christus.

Natürlich hat jedes dieser Klischee-

urteile auch ein Korn Wahrheit. Aber das 



299Pesch Thomas VOoO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın Luther

ist den Fehlinterpretationen voll- werden AaUuSs dem ann fixierter Thomas-
kommen versteckt. und Lutherbilder DIe schlimmste olge

Zu den beiderseitigen Projektionen dieser Bilder War die Überzeugung: Tho-
gehört auch die ungeprüfte Gleichsetzung I11as beziehungsweise Luther en alle
der Lehre des Thomas mıt der Lehre denkbaren Fragen schon 1mM Oraus be-
des Konzils VO  u Trient. Das ist nicht 1Ur antwortel. Man braucht S1€ 1Ur zZıil1eren,
ein innerkatholisches Problem, auch nicht dann findet IHNan leicht die Antwort auch
1Ur ein Problem der historischen Thomas- auf Fragen, die S1€ selbst och Sarl nicht
forschung. Es hat vielmehr ökumenische ahnen konnten. In ahrhen auch
Folgen. DIe lutherische Kritik Irien- Thomas und Luther Menschen ihrer Zeıt,
ter Konzil, die schon 1mM 16 Jahrhundert S1€ hatten deshalb, bei er Genialität, auch
beginnt,““ verführt lutherische Theologen ihre (GJrenzen. Und Wenn WITFr S1€ efragen
bis heute der Auffassung: Dadurch ist unseren heutigen Problemen, MUSsSen

WITFr S1€ Zzuerst wahrnehmen In ihrer Fremd-Thomas sogleic miterledigt. Umgekehrt
formen katholische Theologen bis heute heit. Nur dadurch werden WITr Urc S1€
ihr Bild VO  b reformatorischer Theologie aufmerksam auf unNnsere eigenen (Girenzen
aufgrun der In TIrient verurteilten Lehren, und können uns VO  b ihnen VEIHESSCHE
ohne die Quellen reformatorischer Theo- ahrher erinnern lassen.
ogie überprüfen.“

'ach er Erfahrung der etzten Wıe nat Luther Thomas
re hat erst die historische Thomasfor- kennen gelern
schung und das historisch korrigierte ka-
tholische Lutherbild die nötige Unbefangen- Der systematische Vergleich zwischen
heit für 21in theologisches espräc über die Thomas und Luther ist 1Ur dann nicht PUIC
Sachfragen geschaffen. freie Spekulation, WEnnn gebunden bleibt

Man kann Thomas und Luther 1Ur die historische Frage, WIeE Luther Tho-
Freude aben, WwWenn €e1| befreit rmmMmas begegnete, mMit anderen Worten o b der

Jungste Darstellung miıt weılteren Literaturhinweisen bei Gottfried /VMaron, Das Konzil VO  3 Irient
ın evangelischer Sicht. Eın Überblick, 1: Materjaldienst des Konfessionskundlichen Institutes

1995 107-114; Bernhard Lohse, e Haltung der Protestanten zu ITrienter Konzil, 1n
Katholische Akademie Hamburg (He.) Das Konzil VOoO  3 Irient 1m Okumenischen Gespräch,
Hamburg 1996, 37 —(}
Vgl dazu Cdie entlarvende Untersuchung VOoO  3 August Hasler, Luther ın der katholischen O0gma-
tik. Darstellung selner Rechtfertigungslehre ın den katholischen Dogmatikbüchern, München
1968 Ergebnis: M it wenigen Ausnahmen (etwa Michael Schmaus, Maur1z10 Flick) estellen die
Dogmatik-Handbücher, anhand deren sich bis damals Cdie Kkatholischen Theologiestudenten auf
ihre Examına vorbereiteten, das, VW1S ın Irient verurteilt worden 1st, als reformatorische Lehre
hın un: fragten nicht welter, ob da Missverständnisse, Missdeutungen un: unberechtigtes M1SS-
[rauen 1m Spiel Umgekehrt glaubten Uun: glauben! allerdings uch lutherische T1heo-
logen hne historische Vergewisserung der Fachliteratur IL wI1ssen, WA1S Cdie Irilenter
Formulierungen melnen un: 61€ daher abzulehnen sind Das kam 1ın bedrückender We1-

bei den Kontroversen 1m Vorfeld der „Gemeinsame(n) Erklärung ZuUu!r Rechtfertigungslehre”
VOoO 31 Oktober 1999 heraus. Vgl dazu {to FrMAHNN Pesch, Argumentative Verfahrensweisen
ın der Dogmatik. AÄAm Beispiel der Rechtfertigungslehre, 1n eier Neuner (Ho.) Glaubenswis-
senschaft? Theologie 1m Spannungsfeld VOoO  3 Glaube, Rationalität un: ÖOffentlichkeit, Freiburg
Br. 2002, 125158

299

12 Jüngste Darstellung mit weiteren Literaturhinweisen bei Gottfried Maron, Das Konzil von Trient 
in evangelischer Sicht. Ein Überblick, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Institutes 
46 (1995), 107–114; Bernhard Lohse, Die Haltung der Protestanten zum Trienter Konzil, in: 
Katholische Akademie Hamburg (Hg.), Das Konzil von Trient im Ökumenischen Gespräch, 
Hamburg 1996, 37–70.

13 Vgl. dazu die entlarvende Untersuchung von August Hasler, Luther in der katholischen Dogma-
tik. Darstellung seiner Rechtfertigungslehre in den katholischen Dogmatikbüchern, München 
1968. Ergebnis: Mit wenigen Ausnahmen (etwa Michael Schmaus, Maurizio Flick) stellen die 
Dogmatik-Handbücher, anhand deren sich bis damals die katholischen Th eologiestudenten auf 
ihre Examina vorbereiteten, das, was in Trient verurteilt worden ist, als reformatorische Lehre 
hin und fragten nicht weiter, ob da Missverständnisse, Missdeutungen und unberechtigtes Miss-
trauen im Spiel waren. Umgekehrt glaubten – und glauben! – allerdings auch lutherische Th eo-
logen ohne historische Vergewisserung an der Fachliteratur genau zu wissen, was die Trienter 
Formulierungen meinen und warum sie daher abzulehnen sind. Das kam in bedrückender Wei-
se bei den Kontroversen im Vorfeld der „Gemeinsame(n) Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ 
vom 31. Oktober 1999 heraus. Vgl. dazu Otto Hermann Pesch, Argumentative Verfahrensweisen 
in der Dogmatik. Am Beispiel der Rechtfertigungslehre, in: Peter Neuner (Hg.), Glaubenswis-
senschaft ? Th eologie im Spannungsfeld von Glaube, Rationalität und Öff entlichkeit, Freiburg i. 
Br. 2002, 125–158.

Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

ist unter den Fehlinterpretationen voll-

kommen versteckt.

Zu den beiderseitigen Projektionen 

gehört auch die ungeprüfte Gleichsetzung 

der Lehre des hl. Thomas mit der Lehre 

des Konzils von Trient. Das ist nicht nur 

ein innerkatholisches Problem, auch nicht 

nur ein Problem der historischen Thomas-

forschung. Es hat vielmehr ökumenische 

Folgen. Die lutherische Kritik am Trien-

ter Konzil, die schon im 16. Jahrhundert 

beginnt,12 verführt lutherische Theologen 

bis heute zu der Auffassung: Dadurch ist 

Thomas sogleich miterledigt. Umgekehrt 

formen katholische Theologen bis heute 

ihr Bild von reformatorischer Theologie 

aufgrund der in Trient verurteilten Lehren, 

ohne die Quellen reformatorischer Theo-

logie zu überprüfen.13 

b. Nach aller Erfahrung der letzten 50 

Jahre hat erst die historische Thomasfor-

schung und das historisch korrigierte ka-

tholische Lutherbild die nötige Unbefangen-

heit für ein theologisches Gespräch über die 

Sachfragen geschaffen.

Man kann an Thomas und Luther nur 

Freude haben, wenn beide zuvor befreit 

werden aus dem Bann fixierter Thomas- 

und Lutherbilder. Die schlimmste Folge 

dieser Bilder war die Überzeugung: Tho-

mas beziehungsweise Luther haben alle 

denkbaren Fragen schon im Voraus be-

antwortet. Man braucht sie nur zu zitieren, 

dann findet man leicht die Antwort auch 

auf Fragen, die sie selbst noch gar nicht 

ahnen konnten. In Wahrheit waren auch 

Thomas und Luther Menschen ihrer Zeit, 

sie hatten deshalb, bei aller Genialität, auch 

ihre Grenzen. Und wenn wir sie befragen 

zu unseren heutigen Problemen, müssen 

wir sie zuerst wahrnehmen in ihrer Fremd-

heit. Nur dadurch werden wir durch sie 

aufmerksam auf unsere eigenen Grenzen 

und können uns von ihnen an vergessene 

Wahrheit erinnern lassen.

2. Wie hat Luther Thomas 
kennen gelernt?

Der systematische Vergleich zwischen 

Thomas und Luther ist nur dann nicht pure 

freie Spekulation, wenn er gebunden bleibt 

an die historische Frage, wie Luther Tho-

mas begegnete, mit anderen Worten: ob der 



3(H} Pesch Thomas VO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın luther

Thomismus des Jahrhunderts für Luther hält die Thomisten 1Ur für eine arlante
den wirklichen Thomas, WIeE WITr ihn heute der Schule Ockhams  15 DIe Unterschiede
kennen und hochschätzen, verfälschte. erscheinen iıhm marginal. E1n eispie. ist

Wır w1Iissen heute, wenngleich immer die auch damals durchaus „‚katholische  C6
och nicht ohne Restzweifel,!* dass Luther ese: Der Suüunder kann onkret keinen
Thomas doch mehr 1mM rigina. SC natürlich Akt vollziehen, vielmehr
lesen hat, als IHNan bis VOTr kurzer e1it verstrickt ein olcher Versuch ihn 1Ur

ghat. Er ist dadurch nicht ZU. och mehr In die un: SeiNer Selbstherr-
Thomaskenner geworden. Und Thomas 1C.  el afür beruft sich Luther 1Ur auf
ist ihm dadurch nicht sympathischer SC seiInen Ordensbruder Gregor VO  b Rıminı1
worden. Dennoch gilt weiterhin dies: Im AaUS dem Jahrhundert (ca.1305—-1358).*°
Wesentlichen kennt Luther den Thomas Er ahnt nicht, dass sich auch aufThomas

hätte berufen können.!” och die Thomis-Urc. das Medium der Thomistenschule,
och SCHAUCT: Urc das Medium der tho- ten Se1INer e1it ehrten In dieser Frage IN -
mistischen Theologen, die ihn SC zwischen WIE die Oc  amısten. Und 1U  b

kämpft en 1ne theologische Schule ist behaupten diese Thomisten auch noch, die
aber nicht 1Ur eine Gruppe VO  b Archivver- Lehre des Thomas, WIE S1€ S1€ vertreten, Se1
waltern. DIe Thomisten en> Was die verbindliche Lehre der Kirche! enls
die chüler und nhänger eiInes großen Janz hat also Recht mıt seInem Urteil: „Das
e1isters immer tun MUSsSen. S1e en sich wirkliche Problem Luthers| mıt Thomas
den Fragen ihrer eigenen eit geöffne und nicht Thomas, sondern der Thomis-
versucht, darauf antworten auf der Ba- IU«18
S15 ihrer Schultradition 1e8se Fragen aber
sind damals bestimmt VO Mainstream
des theologischen Denkens, und dieser ZWE| Beispiele — Wurzeln n
War nicht thomistisch. So kommt CS, dass unterschiedlicher Spirıtualität
auch die Thomisten ıIn manchen Punkten
Thomas subtil ockhamistisch uminterpre- Unterschiedliche „Iypen' VO  b Theologie
tieren. Und dies VOLF em In der Lehre VO  b das ist nicht asselDe WIE Zwel Theologien
Na und Rechtfertigung. Luther kämpft mıt jeweils anderen begrifflichen Instru-

enten (wie ZU. eispie „forensische”also gleichzeitig die Auffassungen
der V1a moderna ber Naı und Recht- „effektive” Rechtfertigung, ‚ontolo-
fertigung und Thomisten. Denn gisches” „relationales” Verständnis

Siehe Cdie Arbeiten VOoO  3 FIeCHNIS JaAanz ın Anm Uun: den Einspruch VOoO  3 Stephan Gradl, Inspek-
LOr Columbo Irrt. Kriminalistische Überlegung ZuUu!r rage: Kannte Luther Ihomas?®, luther / 7
2006), 8309 Der Titel spielt auf melne Bemerkung 1n artın Luther, Ihomas VOoO  3 Aquin
s Anm 3) 26, Janz „mit dem Scharfsinn, miıt dem Inspektor Columbo se1INe Kriminal-
fälle löst‘  66 ın der bekannten amerikanischen Krim1-Serie alle Indizien JILLECIL, Cdie für
1ne Originallektüre des Ihomas durch Luther sprechen. Gradli bestreitet dies mıt derselben
Methode!
Vgl hierzu besonders Cdie Arbeit VOoO  3 John Farthing ın Anm.
Vgl Santos NOYA, DIie Sünden- un: Gnadenlehre des Gregor VO  3 KImiin1, Frankfurt
1990; bei Luther vgl 2,,408,3; uch 2, 394,32—-395,17 (Leipziger Disputation, 1519
Vgl 1—11_
I Janz, luther Ihomas Aquinas s Anm 8) 115

300

14 Siehe die Arbeiten von Denis R. Janz in Anm. 8 – und den Einspruch von Stephan Gradl, Inspek-
tor Columbo irrt. Kriminalistische Überlegung zur Frage: Kannte Luther Th omas?, Luther 77 
(2006), 83–99. Der Titel spielt an auf meine Bemerkung in: Martin Luther, Th omas von Aquin 
(s. Anm. 3), 26, Janz trage „mit dem Scharfsinn, mit dem Inspektor Columbo seine Kriminal-
fälle löst“ – in der bekannten amerikanischen Krimi-Serie -, alle Indizien zusammen, die für 
eine Originallektüre des Th omas durch Luther sprechen. Gradl bestreitet dies – mit derselben 
Methode!

15 Vgl. hierzu besonders die Arbeit von John L. Farthing in Anm. 8.
16 Vgl. M. Santos Noya, Die Sünden- und Gnadenlehre des Gregor von Rimini, Frankfurt a. M. 

1990; bei Luther vgl. WA 2, 399,10; 408,3; auch 2, 394,32–395,17 (Leipziger Disputation, 1519).
17 Vgl. STh  I–II 109,2–4.
18 Denis R. Janz, Luther on Th omas Aquinas (s. Anm. 8), 115.

Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

Thomismus des 16. Jahrhunderts für Luther 

den wirklichen Thomas, wie wir ihn heute 

kennen und hochschätzen, verfälschte.

Wir wissen heute, wenngleich immer 

noch nicht ohne Restzweifel,14 dass Luther 

Thomas doch etwas mehr im Original ge-

lesen hat, als man bis vor kurzer Zeit an-

genommen hat. Er ist dadurch nicht zum 

Thomaskenner geworden. Und Thomas 

ist ihm dadurch nicht sympathischer ge-

worden. Dennoch gilt weiterhin dies: Im 

Wesentlichen kennt Luther den Thomas 

durch das Medium der Thomistenschule, 

noch genauer: durch das Medium der tho-

mistischen Theologen, die gegen ihn ge-

kämpft haben. Eine theologische Schule ist 

aber nicht nur eine Gruppe von Archivver-

waltern. Die Thomisten haben getan, was 

die Schüler und Anhänger eines großen 

Meisters immer tun müssen: Sie haben sich 

den Fragen ihrer eigenen Zeit geöffnet und 

versucht, darauf zu antworten auf der Ba-

sis ihrer Schultradition. Diese Fragen aber 

sind damals bestimmt vom Mainstream 

des theologischen Denkens, und dieser 

war nicht thomistisch. So kommt es, dass 

auch die Thomisten in manchen Punkten 

Thomas subtil ockhamistisch uminterpre-

tieren. Und dies vor allem in der Lehre von 

Gnade und Rechtfertigung. Luther kämpft 

also gleichzeitig gegen die Auffassungen 

der Via moderna über Gnade und Recht-

fertigung und gegen Thomisten. Denn er 

hält die Thomisten nur für eine Variante 

der Schule Ockhams.15 Die Unterschiede 

erscheinen ihm marginal. Ein Beispiel ist 

die – auch damals durchaus „katholische“ 

– These: Der Sünder kann konkret keinen 

natürlich guten Akt vollziehen, vielmehr 

verstrickt ein solcher Versuch ihn nur 

noch mehr in die Sünde seiner Selbstherr-

lichkeit. Dafür beruft sich Luther nur auf 

seinen Ordensbruder Gregor von Rimini 

aus dem 14. Jahrhundert (ca.1305–1358).16 

Er ahnt nicht, dass er sich auch auf Thomas 

hätte berufen können.17 Doch die Thomis-

ten seiner Zeit lehrten in dieser Frage in-

zwischen wie die Ockhamisten. Und nun 

behaupten diese Thomisten auch noch, die 

Lehre des Thomas, wie sie sie vertreten, sei 

die verbindliche Lehre der Kirche! Denis R. 

Janz hat also Recht mit seinem Urteil: „Das 

wirkliche Problem [Luthers] mit Thomas 

war nicht Thomas, sondern der Thomis-

mus.“18 

III. Zwei Beispiele – Wurzeln in 
unterschiedlicher Spiritualität

Unterschiedliche „Typen“ von Theologie – 

das ist nicht dasselbe wie zwei Theologien 

mit jeweils anderen begrifflichen Instru-

menten (wie zum Beispiel „forensische“ 

gegen „effektive“ Rechtfertigung, „ontolo-

gisches“ gegen „relationales“ Verständnis 



3(} 1Pesch Thomas VOoO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın luther

VO  b Na WITr kommen arau. zurück). erscheint SE1INE Barmherzigkeit 11150 hel-
Es handelt sich verschiedene Aus- ler, WEnnn CI dann trotzdem In SOUVeraner
gangspunkte des theologischen Denkens, Freiheit einige AaUuSs der perditionis CI -

die ihre urzeln zuletzt In einer er- wählt und rettet.“ amı stellt sich die Fra-
schiedlichen e1se der Frömmigkeit, der SC Wile viele und „prädestiniert”
Spiritualität, der gelebten „gläubigen ExXIS- denn (,ott? Beide Theologen Es
tenz  C6 en sind auf jeden Fall 1Ur wenige wobel IHNan

die Antwort schuldig bleibt, woher
IHNan das eigentlich we1(ß! Aber das „weifß”

DIT3 re Vo der „Prädestina- I1a  5 Es sind dies gerade deshalb 1Ur wenl-
tion  AF („Vorherbestimmung ”) SC, damıit (‚ottes unverdiente Barmherzig-

keit 11150 deutlicher Olflenbar werde.“
Beide Theologen sind ıIn der Prädestina- Umso bedrängender wird die nächste
tionslehre Augustinisten.” S1e halten die Frage: Gehöre ich selbst denn den
Lehre Augustins für selbstverständlich. nigen® (‚enau hier zeigt sich der er-
Uns erscheint S1€ heute eher als errxDLl SCHIEAdLIICHE Iypus der Theologie. Luther
VO (J,ott des Evangeliums. (J,ott hat, ach sagt Spekuliere nicht darüber, fällst
dieser Lehre, eine Menschheit VOLF sich, und du In Verzweiflung!*“ Thomas ist VO  b die-
AaUS dieser r wählt AaUuSs freiem Ratschluss SCI Frage gal nicht berührt Er antwortel
VO  b Ewigkeit her die einen ZU. ewlgen auf die allgemeine Frage ach der Zahl der
eil und „bestimmt“ S1€ dazu „vorher” Prädestinierten mıt Augustinus: „Urteile
(prädestiniert sie), die anderen „verwirft” nicht, Wenn du nicht ırren willst.  C223 DIe
(reprobiert) Niemand kann sich darüber Gefahr möglicher Verzweiflung sieht auch

Thomas Aber SEe1INe Antwort ist VO  u CI -eklagen, denn eigentlich könnte (J,ott alle
Menschen verwerfen, denn alle Menschen schreckender Darum ist CS gult, dass
sind VO  b ihrem rsprung her Suüunder (J,ott den Verworfenen auf Erden ihre Ver-
Urc. die uUun: des Stammvaters. werfung nicht offenbart, S1€ würden
Durch diese Ursprungssünde ist die In Verzweiflung stüuürzen!“* Als OD nicht al-
Menschheit eine dammnata. Deshalb ler Anlass dazu bestünde!
ist auch (J,ott nicht alur verantwortlich, „Iypus’ VO  u Theologie? Bel der Frage,
Wenn die Menschen In un: fallen DIe WEr den Prädestinierten gehört, fürchtet
Verworfenen werden mıt Recht verworftfen. Thomas den Itrtum Der eologe hat 1Ur

(J,ott ist €1 nicht ungerecht vielmehr die Aufgabe, gleichsam den edanken (J0OT-

Bel Ihomas: S’'Ih  — 23; bei luther VOorT allem IIe arhitrio 1525), 18, 600-787, besonders
683-691; 705—-733; 7861 /u Ihomas siehe Jetz Cdie äußerst pOSIt1V urteilende) Untersuchung
VOoO  3 Michal Paluch, La profondeur de lamour divin. Evolution de I9 doctrine de I9 predestinati-

dans Deuvre de Salnt Ihomas d’Aquin, Parıs 2004; kritischer: {to FrMAHNN Pesch, Theologie
der Rechtfertigung (S. Anm. 8) 549-855; luther siehe Problemanalyse un: Spezlalliteratur
bei {to FrTMAHNN Pesch, Hinführung Luther s Anm 8) 1885

21
Vgl Ihomas, 23,5 ad ad 3; Luther, 18, 633,15-17
Siehe ebı
Vgl 18,,uch 2, 690,18-20; D, 623,5; 21, 42, 43, 37; Briefe
4,

23,5 ad (Mitte); vgl AÄUQUSUNUS, Iractatus ın Ioannem 5,1607.
23,1 ad Fur Interpretation siehe Anm

301

19 Bei Th omas: STh  I 23; bei Luther vor allem De servo arbitrio (1525), WA 18, 600–787, besonders 
683–691; 705–733; 786f. Zu Th omas siehe jetzt die (äußerst positiv urteilende) Untersuchung 
von Michal Paluch, La profondeur de l’amour divin. Évolution de la doctrine de la prédestinati-
on dans l’oeuvre de saint Th omas d’Aquin, Paris 2004; kritischer: Otto Hermann Pesch, Th eologie 
der Rechtfertigung (s. Anm. 8), 849–855; zu Luther siehe Problemanalyse und Spezialliteratur 
bei Otto Hermann Pesch, Hinführung zu Luther (s. Anm. 8), 278–285.

20 Vgl. Th omas, STh  I 23,5 ad 3. 7 ad 3; Luther, WA 18, 633,15–17.
21 Siehe ebd.
22 Vgl. WA 18, 689,18; auch 2, 690,18–20; 5, 623,5; 21, 514,31; 42, 313,40; 43, 460,25. 37; WA Briefe 

4, 589,23.
23 STh  I 23,5 ad 3 (Mitte); vgl. Augustinus, Tractatus in Ioannem 26: PL 35,1607.
24 STh  I 23,1 ad 4. – Zur Interpretation siehe Anm. 19.

Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

von Gnade – wir kommen darauf zurück). 

Es handelt sich um verschiedene Aus-

gangspunkte des theologischen Denkens, 

die ihre Wurzeln zuletzt in einer unter-

schiedlichen Weise der Frömmigkeit, der 

Spiritualität, der gelebten „gläubigen Exis-

tenz“ haben.

1. Die Lehre von der „Prädestina-
tion“ („Vorherbestimmung“)

Beide Theologen sind in der Prädestina-

tionslehre Augustinisten.19 Sie halten die 

Lehre Augustins für selbstverständlich. 

Uns erscheint sie heute eher als Zerrbild 

vom Gott des Evangeliums. Gott hat, nach 

dieser Lehre, eine Menschheit vor sich, und 

aus dieser erwählt er aus freiem Ratschluss 

von Ewigkeit her die einen zum ewigen 

Heil und „bestimmt“ sie dazu „vorher“ 

(prädestiniert sie), die anderen „verwirft“ 

(reprobiert) er. Niemand kann sich darüber 

beklagen, denn eigentlich könnte Gott alle 

Menschen verwerfen, denn alle Menschen 

sind von ihrem Ursprung her Sünder – 

durch die erste Sünde des Stammvaters. 

Durch diese Ursprungssünde ist die ganze 

Menschheit eine massa damnata. Deshalb 

ist auch Gott nicht dafür verantwortlich, 

wenn die Menschen in Sünde fallen. Die 

Verworfenen werden mit Recht verworfen. 

Gott ist dabei nicht ungerecht – vielmehr 

erscheint seine Barmherzigkeit umso hel-

ler, wenn er dann trotzdem in souveräner 

Freiheit einige aus der massa perditionis er-

wählt und rettet.20 Damit stellt sich die Fra-

ge: Wie viele errettet und „prädestiniert“ 

denn Gott? Beide Theologen antworten: Es 

sind auf jeden Fall nur wenige – wobei man 

stets die Antwort schuldig bleibt, woher 

man das eigentlich weiß! Aber das „weiß“ 

man: Es sind dies gerade deshalb nur weni-

ge, damit Gottes unverdiente Barmherzig-

keit umso deutlicher offenbar werde.21 

Umso bedrängender wird die nächste 

Frage: Gehöre ich selbst denn zu den we-

nigen? Genau hier zeigt sich der unter-

schiedliche Typus der Theologie. Luther 

sagt: Spekuliere nicht darüber, sonst fällst 

du in Verzweiflung!22 Thomas ist von die-

ser Frage gar nicht berührt. Er antwortet 

auf die allgemeine Frage nach der Zahl der 

Prädestinierten mit Augustinus: „Urteile 

nicht, wenn du nicht irren willst.“23 Die 

Gefahr möglicher Verzweiflung sieht auch 

Thomas. Aber seine Antwort ist von er-

schreckender Kühle: Darum ist es gut, dass 

Gott den Verworfenen auf Erden ihre Ver-

werfung nicht offenbart, sie würden sonst 

in Verzweiflung stürzen!24 Als ob nicht al-

ler Anlass dazu bestünde!

„Typus“ von Theologie? Bei der Frage, 

wer zu den Prädestinierten gehört, fürchtet 

Thomas den Irrtum. Der Theologe hat nur 

die Aufgabe, gleichsam den Gedanken Got-



30}2 Pesch Thomas VO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın luther

tes buchstäblich nach-zudenken, Ssowelılt das ist und auf die Barmherzigkeit (,ottes 1Ur

hoffen darf 1mM Glauben CSUS Christus.eine geschaffene Vernunfit 1Ur kann.“ DIe
Frage ach dem eigenen eil spielt keine Und 1U  b soll CSUuSs Christus auch nicht das

Luther fürchtet bei derselben Frage letzte Wort se1IN, weil dahinter och e1n-
die Verzweiflung. Fur ihn ist die Frage ach mal eine geheimnisvolle Wahl (‚ottes steht,
dem eigenen eil der Ausgangspunkt der die VO  b Ewigkeit her entscheidet, WE das
Theologie. Deshalb ist auch nicht (Jott In Erlösungswerk Christi zugulte kommt und
sich selbst das ema der Theologie, SOI - WE nicht? Darüber kann IHNan Verzwel-
dern der ündige Mensch und der nädige, feln Luther kann dieser Verzweiflung 1Ur

den Suüunder rechtfertigende (Gott es SOZUSaSCH och einmal den Glauben
dere ist (1ift.“6© Und eben deshalb 111U55 jede das TeUz Christi entigegensetzen: Stelle
theologische Lehre unmittelbar auf die dich das Kreuz! Solange du Ca stehst,
Frage ach dem eigenen eil bezogen WEeI- kannst du nicht verloren gehen! SO ist das
den DIe Prädestinationslehre aber In Prädestinationsproblem nicht theoretisch,
das letzte Geheimnis der Freiheit (,ottes aber praktisch gelöst.
hinein. Daher gilt hier ein „Forschungsver- Theologie treiben gleichsam mıt
bot“. Wer CN übertritt und spekuliert ZU. den ugen (‚ottes auf der Grundlage
eispie ber das Verhältnis VO  b (‚ottes SseiINner Offenbarung dem einzigen
Freiheit ZU. menschlichen TIun bezahlt Zweck, die IO der Werke (‚ottes
das mıt Verzweiflung. preisen mıt den Mitteln uUuNsSsSeres Nachden-

DIe Lehre VO  b der göttlichen Prädesti- kens, ohne €1 uns selbst denken,
natıon ist ein typisches Beispiel, dem WITFr (J,ott gleichsam 1Ur den (ottesdienst des
zeigen können: Thomas ist kein Hindernis Denkens darzubringen diese KONnzeption
für den ökumenischen Dialog. Man I11US5 des Thomas VO  b der Aufgabe der Theo-
1Ur zugeben: Man kann ein und asselDe ogie ist eine grofßartige KONZeptLION, Aber
Problem, ein und 1eselbe Tradition, S1€ ist nicht die eINZIS mögliche und nicht
hier die augustinische Tradition, gleichsam die eINZIS legitime. Wenn IHNan In einer
VO  b einem verschiedenen Aussichtspunkt anderen e1it Theologie treibt, mıt einem
AaUS anschauen. Thomas {ut CN mıt den AÄu- Kopf, der andere, CUuU«C Fragen hat ÜDrIi-
SgCcH Gottes, ohne sich selbst denken SCHS nicht 1Ur SeINe persönlichen Fragen,
Von (J,ott her gibt CS kein Problem, denn sondern die SeINer SaAaNZCH Epoche! dann
SEe1INe geheimnisvolle Wahl ist Ja bestimmt I11US5 auch eine andere Art Theologie
VO  b Se1INer Weisheit und Liebe Der Mensch treiben, ein anderer „ITypus’ VO  b Theologie
1111US55 sich 1Ur hüten, dass CI darüber kei- rlaubt SEC1IN.
N Irrtum ZU. pfer Luther schaut Thomas also kein Hindernis! Aber
1eselDe geheimnisvolle Wahl (,ottes mıt auch e1ine Hilfe?® Im Fall der Lehre VO  b

den eigenen ugen e1iNnes Menschen der Prädestination ohl nicht, und ZWarLr

der nicht VEISHESSCH kann, dass CI Suüunder AaUS folgendem Grunde: Wır halten heute

Vgl 1,1- 6; dazu {to FrMAHNN Pesch, Ihomas VOoO  3 Aquin. (irenze Uun: Gröfße mittel-
alterlicher Theologie, Maiınz 1988, 159162
Vgl Cdie berühmte Formulierung 1L, (Enarratio Ps 5 1, 1532 „Iheologiae PIOD-
rıium subiectum E[ homo peccat] TEUS perditus el Deus iustiicans Salvator hominis PEC-
catorıs. Quicquid evxIira hOoc subiectum ın Theologia quaeritur AUL disputatur, sl el VEI1€6-

CC
11U

302

25 Vgl. STh  I 1,1–3. 6; dazu Otto Hermann Pesch, Th omas von Aquin. Grenze und Größe mittel-
alterlicher Th eologie, Mainz 1988, 31995, 159–162.

26 Vgl. die berühmte Formulierung WA 40 II, 328,17 (Enarratio Ps. 51, 1532): „Th eologiae prop-
rium subiectum est homo peccati reus ac perditus et Deus iustifi cans ac salvator hominis pec-
catoris. Quicquid extra hoc subiectum in Th eologia quaeritur aut disputatur, est error et vene-
num.“

Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

tes buchstäblich nach-zudenken, soweit das 

eine geschaffene Vernunft nur kann.25 Die 

Frage nach dem eigenen Heil spielt keine 

Rolle. – Luther fürchtet bei derselben Frage 

die Verzweiflung. Für ihn ist die Frage nach 

dem eigenen Heil der Ausgangspunkt der 

Theologie. Deshalb ist auch nicht Gott in 

sich selbst das Thema der Theologie, son-

dern der sündige Mensch und der gnädige, 

den Sünder rechtfertigende Gott – alles an-

dere ist Gift.26 Und eben deshalb muss jede 

theologische Lehre unmittelbar auf die 

Frage nach dem eigenen Heil bezogen wer-

den. Die Prädestinationslehre aber führt in 

das letzte Geheimnis der Freiheit Gottes 

hinein. Daher gilt hier ein „Forschungsver-

bot“. Wer es übertritt und spekuliert – zum 

Beispiel über das Verhältnis von Gottes 

Freiheit zum menschlichen Tun – bezahlt 

das mit Verzweiflung.

Die Lehre von der göttlichen Prädesti-

nation ist ein typisches Beispiel, an dem wir 

zeigen können: Thomas ist kein Hindernis 

für den ökumenischen Dialog. Man muss 

nur zugeben: Man kann ein und dasselbe 

Problem, sogar ein und dieselbe Tradition, 

hier die augustinische Tradition, gleichsam 

von einem verschiedenen Aussichtspunkt 

aus anschauen. Thomas tut es mit den Au-

gen Gottes, ohne an sich selbst zu denken. 

Von Gott her gibt es kein Problem, denn 

seine geheimnisvolle Wahl ist ja bestimmt 

von seiner Weisheit und Liebe. Der Mensch 

muss sich nur hüten, dass er darüber kei-

nem Irrtum zum Opfer fällt. Luther schaut 

dieselbe geheimnisvolle Wahl Gottes mit 

den eigenen Augen eines Menschen an, 

der nicht vergessen kann, dass er Sünder 

ist und auf die Barmherzigkeit Gottes nur 

hoffen darf im Glauben an Jesus Christus. 

Und nun soll Jesus Christus auch nicht das 

letzte Wort sein, weil dahinter noch ein-

mal eine geheimnisvolle Wahl Gottes steht, 

die von Ewigkeit her entscheidet, wem das 

Erlösungswerk Christi zugute kommt und 

wem nicht? Darüber kann man verzwei-

feln. Luther kann dieser Verzweiflung nur 

sozusagen noch einmal den Glauben an 

das Kreuz Christi entgegensetzen: Stelle 

dich unter das Kreuz! Solange du da stehst, 

kannst du nicht verloren gehen! So ist das 

Prädestinationsproblem nicht theoretisch, 

aber praktisch gelöst.

Theologie zu treiben gleichsam mit 

den Augen Gottes auf der Grundlage 

seiner Offenbarung – zu dem einzigen 

Zweck, die Größe der Werke Gottes zu 

preisen mit den Mitteln unseres Nachden-

kens, ohne dabei an uns selbst zu denken, 

Gott gleichsam nur den Gottesdienst des 

Denkens darzubringen – diese Konzeption 

des hl. Thomas von der Aufgabe der Theo-

logie ist eine großartige Konzeption. Aber 

sie ist nicht die einzig mögliche und nicht 

die einzig legitime. Wenn man in einer 

anderen Zeit Theologie treibt, mit einem 

Kopf, der andere, neue Fragen hat – übri-

gens nicht nur seine persönlichen Fragen, 

sondern die seiner ganzen Epoche! –, dann 

muss auch eine andere Art Theologie zu 

treiben, ein anderer „Typus“ von Theologie 

erlaubt sein.

Thomas also kein Hindernis! Aber 

auch eine Hilfe? Im Fall der Lehre von 

der Prädestination wohl nicht, und zwar 

aus folgendem Grunde: Wir halten heute 



Pesch Thomas VOoO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın luther 3(}

nicht mehr für selbstverständlich, Was für ZUTFK wIrd. Ich rede VO  b Luthers be-
Luther ebenso wI1Ie für Thomas selbstver- rühmter Formel:
ständlich Wa  S die augustinische Prädesti-
nationslehre. Wır können, Ja WITr MUSSsSen

„Gerecht un Sünder zugleich”heute ohne Zögern 1e8se Lehre War

ein Irrweg, auf dem das Bild VO (J,ott des
Evangeliums verdunkelt wurde. Wieder- er Christ ist VOLF (Gott „gerecht und SUun-

können WITFr das hier nicht welter erläu- der zugleich” (simul 1USEUS ef peccator).
tern. Nur viel: 1ese Lehre ist Nn1ie VO  b Das ist eine Lieblingsforme: Luthers. Zum
der Kirche ausdrücklich bestätigt worden. ersten Mal gebraucht CI S1€ In Se1lINer VoOor-
ehrliac In der Kirchengeschichte hat CS lesung ber den Römerbrief (151
theologische Auseinandersetzungen da- und VO  b Ca immer wleder. Allerdings
Iu. egeben. DIe Kirche hat Nle Parte1l Nn1ie In einer einheitlichen „technischen
ergriffen, vielmehr immer dazu ermahnt, FOorm, sondern In vielen Varlanten. Fur
sich gegenselt1g nicht der Haresıie be- Katholiken ist diese Formel besonders
schuldigen, zuletzt bekanntlic. beim Streit schwer verstehen. Man sagt Das ist LV-
zwischen Thomisten und Molinisten 1mM pisSC. lutherische „Als-ob-Theologie”. (J,ott

und Jahrhundert.* eholilen hat 1mM macht, ach dieser Formel, anscheinend
Jahrhundert eine bessere Interpretation den Menschen nicht WITKLIC ECU, denn

der Aussagen des Apostels Paulus 1mM RO- bleibt Ja zugleic. Sunder. (J,ott „Tul >
merbrief (Kap 9—11) und die Besinnung als Ob“ der Sunder erecht Ssel, indem

aberdarauf, dass (,ottes Wahl VOL er EWIg- ıhm die un: „‚nich anrechnet“
keit eine Gnadenwahl In Christus ist (Eph In Wirklichkeit bleibt alles, WwIe CS iıst. DIe
_ eholilen hat el VOLF em der Formel erscheint gleichzeitig als logischer
grofße evangelische eologe Karl] Barth.“$ und theologischer NSINN. Denn entweder

Wle Thomas eine 1  e 1mM ökume- ist der Mensch gerecht, dann kann nicht
nischen Dialog Sein kann, zeigt sich bei zugleic. Suüunder SC1IN. E1n Mensch kann Ja
einem anderen ausgewählten ema, das nicht zugleic. (Jott zugewandt und VO  b

ebenfalls den anderen „Iypus’ VO  b Theo- (J,ott abgewandt SEC1IN. Wenn sich aber der
ogie repräsentiert und darum zunächst logische NSınnn doch och auflösen lässt,
einen inklang mıt Luther auszuschliefßen bleibt erst recht der theologische NsSıInn.
scheint und doch auf eigenartige e1se Denn Was ware das für ein Gott, der den

FEinzelheiten bei $tO FrMAHNN Pesch/Albrecht Peters, Einführung ın die Lehre VOoO  3 Gnade un:
Rechtfertigung, Darmstadt 494, 15— 1; 209—2
Vgl die umfassende Untersuchung VO  3 eorg KFausS, Vorherbestimmung. Traditionelle Pra-
destinationslehre 1m Lichte gegenwartiger Theologie, Freiburg Br. 1977 SoweIlt ich sehe, zeigt
sich der Durchbruch AUS der alten Problemstellung ın der katholischen Dogmatik unfer dem
Einfluss VOoO  3 arl Barth! erstmalig bei Magnus Löhrer, (,ottes Gnadenhandeln als Erwählung
des Menschen, 1: Johannes Feiner/ Magnus TLöhrer (He.) Myster1ium alutis. Grundriss heils-
geschichtlicher Dogmatik, 1V/2, Zürich 1973, 773830
Nähere Informationen, Belege, historische Zusammenhänge Uun: Literatur diesem Ihema
bei $tO FrMAaHNN Pesch, Hinführung luther s Anm. 8) 11 Kapitel; Ders., Simul 1ustus el

pECCalLor. ınn un: Stellenwert einer Formel artın Luthers. Ihesen Uun: Kurzkommentare, 1:
Theodor Schneider/Gunther Wenz (He.) Gerecht un: Sünder zugleich! Okumenische Klärun-
SCIL, Freiburg Br.-Göttingen 2001, 146-167

303

27 Einzelheiten bei Otto Hermann Pesch/Albrecht Peters, Einführung in die Lehre von Gnade und 
Rechtfertigung, Darmstadt 31994, 15–41; 209–212.

28 Vgl. die umfassende Untersuchung von Georg Kraus, Vorherbestimmung. Traditionelle Prä-
destinationslehre im Lichte gegenwärtiger Th eologie, Freiburg i. Br. 1977. Soweit ich sehe, zeigt 
sich der Durchbruch aus der alten Problemstellung in der katholischen Dogmatik – unter dem 
Einfl uss von Karl Barth! – erstmalig bei Magnus Löhrer, Gottes Gnadenhandeln als Erwählung 
des Menschen, in: Johannes Feiner/Magnus Löhrer (Hg.), Mysterium Salutis. Grundriss heils-
geschichtlicher Dogmatik, Bd. IV/2, Zürich 1973, 773–830.

29 Nähere Informationen, Belege, historische Zusammenhänge und Literatur zu diesem Th ema 
bei Otto Hermann Pesch, Hinführung zu Luther (s. Anm. 8), 11. Kapitel; Ders., Simul iustus et 
peccator. Sinn und Stellenwert einer Formel Martin Luthers. Th esen und Kurzkommentare, in: 
Th eodor Schneider/Gunther Wenz (Hg.), Gerecht und Sünder zugleich? Ökumenische Klärun-
gen, Freiburg i. Br.–Göttingen 2001, 146–167.

Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

nicht mehr für selbstverständlich, was für 

Luther ebenso wie für Thomas selbstver-

ständlich war: die augustinische Prädesti-

nationslehre. Wir können, ja wir müssen 

heute ohne Zögern sagen: Diese Lehre war 

ein Irrweg, auf dem das Bild vom Gott des 

Evangeliums verdunkelt wurde. Wieder-

um können wir das hier nicht weiter erläu-

tern. Nur so viel: Diese Lehre ist nie von 

der Kirche ausdrücklich bestätigt worden. 

Mehrfach in der Kirchengeschichte hat es 

theologische Auseinandersetzungen da-

rum gegeben. Die Kirche hat nie Partei 

ergriffen, vielmehr immer dazu ermahnt, 

sich gegenseitig nicht der Häresie zu be-

schuldigen, zuletzt bekanntlich beim Streit 

zwischen Thomisten und Molinisten im 

17. und 18. Jahrhundert.27 Geholfen hat im 

20. Jahrhundert eine bessere Interpretation 

der Aussagen des Apostels Paulus im Rö-

merbrief (Kap. 9–11) und die Besinnung 

darauf, dass Gottes Wahl vor aller Ewig-

keit eine Gnadenwahl in Christus ist (Eph 

1,9–12). Geholfen hat dabei vor allem der 

große evangelische Theologe Karl Barth.28 

Wie Thomas eine Hilfe im ökume-

nischen Dialog sein kann, zeigt sich bei 

einem anderen ausgewählten Thema, das 

ebenfalls den anderen „Typus“ von Theo-

logie repräsentiert und darum zunächst 

einen Einklang mit Luther auszuschließen 

scheint – und doch auf eigenartige Weise 

zur Hilfe wird. Ich rede von Luthers be-

rühmter Formel:

2. „Gerecht und Sünder zugleich“

Jeder Christ ist vor Gott „gerecht und Sün-

der zugleich“ (simul iustus et peccator). 

Das ist eine Lieblingsformel Luthers. Zum 

ersten Mal gebraucht er sie in seiner Vor-

lesung über den Römerbrief (1515/16),29 

und von da an immer wieder. Allerdings 

nie in einer einheitlichen „technischen“ 

Form, sondern in vielen Varianten. Für 

Katholiken ist diese Formel besonders 

schwer zu verstehen. Man sagt: Das ist ty-

pisch lutherische „Als-ob-Theologie“. Gott 

macht, nach dieser Formel, anscheinend 

den Menschen nicht wirklich neu, denn 

er bleibt ja zugleich Sünder. Gott „tut so, 

als ob“ der Sünder gerecht sei, indem er 

ihm die Sünde „nicht anrechnet“ – aber 

in Wirklichkeit bleibt alles, wie es ist. Die 

Formel erscheint gleichzeitig als logischer 

und theologischer Unsinn. Denn entweder 

ist der Mensch gerecht, dann kann er nicht 

zugleich Sünder sein. Ein Mensch kann ja 

nicht zugleich Gott zugewandt und von 

Gott abgewandt sein. Wenn sich aber der 

logische Unsinn doch noch auflösen lässt, 

bleibt erst recht der theologische Unsinn. 

Denn was wäre das für ein Gott, der den 



3()4 Pesch Thomas VO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın luther

Menschen erecht macht und ihn €1 schon einmal 1mM und 13.Jahrhundert
nicht VO  u der un: befreit? So formuliert eführt worden, und ZWarLr 1mM Zusammen-
das Konzil VO  u Irient Luther aUS- hang mıt den beiden Bibelstellen, die auch
drücklich DIe Rechtfertigung des üunders für Luther der Ausgangspunkt für SE1INE
bedeutet ‚eine Heiligung und Erneuerung ese sind, nämlich Ps_ „Se-
des Nnneren Menschen Uurc die willent- lig die Menschen, deren Frevel vergeben
1C. Annahme der Naı und der (Je1Ss- (remissae) sind304  Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther  Menschen gerecht macht und ihn dabei  schon einmal im 12. und 13.Jahrhundert  nicht von der Sünde befreit? So formuliert  geführt worden, und zwar im Zusammen-  das Konzil von Trient gegen Luther aus-  hang mit den beiden Bibelstellen, die auch  drücklich: Die Rechtfertigung des Sünders  für Luther der Ausgangspunkt für seine  bedeutet „eine Heiligung und Erneuerung  These sind, nämlich Ps 32(31),1-2: „Se-  des inneren Menschen durch die willent-  lig die Menschen, deren Frevel vergeben  liche Annahme der Gnade und der Geis-  (remissae) sind ... Selig der Mensch, dem  der Herr die Sünde nicht anrechnet“ - von  tesgaben, so dass der Mensch aus einem  Ungerechten ein Gerechter und aus einem  Paulus in Röm 4,7-8 zitiert; und das Wort  Feind ein Freund (Gottes) wird“ (DS/DH  des Paulus von der „Begierde“ (epithymia,  1528). Daher hat die römische „Antwort“  concupiscentia) als der „Sünde“, die immer  auf den Text der „Gemeinsame(n) Erklä-  noch in mir wohnt (Röm 7,7-23). Augus-  tinus hat daraufhin die berühmte Formel  rung zur Rechtfertigungslehre“ vom 25.  Juni 1998 an erster Stelle diesen Punkt ge-  geprägt, dass die Sünde - gemeint ist die  nannt, der es schwer mache zu sagen: Die  Ursprungssünde (peccatum originale) -  lutherische Rechtfertigungslehre wird von  transit reatu, manet actu, sie vergeht der  den Verurteilungen des Trienter Konzils  Schuld nach, aber sie bleibt als Tatbestand.  nicht getroffen. Diese Antwort hätte beina-  Und „vergehen“ kann die Sünde, weil sie  he die Unterzeichnung der „Gemeinsamen  „nicht angerechnet“ wird, Ein starke Stütze  für Luther! Und so ist der harte Kern der  Erklärung“ noch verhindert, und nur auf  der Grundlage zusätzlicher Erläuterungen  These Luthers tatsächlich ein wirkliches  — der sogenannten „Anex-Texte“ — wur-  und strenges „Zugleich“ von Sünde und  de es möglich, dass die Erklärung am 31.  Gerechtigkeit. Nicht nur nach dem persön-  Oktober 1999 in Augsburg unterzeichnet  lichen subjektiven Gefühl ist der Christ ein  wurde.  Sünder, sondern „objektiv“ ist der Mensch  Wenn irgendwo, dann sind wir also  zugleich total Sünder und ganz gerecht.  hier im Zentrum des ökumenischen Dia-  Sünde und Gerechtigkeit sind koexistent.  Dieser Gedanke ist nun für Thomas —  logs. Nun hat niemand etwas dagegen,  wenn sich heute ebenso wie in der gan-  und für das Mittelalter überhaupt - buch-  zen Kirchengeschichte sensible Christen  stäblich un-denkbar. Für Kenner des hl.  vor Gott als Sünder sehen. Wenn sie sich  Thomas ist das nicht schwer zu verstehen.  weigern, all die Halbherzigkeiten unseres  Die Gerechtigkeit, das „richtige“ Verhält-  nis des menschlichen Geistes zu Gott und  Christenlebens, die sogenannten „lässli-  chen Sünden‘ nur als harmlose „Unvoll-  der sinnlichen Kräfte zum Geist (STh I-IT  kommenheiten“ zu sehen und nicht als  113,1) beruht darauf, dass Gott dem Sünder  Oberfläche einer nach wie vor wirksamen  seine Gnade geschenkt hat (STh I-11 113,2).  fundamentalen Widersetzlichkeit  ihres  Diese Gnade aber — anders ist es wiederum  für Thomas un-denkbar —- verwandelt und  ganzen Wesens gegenüber Gott. Die katho-  lische Lutherforschung hat mit Nachdruck  erneuert den Menschen innerlich (in essen-  darauf hingewiesen: In dieser Hinsicht sind  tia animae) und daraufhin auch in seinem  in der Tradition mehr Vorstufen zu Luthers  Handeln (STh I-IT 110,3-4): Denn Gottes  simul zu entdecken, als man allgemein ver-  Liebe ist immer schöpferisch, so erst recht,  mutet. Im Grunde ist die ganze Debatte  wenn er den Menschen in seine persona-  um das Sündersein des Gerechtfertigten  le Gemeinschaft beruft (STh I-ITI 110,1).elig der Mensch, dem

der Herr die uUun: nicht anrechnet“ VO  btesgaben, dass der Mensch AaUuSs eiInem
Ungerechten ein Gerechter und AaUS eiInem Paulus In Röm 4, / — zıtlert; und das Wort
Feind ein Freund es wird“ (DS/DH des Paulus VO  u der „Begierde” (epithymia,

Daher hat die römische „Antwort” concupiscentid) als der „Sünde“”, die immer
auf den ext der „Gemeinsame(n) a- och In MIr wohnt Röm_Ugus-

1INUS hat darautfhin die berühmte FormelLunNng ZUFK Rechtfertigungslehre” VO

Junı 1995 erstier Stelle diesen Punkt SC epragt, dass die un: gemeint ist die
der CN schwer mache DIe Ursprungssünde (Deccatum originale)

utherısche Rechtfertigungslehre wird VO  u ransıt ACTU, S1€ vergeht der
den Verurteilungen des TIrienter Konzils Schuld nach, aber S1e bleibt als Tatbestand.
nicht getroffen. 1ese Antwort hätte beina- Und „vergehen‘ kann die unde, weil S1€
he die Unterzeichnung der „Gemeinsamen „‚nich angerechnet” wiIird. E1n starke Stuütze

für Luther! Und ist der harte ern derErklärung‘ och verhindert, und 1Ur auf
der Grundlage zusätzlicher Erläuterungen ese Luthers tatsächlic ein wirkliches

der sogenannten „Anex- Texte“ WUL - und „Zugleich‘ VO  b un: und
de CS möglich, dass die Erklärung 31 Gerechtigkeit. Nicht 1Ur ach dem persOn-
Oktober 1999 In ugsburg unterzeichnet lichen subjektiven Gefühl ist der Christ ein
wurde. Sünder, sondern „objektiv” ist der Mensch

Wenn irgendwo, dann sind WITFr also zugleic. total Suüunder und Sahnız erecht.
hier 1mM Zentrum des ökumenischen D1a- un: und Gerechtigkeit sind koexistent.

1eser Gedanke ist 1U  b für Thomaslogs. Nun hat niemand dagegen,
WEnnn sich heute ebenso wI1Ie In der gall- und für das Mittelalter überhaupt buch-
ZEeMN Kirchengeschichte sensible Christen STADIIC. un-denkbar. Fur kenner des
VOLF (J,ott als Suüunder sehen. Wenn S1€ sich Thomas ist das nicht schwer verstehen.
welgern, al die Halbherzigkeiten uUuNnNseIes DIe Gerechtigkeit, das „richtige” Verhält-

N1s des menschlichen (Jelstes (J,ott undChristenlebens, die sogenannten „lässli-
chen Sünden‘, 1Ur als harmlose „Unvoll- der sinnlichen Kräfte ZU. (GJelst (STh 111
kommenheiten“ sehen und nicht als 13,1) beruht darauf, dass (J,ott dem Suüunder
Oberfläche einer ach wI1Ie VOLF wirksamen seiInNne Nageschenkt hat (STh 111
fundamentalen Widersetzlichkeit ihres 1ese Na aber anders ist CS wiederum

für Thomas un-denkbar verwandelt undSaNzenh Wesens gegenüber (Jott. DIe O-
lische Lutherforschung hat mıt Nachdruck den Menschen innerlich (In H-

daraufhingewiesen: In dieser Hinsicht sind 1a animae) und darautfhin auch In seInem
ıIn der Tradition mehr Vorstufen Luthers Handeln (STh 111 110,3—4) Denn (,ottes
simul entdecken, als IHNan allgemein VOCI- Liebe ist immer schöpferisch, erst recht,

Im Grunde ist die SaNzZC Debatte Wenn den Menschen In SE1INE PEISONIA-
das Suüundersein des Gerechtfertigten le Gemeinschaft beruft (STh 111

304 Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

Menschen gerecht macht und ihn dabei 

nicht von der Sünde befreit? So formuliert 

das Konzil von Trient gegen Luther aus-

drücklich: Die Rechtfertigung des Sünders 

bedeutet „eine Heiligung und Erneuerung 

des inneren Menschen durch die willent-

liche Annahme der Gnade und der Geis-

tesgaben, so dass der Mensch aus einem 

Ungerechten ein Gerechter und aus einem 

Feind ein Freund (Gottes) wird“ (DS/DH 

1528). Daher hat die römische „Antwort“ 

auf den Text der „Gemeinsame(n) Erklä-

rung zur Rechtfertigungslehre“ vom 25. 

Juni 1998 an erster Stelle diesen Punkt ge-

nannt, der es schwer mache zu sagen: Die 

lutherische Rechtfertigungslehre wird von 

den Verurteilungen des Trienter Konzils 

nicht getroffen. Diese Antwort hätte beina-

he die Unterzeichnung der „Gemeinsamen 

Erklärung“ noch verhindert, und nur auf 

der Grundlage zusätzlicher Erläuterungen 

– der sogenannten „Anex-Texte“ – wur-

de es möglich, dass die Erklärung am 31. 

Oktober 1999 in Augsburg unterzeichnet 

wurde.

Wenn irgendwo, dann sind wir also 

hier im Zentrum des ökumenischen Dia-

logs. Nun hat niemand etwas dagegen, 

wenn sich heute ebenso wie in der gan-

zen Kirchengeschichte sensible Christen 

vor Gott als Sünder sehen. Wenn sie sich 

weigern, all die Halbherzigkeiten unseres 

Christenlebens, die sogenannten „lässli-

chen Sünden“, nur als harmlose „Unvoll-

kommenheiten“ zu sehen und nicht als 

Oberfläche einer nach wie vor wirksamen 

fundamentalen Widersetzlichkeit ihres 

ganzen Wesens gegenüber Gott. Die katho-

lische Lutherforschung hat mit Nachdruck 

darauf hingewiesen: In dieser Hinsicht sind 

in der Tradition mehr Vorstufen zu Luthers 

simul zu entdecken, als man allgemein ver-

mutet. Im Grunde ist die ganze Debatte 

um das Sündersein des Gerechtfertigten 

schon einmal im 12. und 13.Jahrhundert 

geführt worden, und zwar im Zusammen-

hang mit den beiden Bibelstellen, die auch 

für Luther der Ausgangspunkt für seine 

These sind, nämlich Ps 32(31),1–2: „Se-

lig die Menschen, deren Frevel vergeben 

(remissae) sind … Selig der Mensch, dem 

der Herr die Sünde nicht anrechnet“ – von 

Paulus in Röm 4,7–8 zitiert; und das Wort 

des Paulus von der „Begierde“ (epithymía, 

concupiscentia) als der „Sünde“, die immer 

noch in mir wohnt (Röm 7,7–23). Augus-

tinus hat daraufhin die berühmte Formel 

geprägt, dass die Sünde – gemeint ist die 

Ursprungssünde (peccatum originale) – 

transit reatu, manet actu, sie vergeht der 

Schuld nach, aber sie bleibt als Tatbestand. 

Und „vergehen“ kann die Sünde, weil sie 

„nicht angerechnet“ wird. Ein starke Stütze 

für Luther! Und so ist der harte Kern der 

These Luthers tatsächlich ein wirkliches 

und strenges „Zugleich“ von Sünde und 

Gerechtigkeit. Nicht nur nach dem persön-

lichen subjektiven Gefühl ist der Christ ein 

Sünder, sondern „objektiv“ ist der Mensch 

zugleich total Sünder und ganz gerecht. 

Sünde und Gerechtigkeit sind koexistent.

Dieser Gedanke ist nun für Thomas – 

und für das Mittelalter überhaupt – buch-

stäblich un-denkbar. Für Kenner des hl. 

Thomas ist das nicht schwer zu verstehen. 

Die Gerechtigkeit, das „richtige“ Verhält-

nis des menschlichen Geistes zu Gott und 

der sinnlichen Kräfte zum Geist (STh I–II 

113,1) beruht darauf, dass Gott dem Sünder 

seine Gnade geschenkt hat (STh I–II 113,2). 

Diese Gnade aber – anders ist es wiederum 

für Thomas un-denkbar – verwandelt und 

erneuert den Menschen innerlich (in essen-

tia animae) und daraufhin auch in seinem 

Handeln (STh I–II 110,3–4): Denn Gottes 

Liebe ist immer schöpferisch, so erst recht, 

wenn er den Menschen in seine persona-

le Gemeinschaft beruft (STh I–II 110,1). 



Pesch Thomas VOoO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın luther 3()5

1ese Naı In der egele des Menschen ist under-Seins oder des In-Gnade-Seins,
er ach dem Modell einer geschenk- sondern der Mensch In gegensätzlichen
ten („eingegossenen ) Qualität denken Beziehungen, die jeweils den SUHZEN Men-
(STh 111 > denn 1Ur kann rklärt schen kennzeichnen. „Sünde” el Der
werden, dass die Naı en Aktivitäten Mensch eiinde sich In einem andauern-
der egele VOTaus ist und, das VOLF allem, dass den, SEe1IN SaNZCS esen bestimmenden
das CUuU«C Leben des Gerechtfertigten AaUS fundamentalen Widerspruch (Jott. Er
Freude Gott, er spontan und weigert sich bis 1Ins Unbewusste hinein be-
leicht geschieht. amı ist ein Denkzwang ständig, dankbar SeiIn Geschöpfsein VO  b

egeben. Man en sich, diese Naı In der Liebe (‚ottes anzunehmen, und 11 lie-
der egele des Menschen ware auch 1Ur ber VO  u sich selbst en, SEe1IN eigener Herr
einen einNzZIgenN Augenblick mıt der un: SC1IN. „Gnade”, „Gerechtigkeit” el (J,ott
koexistent. Dann ware der Mensch VO  u der lässt sich SE1INE Zuwendung ZU. Menschen
Liebe (,ottes zuimnnerst erfasst und doch VO  b dessen Widerstand nicht durchkreu-
zugleic. VO  b dieser Liebe (‚ottes abge- Z  5 (J,ott sagt dem Menschen gleichsam:
schnitten. Dann allerdings ware (J,ott wirk- „Du kannst machen, Was du willst, dein
ich ohnmiächtig gegenüber der unde, CI Widerwille ist kein Einwand me1ıne
hätte nicht erreicht, Was doch erreichen vergebende Liebe. So sehr 1e ich Cdich!“
41l den Menschen VO  b der un: WCS So ist der Mensch gerecht, Wenn CI das 1Ur

sich hinzukehren arum stellt Thomas annımmt und sich lässt auch dann
die ese auf, die das Problem mıt noch, Wenn dadurch der tiefe Widerwille
Luthers simul festschreibt: DIe Rechtferti- (J,ott och längst nicht AaUS seInem
SUuNg des üunders geschieht ıIn einem e1n- erzen ausgerissen 1ıst.
zigen ungeteilten Augenblick (In Astantı, 168e beiden Beziehungen, Wider-
STh 111 spruch hier, unwiderrulfliche Zuwendung

Luthers simul kann also einen logi- dort, schließen sich ogisch nicht AaUS Ub-
schen wI1Ie theologischen Sinn 1Ur ha- rigens auch psychologisch nicht. Denn ich
ben, Wenn IHNan un: und Naı anders brauche 1Ur mMelınen 1C VO  u der Liebe
en und anders denken darf nicht (,ottes abzuwenden und mich selbst
als negatıve oder positive Eigenschaften zuschauen, dann entdecke ich wliederum

Menschen, sondern Ja, wlie® Luther nichts als me1ıne Widerwilligkeit
macht einmal eine verräterische emer- (Jott.
kung: „Sanctitas 1O  b est In praedicamen- Aber ist die ese nicht doch eologi-

substantiae sed relationis.  30 Etwas frei scher Unsinn?® Muss IHNan nicht Wenn
übersetzt: „DIe Heiligkeit gehört nicht ZUFK (J,ott den Widerwillen des Menschen nicht
Seinswelse e1iNnes selbstständigen Wesens, mehr als Einwand gelten lässt SE1INE
sondern der Seinswelse der Beziehung.‘ Liebe, dann gilt eben auch nicht mehr
Der Mensch un: und Naı ist als der den Menschen tatsächlic. verdam -
nicht ein Mensch mıt den einander aUS- mende Grundwiderspruch SEINES Wesens
schliefßenden Eigenschaften entweder des ott!? Sagt nicht der Apostel Pau-

1L, 354,5 1m sogenannten „Großer Galater-Kommentar”, 1531, VOoO  3 selnen Schülern für
den Druck bearbeitet 1535 1m Unterschied zu „Kleinen‘ Galaterkommentar VOoO  3 1519, einer
VOoO  3 luther celhbst bearbeiteten Vorlesung VOoO  3 1517

305

30 WA 40 II, 354,3 – im sogenannten „Großer Galater-Kommentar“, 1531, von seinen Schülern für 
den Druck bearbeitet 1535 – im Unterschied zum „Kleinen“ Galaterkommentar von 1519, einer 
von Luther selbst bearbeiteten Vorlesung von 1517.

Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

Diese Gnade in der Seele des Menschen ist 

daher nach dem Modell einer geschenk-

ten („eingegossenen“) Qualität zu denken 

(STh I–II 110,2), denn nur so kann erklärt 

werden, dass die Gnade allen Aktivitäten 

der Seele voraus ist und, das vor allem, dass 

das neue Leben des Gerechtfertigten aus 

Freude an Gott, daher spontan und sogar 

leicht geschieht. Damit ist ein Denkzwang 

gegeben. Man denke sich, diese Gnade in 

der Seele des Menschen wäre auch nur 

einen einzigen Augenblick mit der Sünde 

koexistent. Dann wäre der Mensch von der 

Liebe Gottes zuinnerst erfasst und doch 

zugleich von dieser Liebe Gottes abge-

schnitten. Dann allerdings wäre Gott wirk-

lich ohnmächtig gegenüber der Sünde, er 

hätte nicht erreicht, was er doch erreichen 

will: den Menschen von der Sünde weg zu 

sich hinzukehren. Darum stellt Thomas 

die These auf, die das ganze Problem mit 

Luthers simul festschreibt: Die Rechtferti-

gung des Sünders geschieht in einem ein-

zigen ungeteilten Augenblick (in instanti, 

STh I–II 113,7).

Luthers simul kann also einen logi-

schen wie theologischen Sinn nur ha-

ben, wenn man Sünde und Gnade anders 

denkt und anders denken darf – nicht 

als negative oder positive Eigenschaften 

am Menschen, sondern – ja, wie? Luther 

macht einmal eine verräterische Bemer-

kung: „Sanctitas non est in praedicamen-

to substantiae sed relationis.“30 Etwas frei 

übersetzt: „Die Heiligkeit gehört nicht zur 

Seinsweise eines selbstständigen Wesens, 

sondern zu der Seinsweise der Beziehung.“ 

Der Mensch unter Sünde und Gnade ist 

nicht ein Mensch mit den einander aus-

schließenden Eigenschaften entweder des 

Sünder-Seins oder des In-Gnade-Seins, 

sondern der Mensch in gegensätzlichen 

Beziehungen, die jeweils den ganzen Men-

schen kennzeichnen. „Sünde“ heißt: Der 

Mensch befindet sich in einem andauern-

den, sein ganzes Wesen bestimmenden 

fundamentalen Widerspruch zu Gott. Er 

weigert sich bis ins Unbewusste hinein be-

ständig, dankbar sein Geschöpfsein von 

der Liebe Gottes anzunehmen, und will lie-

ber von sich selbst leben, sein eigener Herr 

sein. „Gnade“, „Gerechtigkeit“ heißt: Gott 

lässt sich seine Zuwendung zum Menschen 

von dessen Widerstand nicht durchkreu-

zen. Gott sagt dem Menschen gleichsam: 

„Du kannst machen, was du willst, dein 

Widerwille ist kein Einwand gegen meine 

vergebende Liebe. So sehr liebe ich dich!“ 

So ist der Mensch gerecht, wenn er das nur 

annimmt und sich sagen lässt – auch dann 

noch, wenn dadurch der tiefe Widerwille 

gegen Gott noch längst nicht aus seinem 

Herzen ausgerissen ist.

Diese beiden Beziehungen, Wider-

spruch hier, unwiderrufliche Zuwendung 

dort, schließen sich logisch nicht aus. Üb-

rigens auch psychologisch nicht. Denn ich 

brauche nur meinen Blick von der Liebe 

Gottes abzuwenden und mich selbst an-

zuschauen, dann entdecke ich wiederum 

nichts als meine Widerwilligkeit gegen 

Gott.

Aber ist die These nicht doch theologi-

scher Unsinn? Muss man nicht sagen: Wenn 

Gott den Widerwillen des Menschen nicht 

mehr als Einwand gelten lässt gegen seine 

Liebe, dann gilt er eben auch nicht mehr 

als der den Menschen tatsächlich verdam-

mende Grundwiderspruch seines Wesens 

gegen Gott!? Sagt nicht der Apostel Pau-



306 Pesch Thomas VOoO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın Luther

lus selbst „Nichts Verdammliches ist In die spannungsvollen Orltle des Apostels
denen, die In Christus CSUuSs sind” H1 Paulus abschwächt DIe bleibende Begler-
dammnationis In der lateinischen Fassung 1C.  (1 (concupiscentia) ist nicht mehr In
VO  b Röm 8,1° vollem INs unde, sondern eine verblie-

Das bestreitet Luther natürlich über- bene Schwachheit, die erst wleder wirk-
aup nicht. Nur sich nicht berech- licher un: wird, Wenn der Mensch ihr
tigt, Paulus abzuschwächen, Wenn dieser „zustimmt“, das el sich VO  b ihr
trotzdem sagt DIe Begierlichkeit ist „SUun- (,ottes treiben lässt. Luther hält
de“”. Luther löst die pannung In den Wor- sich das andere Wort des Apostels, der
ten des Apostels anders: DIe un: dessen, die Konkupiszenz ohne Zögern „Sünde”
der „gerecht und Suüunder zugleich‘ ist, ist Daher 1111US55 Luther die pannung
nicht mehr 1eselbe WIE vorher. S1e ist, WwIe In den Worten des Apostels anders lösen:
Luther unterscheidet, „beherrschte SUn- Urc. den edanken gegensätzlicher Be-
de”, nicht „herrschende Sünde”, ziehungen. Von „Gerechtigkeit” kann 1Ur

um, nicht regnans.” S1e ist die Rede se1IN, indem ich Von oftt her auf
mich selbst blicke. Blicke ich Von IMNr heranders nicht In ihrem Sachverhalt, aber In

S11 In der Art, wI1Ie S1€ „behandelt  L auf mich selbst, sehe ich mıt Paulus
In das elebte CUuU«eCc Gottesverhältnis e1nN- 1Ur den VO  b der Konkupiszenz (J,ott
geordnet wird. DIe treffsicherste Formel getriebenen Menschen.
Luthers lautet: Der Mensch ist ZWarLr SUn- Aber {ut das nicht gerade auch Tho-
der, aber kein Gottloser mehr, aLor, sed 11as mıt (,ottes ugen auf den Menschen
HON INLGQUUS. ” Das chafft auch auf der Se1- schauen? Ja aber Jetz zeigt sich wleder

des Menschen eine Sahnız CUuU«eCc Situation. der Unterschie Thomas {ut CS, WwIe bei
Der alte katholische Vorwurf: Luther treibt der Prädestinationslehre, selbstvergessen

dann kann das und letzte Wort bereine „Theologie des Is-ob”, geht wirklich
1Ns eere die un: nicht das Wort VO  b der Macht

Wır stehen also wileder VOLF ZweIl er- der un: se1nN, sondern 1Ur das Wort VO  b

schiedlichen ypen VO  u Theologie. Tho- ihrer HMACı Luther kann nicht VEISCS-
I1as WIE Luther sind davon überzeugt: SCI1, dass selbst der Mensch 1st, der VO  b

Was auch immer VO  u der un: bleibt, S1e (J,ott her und HLT VO  b (J,ott her dart:
eine un: verdammt mich nicht. Tho-kann den VO  u (J,ott Gerechtfertigten nicht

mehr verdammen oder (Gott wurde sich I11as kann sachgemä Der hemali-
selbst widersprechen. Um das interpre- SC Suüunder ist Urc. (,ottes Naı erecht.
tleren, hält Thomas sich das Wort Luther musste Ich, der Sünder, bin
des Apostels, wI1Ie S1€ In SseiINner ateini- VOLF (J,ott erecht. annn das? Klingt das
schen liest Nichts Verdammliches nicht WwIe das des Pharisäers? Luther
ist mehr ıIn denen, die In Christus CSUuSs kann 1Ur Da bist me1ıne Gerechtig-
Ssincd.“ Dafür ZA. den TEIS, dass keit. Ich bin 1Ur Sunder.

41 , 96,17 (Antilatomus, 1521
,

Ebd.: vgl uch 1, 56,39 (Predigt über AMt U, 12, J1l September 1516); G, Von den
Werken, 1520

(Jenau AUS dem Urtext übersetzt, heifßt der Satzı „Ke1in Verdammungsurteil (katakrima) Iso
(gibt es) Jetz für die, Cdie ın C'hristus ESUS sind)

306

31 WA 8, 96,17 (Antilatomus, 1521).
32 WA 8, 107,28.
33 Ebd.; vgl. auch WA 1, 86,39 (Predigt über Mt 9,12, 21. September 1516); WA 6, 237,28 (Von den 

guten Werken, 1520).
34 Genau aus dem Urtext übersetzt, heißt der Satz: „Kein Verdammungsurteil (katákrima) also 

(gibt es) jetzt für die, die in Christus Jesus (sind).“

Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

lus selbst: „Nichts Verdammliches ist in 

denen, die in Christus Jesus sind“ – nihil 

damnationis in der lateinischen Fassung 

von Röm 8,1?

Das bestreitet Luther natürlich über-

haupt nicht. Nur fühlt er sich nicht berech-

tigt, Paulus abzuschwächen, wenn dieser 

trotzdem sagt: Die Begierlichkeit ist „Sün-

de“. Luther löst die Spannung in den Wor-

ten des Apostels anders: Die Sünde dessen, 

der „gerecht und Sünder zugleich“ ist, ist 

nicht mehr dieselbe wie vorher. Sie ist, wie 

Luther unterscheidet, „beherrschte Sün-

de“, nicht „herrschende Sünde“, peccatum 

regnatum, nicht peccatum regnans.31 Sie ist 

anders nicht in ihrem Sachverhalt, aber in 

sui tractatu, in der Art, wie sie „behandelt“, 

in das gelebte neue Gottesverhältnis ein-

geordnet wird.32 Die treffsicherste Formel 

Luthers lautet: Der Mensch ist zwar Sün-

der, aber kein Gottloser mehr, peccator, sed 

non iniquus.33 Das schafft auch auf der Sei-

te des Menschen eine ganz neue Situation. 

Der alte katholische Vorwurf: Luther treibt 

eine „Theologie des Als-ob“, geht wirklich 

ins Leere.

Wir stehen also wieder vor zwei unter-

schiedlichen Typen von Theologie. Tho-

mas wie Luther sind davon überzeugt: 

Was auch immer von der Sünde bleibt, sie 

kann den von Gott Gerechtfertigten nicht 

mehr verdammen – oder Gott würde sich 

selbst widersprechen. Um das zu interpre-

tieren, hält Thomas sich an das erste Wort 

des Apostels, wie er sie in seiner lateini-

schen Bibel liest: Nichts Verdammliches 

ist mehr in denen, die in Christus Jesus 

sind.34 Dafür zahlt er den Preis, dass er 

die spannungsvollen Worte des Apostels 

Paulus abschwächt: Die bleibende Begier-

lichkeit (concupiscentia) ist nicht mehr in 

vollem Ernst Sünde, sondern eine verblie-

bene Schwachheit, die erst wieder zu wirk-

licher Sünde wird, wenn der Mensch ihr 

„zustimmt“, das heißt: sich von ihr gegen 

Gottes Gebot treiben lässt. Luther hält 

sich an das andere Wort des Apostels, der 

die Konkupiszenz ohne Zögern „Sünde“ 

nennt. Daher muss Luther die Spannung 

in den Worten des Apostels anders lösen: 

durch den Gedanken gegensätzlicher Be-

ziehungen. Von „Gerechtigkeit“ kann nur 

die Rede sein, indem ich von Gott her auf 

mich selbst blicke. Blicke ich von mir her 

auf mich selbst, so sehe ich – mit Paulus – 

nur den von der Konkupiszenz gegen Gott 

getriebenen Menschen.

Aber tut das nicht gerade auch Tho-

mas: mit Gottes Augen auf den Menschen 

schauen? Ja – aber jetzt zeigt sich wieder 

der Unterschied: Thomas tut es, wie bei 

der Prädestinationslehre, selbstvergessen – 

dann kann das erste und letzte Wort über 

die Sünde nicht das Wort von der Macht 

der Sünde sein, sondern nur das Wort von 

ihrer Ohnmacht. Luther kann nicht verges-

sen, dass er selbst der Mensch ist, der von 

Gott her und nur von Gott her sagen darf: 

Meine Sünde verdammt mich nicht. Tho-

mas kann sachgemäß sagen: Der ehemali-

ge Sünder ist durch Gottes Gnade gerecht. 

Luther müsste sagen: Ich, der Sünder, bin 

vor Gott gerecht. Kann er das? Klingt das 

nicht wie das Gebet des Pharisäers? Luther 

kann nur sagen: Du bist meine Gerechtig-

keit. Ich bin nur Sünder.



Pesch Thomas VOoO  3 Aquin 1m Öökumenischen Dialog miıt artın luther 3()}7/

Damlıt kommt der tiefste Siınn der FOr- dem Augenblick uUuNnNseIes Lebens.“ Das ist
mel Luthers In 1C. Es wird immer ein lei- kein „pessimistisches Menschenbild”, wI1Ie
SCS Unbehagen bleiben, WwWenn ich Luthers IHNan CN Luther immer wileder vorgeworfen
Formel und die Lehre des Thomas auf hat. Es ist infach die biblische Wahrheit,
derselben Ebene vergleiche: als gewisserma- die Uurc unNnsere Erfahrung mıt uns selbst
ßen „objektive‘ Beschreibung des Menschen bestätigt wird. Thomas el nicht 1Ur

VOLF (Jott. Aber Luthers Formel ist, WIE kein Hindernis für den Dialog ist, sondern
Tellen. gesagt hat, eine „Gebetsrealität”.” Uurc Sseine selbstvergessene Art der Theo-
S1e ist Ca sachgemäfß, ein Mensch sich ogie auch eine 1.  e) das ar sich welıter,

Wenn WITFr 1U  b einmal auf Zwel inhaltlıche1mM VOLF (ott selbst qussagt. Da kann
immer 1Ur Vor Cr bin ich Sünder, Themen eingehen.

deiner Heiligkeit niemals entsprechend. So
wI1Ie ich auch bel korrektester Lehre VO Der Autor geb 1951; tudium der Phi-
„Verdienst” nle kann: „CGott, ich habe losophie und atholische Theologie In
VOLF Cr Verdienste erworben. Nun belohne Walberberg und München: Professor für
S1€ ach deiner Gerechtigkeit! Systematische Theologie der Unitversita

Thomas ist also kein Hindernis für den Hamburg (1975-1998); Mitglie des
Dialog. Allerdings: CS könnte se1nN, dass Lu- Okumenischen Arbeitskreises evangelischer
ther uns näher steht! Was hat CN denn für und katholischer Theologen; Forschungs-
einen SINN, Wenn ZU. eispie. ein Christ, und Arbeitsschwerpunkte: Luther und refor-
der gerade 1mM Beichtstu: die Absolution matorische Theologie; Thomas Von Aquin
empfangen hat, anschließend bei der Eu- und mittelalterliche Theologie; gegenwärti-
charistiefeier Beginn die Orte pricht JE systematische Theologie 11M Kontext des
„Ich habe gesündigt Urc. me1ıne grofße ökumenisch-theologischen Gesprächs; wich-
Schuld”? Und Wenn 1mM Vaterunser tige Publikationen: Hinführung Luther,
nıg spater bittet: „Und vergib uns 115 aALınz 1 982; Das /weite Vatikanische Kon-

Schuld”? Soll sich das 1Ur auf ein Paal 7il (1962-1965). Vorgeschichte Verlauf
harmlose „Unvollkommenheiten beziehen Ergebnisse Nachgeschichte, üUrzburg 995

denn „Schwere Süunden‘ kann Ja In der und Jüngst Aftnoiische ogmatik. AÄus OÖku-
Zwischenzeit kaum egangen haben? Ne1in, menischer Erfahrung. 1/1 1/2 Dite
11M können WITFr VO  b uns selbst immer Geschichte der Menschen mMit Gott, Ostfil-
1Ur „WiIr sind Sunder und auf dein dern 2008
Erbarmen SahzZ und Sarl angewlesen, In Je- (Fortsetzung 11M nächsten€

/7uerst bei Wilhelm Link, Das ingen Luthers die Freiheit der Theologie VO  3 der Philosophie
1940 München TT} eltere timmen 1m celben Sinne, uch Kkatholische Stimmen, bei
{to FrTMAHNN Pesch, Simul 1ustus el DECCALOF s Anm. 29), 165-167

307Pesch / Thomas von Aquin im ökumenischen Dialog mit Martin Luther

35 Zuerst bei Wilhelm Link, Das Ringen Luthers um die Freiheit der Th eologie von der Philosophie 
(1940), München 21955, 77f. Weitere Stimmen im selben Sinne, auch katholische Stimmen, bei 
Otto Hermann Pesch, Simul iustus et peccator (s. Anm. 29), 165–167.

Damit kommt der tiefste Sinn der For-

mel Luthers in Sicht. Es wird immer ein lei-

ses Unbehagen bleiben, wenn ich Luthers 

Formel und die Lehre des hl. Thomas auf 

derselben Ebene vergleiche: als gewisserma-

ßen „objektive“ Beschreibung des Menschen 

vor Gott. Aber Luthers Formel ist, wie man 

treffend gesagt hat, eine „Gebetsrealität“.35 

Sie ist da sachgemäß, wo ein Mensch sich 

im Gebet vor Gott selbst aussagt. Da kann 

er immer nur sagen: Vor dir bin ich Sünder, 

deiner Heiligkeit niemals entsprechend. So 

wie ich auch bei korrektester Lehre vom 

„Verdienst“ nie sagen kann: „Gott, ich habe 

vor dir Verdienste erworben. Nun belohne 

sie nach deiner Gerechtigkeit!“

Thomas ist also kein Hindernis für den 

Dialog. Allerdings: es könnte sein, dass Lu-

ther uns näher steht! Was hat es denn für 

einen Sinn, wenn zum Beispiel ein Christ, 

der gerade im Beichtstuhl die Absolution 

empfangen hat, anschließend bei der Eu-

charistiefeier zu Beginn die Worte spricht: 

„Ich habe gesündigt durch meine große 

Schuld“? Und wenn er im Vaterunser we-

nig später bittet: „Und vergib uns unse-

re Schuld“? Soll sich das nur auf ein paar 

harmlose „Unvollkommenheiten“ beziehen 

– denn „schwere Sünden“ kann er ja in der 

Zwischenzeit kaum begangen haben? Nein, 

im Gebet können wir von uns selbst immer 

nur sagen: „Wir sind Sünder und auf dein 

Erbarmen ganz und gar angewiesen, in je-

dem Augenblick unseres Lebens.“ Das ist 

kein „pessimistisches Menschenbild“, wie 

man es Luther immer wieder vorgeworfen 

hat. Es ist einfach die biblische Wahrheit, 

die durch unsere Erfahrung mit uns selbst 

bestätigt wird. Ob Thomas dabei nicht nur 

kein Hindernis für den Dialog ist, sondern 

durch seine selbstvergessene Art der Theo-

logie auch eine Hilfe, das klärt sich weiter, 

wenn wir nun einmal auf zwei inhaltliche 

Themen eingehen.

Der Autor: geb. 1931; Studium der Phi-

losophie und Katholischen Theologie in 

Walberberg und München; Professor für 

Systematische Theologie an der Universität 

Hamburg (1975–1998); Mitglied u.a. des 

Ökumenischen Arbeitskreises evangelischer 

und katholischer Theologen; Forschungs- 

und Arbeitsschwerpunkte: Luther und refor-

matorische Theologie; Thomas von Aquin 

und mittelalterliche Theologie; gegenwärti-

ge systematische Theologie im Kontext des 

ökumenisch-theologischen Gesprächs; wich-

tige Publikationen: Hinführung zu Luther, 

Mainz 1982; Das Zweite Vatikanische Kon-

zil (1962–1965). Vorgeschichte – Verlauf – 

Ergebnisse – Nachgeschichte, Würzburg 1993 

und jüngst Katholische Dogmatik. Aus öku-

menischer Erfahrung. Bd. 1/1 u. 1/2: Die 

Geschichte der Menschen mit Gott, Ostfil-

dern 2008.

(Fortsetzung im nächsten Heft)


