
377Philosophie Religionsphilosophie

CN würden letztlich 11UT Clie „Unplausibilität Clie hier vorgeschlagene „Gelassenheit” tatsäch-
der anthropozentrischen Übertragungsstrate- ich einen Beitrag einem humaneren Uun:
gie (39) demonstrieren, Ja verstärken, WE 11La entschuldige den Ausdruck gerechteren

1nN€ religiöse Deutung der Wirklichkeit Leben darstellt. Und WA1S 1st mıt denjenigen, Cdie
geht. Weil „hypothetisches Wissen“ der Y 1S- sich nicht In „Verzicht“ üben Uun: mıt gewiIissen
tenziellen Orientierungslosigkeit nicht abhelfen 7Zuständen ın dieser Welt nicht „gelassen‘ UMNSEC-
könne, klammere sich der Mensch Religion, hen? Sind auf diesem Zusammenhang nicht Cdie
denn „ Lr möchte 1nN€ assertorische Behaup- aggressiven Attacken, Cdie der Verfasser
L(ung, Cdie keinen 7 weifel offenlässt. AÄus diesem Habermas ausführt, eın beredtes Zeichen einer
Grund spiegeln Clie religiösen Aussagen Cdie ungeheuren Voreingenommenheit® Wenn Ha-
nicht existierende Sicherheit einfach VOr (159) bermas, dem 1n€e diferenzierte Reflexion
Und welter: „MIe psychologischen Gründe für des Verhältnisses VOoO  3 sakularer Uun: religiöser
diese fundamentalistische Haltung liegen dabei Vernunft ın einer pluralistischen Gesellschaft
auf der and: Fur den Menschen 1st Cdie Be- geht, „Kastratiıon der 'ernunft“ (62) SOWIE „ 1)1S-
friedigung der emotionalen üunsche wichtiger kurs-Blockierung” (70) vorgeworfen werden,
als das Frreichen kognitiver Ziele“ (ebd.) AÄus 1st 1n€e argumentatıve rm der Auseinander-
diesem Grund bietet der Verfasser chluss setzung eigentlich nicht mehr erwarien. „ LS
selner Ausführungen „dem heutigen skeptisch 111US$5 als Einstellung der intellektuellen Redlich-
verunsicherten Menschen 1nN€ Art Psychothe- keit angesehen werden, besonders ın Bereichen,
rapte des objektiven Sinnverlustes”“ (209) . Cdie Clie Uunsche nach bestimmten Ergebnissen
dabei helfe, Cdie Unmöglichkeit teleologischer besonders stark sind, übervorsichtig se1N,
Erklärungsmodelle der Wirklichkeit, Ja Cdie Fik- nicht das als Ergebnis des Denkens auszugeben,
tionalität VO  3 ‚6C  „Sin. überhaupt verkraften. WA1S 11La sich leidenschaftlich TL als wahr

[ese Grundposition des Verfassers Clie vorgestellt hat“ (57) Silt diese Einstellung uch
übrigens ausdrücklich nicht als „Fatalismus“ für den ULlOor celhbst?

FYTranz Gmainer-Pranzl!versteht, sondern als Ermutigung, „EeINn reflexives Salzburg
Umgehen mıt den eigenen Lebenszielen (195)
einzuüben soll Uun: kann hier nicht einer theo-
logischen Kritik unterzogen werden. DIies dürfte
schon daran scheitern, dass nach Ansicht des RE  IONSPHILOSOPHIE
Verfassers „die Sinnkonstitution, WIE 61€ uch
Cdie modernste Uun: liberalste Theologie versucht, +  S Langthaler, Rudolilf Nagl-Docekal, erta

Hg.) Glauben un Wıssen. Fın Symposiumnicht mıt den üblichen methodologischen Ke-
geln der allgemein akzeptierten Wissenschaft ın mıiıt Jürgen Habermas Wiener Raihe 13)

Oldenbourg Verlag / Akademıiıe Verlag, Ber-Einklang esteht  66 (57) Und WeT möchte schliefßlich
1waAas Cdie „allgemein akzeptierte WIssen- lın 2006 Kart uro 39,80 (D) Uuro

41,00 (A) ISBN Y /8-3-05-0042791-6cschaft“ sagen‘ Angefragt werden soll hier her
Cdie VOoO antiken Hedonismus her inspirlerte Eın 5Symposium VOoO bis Marz 2004 der

ÖOsterreichischen Akademie der Wissenschaf-Uption, den „S5inn des Lebens In UÜHSN selhst
entdecken, Iso 99. stark prinzipilengeleite- ten, bei dem Jurgen Habermas ZuUu!r Eröffnung
Entscheidungen ZUuU!T Vermeidung tragischer einen viel beachteten Vortrag über ants eli-

Züge des Lebens umgehen‘ (196) Uun: Uul1$s gionsphilosophie hielt, SOWIE 1nN€ Tagung
mıt Humor „VOIN1 den unerfreulichen Seilten des un: September 2005 der Unıiversita:
Lebens abzulenken (205) „Im aktiven Ver- Wiıen bilden den Hintergrund für diesen Sam-
zicht auf das Unerreichbare, darin besteht wahre melband, der unfer dem unscheinbaren Titel
Gelassenheit“ (161) empfiehlt der Verfasser Uun: „Glauben Uun: Wissen“ 1nN€ hochkarätige AÄus-
lässt damit vermutlich nicht 11UT den Kezensen- einandersetzung miıt Habermas Sicht der eli-
ten etlwas ratlos zurück. OM MI SOMIt dem HFra- g]on ın der modernen Gesellschaft bietet.
CN nach Sinn, dem Einsatz für Gerechtigkeit e insgesamt dreizehn eıtrage sind VIer
der dem Bekenntnis Prinzıplen tatsächlich thematischen Arbeitsfeldern zugeordnet: Im
der „Charakter einer Luxuseinstellung” (1 1) zu® ersten Abschnitt erfolgen „Relektüren der Ke-
Der VO Verfasser ın Clie Rolle des unaufgeklär- ligionsphilosophie Kants“ 9-119 Hıer 1st VOorT

ten Idealisten Uun: ressentimentgeladenen NOS- allem auf Clie eingehende Untersuchung Rudolf
talgikers (vgl 138) gedrängte Leser fragt sich, ob Langthalers verwelsen, der ants „Postula-

327

gen würden letztlich nur die „Unplausibilität 
der anthropozentrischen Übertragungsstrate-
gie“ (39) demonstrieren, ja verstärken, wenn 
es um eine religiöse Deutung der Wirklichkeit 
geht. Weil „hypothetisches Wissen“ der exis-
tenziellen Orientierungslosigkeit nicht abhelfen 
könne, klammere sich der Mensch an Religion, 
denn: „Er möchte eine assertorische Behaup-
tung, die keinen Zweifel off enlässt. Aus diesem 
Grund spiegeln die religiösen Aussagen die 
nicht existierende Sicherheit einfach vor“ (159). 
Und weiter: „Die psychologischen Gründe für 
diese fundamentalistische Haltung liegen dabei 
auf der Hand: Für den Menschen ist die Be-
friedigung der emotionalen Wünsche wichtiger 
als das Erreichen kognitiver Ziele“ (ebd.). Aus 
diesem Grund bietet der Verfasser am Schluss 
seiner Ausführungen „dem heutigen skeptisch 
verunsicherten Menschen eine Art Psychothe-
rapie des objektiven Sinnverlustes“ (209) an, die 
dabei helfe, die Unmöglichkeit teleologischer 
Erklärungsmodelle der Wirklichkeit, ja die Fik-
tionalität von „Sinn“ überhaupt zu verkraft en.

Diese Grundposition des Verfassers – die 
er übrigens ausdrücklich nicht als „Fatalismus“ 
versteht, sondern als Ermutigung, „ein refl exives 
Umgehen mit den eigenen Lebenszielen“ (195) 
einzuüben – soll und kann hier nicht einer theo-
logischen Kritik unterzogen werden. Dies dürft e 
schon daran scheitern, dass nach Ansicht des 
Verfassers „die Sinnkonstitution, wie sie auch 
die modernste und liberalste Th eologie versucht, 
nicht mit den üblichen methodologischen Re-
geln der allgemein akzeptierten Wissenschaft  in 
Einklang steht“ (57). Und wer möchte schließlich 
etwas gegen die „allgemein akzeptierte Wissen-
schaft “ sagen? Angefragt werden soll hier eher 
die – vom antiken Hedonismus her inspirierte 
– Option, den „Sinn“ des Lebens in uns selbst 
zu entdecken, also „zu stark prinzipiengeleite-
te Entscheidungen zur Vermeidung tragischer 
Züge des Lebens zu umgehen“ (196) und uns 
mit Humor „von den unerfreulichen Seiten des 
Lebens […] abzulenken“ (205). „Im aktiven Ver-
zicht auf das Unerreichbare, darin besteht wahre 
Gelassenheit“ (161), empfi ehlt der Verfasser und 
lässt damit vermutlich nicht nur den Rezensen-
ten etwas ratlos zurück. Kommt somit dem Fra-
gen nach Sinn, dem Einsatz für Gerechtigkeit 
oder dem Bekenntnis zu Prinzipien tatsächlich 
der „Charakter einer Luxuseinstellung“ (11) zu? 
Der vom Verfasser in die Rolle des unaufgeklär-
ten Idealisten und ressentimentgeladenen Nos-
talgikers (vgl. 138) gedrängte Leser fragt sich, ob 

die hier vorgeschlagene „Gelassenheit“ tatsäch-
lich einen Beitrag zu einem humaneren und – 
man entschuldige den Ausdruck – gerechteren 
Leben darstellt. Und was ist mit denjenigen, die 
sich nicht in „Verzicht“ üben und mit gewissen 
Zuständen in dieser Welt nicht „gelassen“ umge-
hen? Sind auf diesem Zusammenhang nicht die 
aggressiven Attacken, die der Verfasser gegen 
Habermas ausführt, ein beredtes Zeichen einer 
ungeheuren Voreingenommenheit? Wenn Ha-
bermas, dem es um eine diff erenzierte Refl exion 
des Verhältnisses von säkularer und religiöser 
Vernunft  in einer pluralistischen Gesellschaft  
geht, „Kastration der Vernunft “ (62) sowie „Dis-
kurs-Blockierung“ (70) vorgeworfen werden, 
ist eine argumentative Form der Auseinander-
setzung eigentlich nicht mehr zu erwarten. „Es 
muss als Einstellung der intellektuellen Redlich-
keit angesehen werden, besonders in Bereichen, 
wo die Wünsche nach bestimmten Ergebnissen 
besonders stark sind, übervorsichtig zu sein, um 
nicht das als Ergebnis des Denkens auszugeben, 
was man sich leidenschaft lich gerne als wahr 
vorgestellt hat“ (57) – gilt diese Einstellung auch 
für den Autor selbst?
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

RELIGIONSPHILOSOPHIE

◆ Langthaler, Rudolf / Nagl-Docekal, Herta 
(Hg.): Glauben und Wissen. Ein Symposium 
mit Jürgen Habermas (Wiener Reihe 13). R. 
Oldenbourg Verlag / Akademie Verlag, Ber-
lin 2006. (424) Kart. Euro 39,80 (D) / Euro 
41,00 (A). ISBN 978-3-05-004291-6.

Ein Symposium vom 4. bis 6. März 2004 an der 
Österreichischen Akademie der Wissenschaf-
ten, bei dem Jürgen Habermas zur Eröff nung 
einen viel beachteten Vortrag über Kants Reli-
gionsphilosophie hielt, sowie eine Tagung am 
23. und 24. September 2005 an der Universität 
Wien bilden den Hintergrund für diesen Sam-
melband, der unter dem unscheinbaren Titel 
„Glauben und Wissen“ eine hochkarätige Aus-
einandersetzung mit Habermas’ Sicht der Reli-
gion in der modernen Gesellschaft  bietet.

Die insgesamt dreizehn Beiträge sind vier 
thematischen Arbeitsfeldern zugeordnet: Im 
ersten Abschnitt erfolgen „Relektüren der Re-
ligionsphilosophie Kants“ (9–119). Hier ist vor 
allem auf die eingehende Untersuchung Rudolf 
Langthalers zu verweisen, der Kants „Postula-

Philosophie / Religionsphilosophie



3728 Religionsphilosophie Spiritualität

tenlehre“ deren kritische Infragestellung Wahrheitsanspruch der jüdisch-christlichen
bzw. Transformation durch Habermas verteidigt; Überlieferung wird SEWISS der Prohe sich stellen
Langthalers Ihese mıt der Überlegungen MUÜUSSeEN, ob als Glaube der Kettung des Huma-
AUS selner Studie „Nachmetaphysisches Denken“ 1IeTN dient: Clie profane Einwanderungsbehörde
1997 weiterführt vgl IhPQ 147 217) für religiöse Intuıtionen wird dieser Probe sich

besteht darin, „dass Clie bei Kant bestimmen- ebenso wen1g entziehen dürfen, ware doch
de praktische Vernunft-Orientierung dem denkbar, dass mıt der VO Weltwissen 18NO-
‚höchsten Gut‘ m1t der VO  3 ihm eingeschärf- rlierten Unabgegoltenheit dieser Intultionen der
ten SCHNAUCH Begründungsordnung dieser Kr1- Mensch sich celbst verliert“ (258) Der vierte Ab-
tik Habermas’ durchaus standhält“ (41) uch schnitt 299-365) befasst sich mıt dem I1hema
ertia Nagl-Docekal steht der Habermasschen „Religion ın einer postsäkularen Gesellschaft”“
Kant-Aneignung skeptisch gegenüber: „MIe Sorgfältig zeichnet Thomas Schmidt Clie „Wen-
VO  3 Habermas gehegte Erwartung, 1nN€e Über- de“ In Habermas Einschätzung VO  3 Religion
setzung religiöser Gehalte‘ In 1nN€e ‚funktional nach „MIe ın der 'Theorie des kommunikativen

Handelns vorherrschende stark evolutionisti-aquivalente innerweltliche Perspektive VOI -

zufinden, wird VO  3 ant gründlich enttäuscht“ csche Ihese VOo  3 der Verflüssigung der Substanz
(117) Im zweıten Abschnitt 120-237) geht VO  3 Religion weicht einer schwach skeptisch-ag-

Clie Aktualität nachkantischer Religions- nostischen Haltung gegenüber ihrem noch
begriffe. Wilhelm Lütterfelds arbeitet ın seinem ausgeschöpften semantischen Potentjal“ (326)
Beltrag Clie Unmöglichkeit einer „Irennung des [)ass Habermas ın Jungerer e1t difierenziertere
Sittengesetzes VO Vernunftglauben eın “11111- Sicht des Verhältnisses zwischen religiöser Uun:
1L11U bonum, ott und Clie Unsterblich- sakularer Weltsicht nach WI1IE VOorT eindeutig VO  3

keit der Seele“ (131) bei ant heraus Uun: stellt Seilten der zweilten Perspektive her erfolgt WA1S

das Programm einer sakularen Beerbung religlÖö- bisweilen übersehen wird hat bereits Magnus
CT Tradition grundsätzlich ın rage. Wenn, Stirtet hervorgehoben vgl 271)

Interessanı Uun: aufschlussreich 1st schliefß-Lütterfelds, „die Grenze zwischen den Unıver-
S11 des Glaubens und des Wissens gerade nicht ich Clie „Replik auf Einwände, Reaktion auf
verwischt werden soll, WA1S deren Poroöosıtat AUS - Anregungen‘ 366-414), In der Habermas auf
schliefßt, kann 1nN€ Ssakulare ‚Aneignung‘ Uun: jeden einzelnen Beltrag ausführlich eingeht Uun:

nochmals Clie „unmissverständliche (irenze ZW1-‚Erbschaft’ der religiösen Semantik nicht geben
(153) /u einer ahnlichen Posıtion gelangt Tud- schen Glauben Uun: Wiıssen (407) als bleibende
WIg Nagl, der Clie viel diskutierte „Übersetzung Herausforderung hervorhebht. OM1 bietet dieser
religiöser ın Sakulare Sinngehalte” VOorT dem Hın- Sammelband einen spannenden, niveauvollen
tergrund des nordamerikanischen Pragmatıs- Uun: diferenzierten Diskurs über das Verständ-
111US diskutiert: resumilert: „In der emantik NıSs VO  3 Religion In der heutigen westlichen (1Ee-
der religiösen ede VOo  3 der Gottesebenbildlich- cellschaft Uun: zugleich einen Dialog mıt einem
keit des Menschen bleibt eın signifikanter der bedeutendsten Denker der Gegenwart. (1Ee-
Bedeutungs,rest‘ (oder -kern?) unabgegolten Ördert wird durch Cdiese Auseinandersetzung VOorT

bestehen, den jede nichtreduktiv operierende allem „die Sensibilität für Clie Art VO  3 Fragen, Clie
Religionsphilosophie prasent halten I1USS, WE nicht schon dadurch verschwunden sind, dass 61€E
61€ versucht, nicht blofß dem öffentlich-säkularen nicht mehr metaphysisch beantwortet werden
Minimalkonsens (Jrt der stabilisierungs- können‘ (396, Anm 37) /u dieser schwierigen,
bedürftigen Verfassungsstaaten in /eiten der VO  3 vielfachen Fundamentalismen bedrohten
‚entgleisenden Moderne ) zuzuarbeiten, sondern „Sensibilisierung” eistet das vorliegende Buch
demjenigen gerecht werden, WA1S religiöse einen für Philosophie Uun: Theologie gleicher-
Menschen glauben (und WA1S Philosophien VOo  3 ma{flen wertvollen Diskussionsbeitrag.
den Griechen bis weılt hinein In Cdie Moderne Salzburg FYTranz Gmainer-Pranzl!
denkend untersuchen bemuüht waren)  66 (206)

uch 1m dritten Abschnitt 238-298), der
Habermas als kritischen (esprächspartner Zze1it-
genössischer Theologie würdigt, spielt der JTopos SPIRITUALITAT
„Übersetzung“ 1nN€ wichtige Rolle Walter Ka-
berger trifit einen wichtigen Nerv dieser „Über- + Weılsmayer, Joset | eben A uUuS dem e1I5
setzungsdiskussion‘, WE festhält: „Ler Jesu. Grundzüge chrıistlicher Spiritualrtät

328

SPIRITUALITÄT

◆ Weismayer, Josef: Leben aus dem Geist 
Jesu. Grundzüge christlicher Spiritualität 

tenlehre“ gegen deren kritische Infragestellung 
bzw. Transformation durch Habermas verteidigt; 
Langthalers Th ese – mit der er Überlegungen 
aus seiner Studie „Nachmetaphysisches Denken“ 
(1997) weiterführt (vgl. Th PQ 147 [1999], 217) 
– besteht darin, „dass die bei Kant bestimmen-
de praktische Vernunft -Orientierung an dem 
‚höchsten Gut‘ mit der von ihm eingeschärf-
ten genauen Begründungsordnung dieser Kri-
tik Habermas’ durchaus standhält“ (41). Auch 
Herta Nagl-Docekal steht der Habermasschen 
Kant-Aneignung skeptisch gegenüber: „Die 
von Habermas gehegte Erwartung, eine ‚Über-
setzung religiöser Gehalte‘ in eine ‚funktional 
äquivalente innerweltliche Perspektive‘ […] vor-
zufi nden, wird von Kant gründlich enttäuscht“ 
(117). Im zweiten Abschnitt (120–237) geht es 
um die Aktualität nachkantischer Religions-
begriff e. Wilhelm Lütterfelds arbeitet in seinem 
Beitrag die Unmöglichkeit einer „Trennung des 
Sittengesetzes vom Vernunft glauben an ein sum-
mum bonum, an Gott und an die Unsterblich-
keit der Seele“ (131) bei Kant heraus und stellt 
das Programm einer säkularen Beerbung religiö-
ser Tradition grundsätzlich in Frage. Wenn, so 
Lütterfelds, „die ‚Grenze zwischen den Univer-
sen des Glaubens und des Wissens‘ gerade nicht 
verwischt werden soll, was deren Porösität aus-
schließt, kann es eine säkulare ‚Aneignung‘ und 
‚Erbschaft ‘ der religiösen Semantik nicht geben“ 
(153). Zu einer ähnlichen Position gelangt Lud-
wig Nagl, der die viel diskutierte „Übersetzung 
religiöser in säkulare Sinngehalte“ vor dem Hin-
tergrund des nordamerikanischen Pragmatis-
mus diskutiert; er resümiert: „In der Semantik 
der religiösen Rede von der Gottesebenbildlich-
keit des Menschen bleibt […] ein signifi kanter 
Bedeutungs‚rest‘ (oder -kern?) unabgegolten 
bestehen, den jede nichtreduktiv operierende 
Religionsphilosophie präsent halten muss, wenn 
sie versucht, nicht bloß dem öff entlich-säkularen 
Minimalkonsens am Ort der stabilisierungs-
bedürft igen Verfassungsstaaten (in Zeiten der 
‚entgleisenden Moderne‘) zuzuarbeiten, sondern 
demjenigen gerecht zu werden, was religiöse 
Menschen glauben (und was Philosophien von 
den Griechen bis weit hinein in die Moderne 
denkend zu untersuchen bemüht waren)“ (206).

Auch im dritten Abschnitt (238–298), der 
Habermas als kritischen Gesprächspartner zeit-
genössischer Th eologie würdigt, spielt der Topos 
„Übersetzung“ eine wichtige Rolle. Walter Ra-
berger trifft   einen wichtigen Nerv dieser „Über-
setzungsdiskussion“, wenn er festhält: „Der 

Wahrheitsanspruch der jüdisch-christlichen 
Überlieferung wird gewiss der Probe sich stellen 
müssen, ob er als Glaube der Rettung des Huma-
nen dient; die profane Einwanderungsbehörde 
für religiöse Intuitionen wird dieser Probe sich 
ebenso wenig entziehen dürfen, es wäre doch 
denkbar, dass mit der vom Weltwissen igno-
rierten Unabgegoltenheit dieser Intuitionen der 
Mensch sich selbst verliert“ (258). Der vierte Ab-
schnitt (299–365) befasst sich mit dem Th ema 
„Religion in einer postsäkularen Gesellschaft “. 
Sorgfältig zeichnet Th omas M. Schmidt die „Wen-
de“ in Habermas’ Einschätzung von Religion 
nach: „Die in der Th eorie des kommunikativen 
Handelns vorherrschende stark evolutionisti-
sche Th ese von der Verfl üssigung der Substanz 
von Religion weicht einer schwach skeptisch-ag-
nostischen Haltung gegenüber ihrem noch un-
ausgeschöpft en semantischen Potential“ (326). 
Dass Habermas’ in jüngerer Zeit diff erenziertere 
Sicht des Verhältnisses zwischen religiöser und 
säkularer Weltsicht nach wie vor eindeutig von 
Seiten der zweiten Perspektive her erfolgt – was 
bisweilen übersehen wird –, hat bereits Magnus 
Striet hervorgehoben (vgl. 271).

Interessant und aufschlussreich ist schließ-
lich die „Replik auf Einwände, Reaktion auf 
Anregungen“ (366–414), in der Habermas auf 
jeden einzelnen Beitrag ausführlich eingeht und 
nochmals die „unmissverständliche Grenze zwi-
schen Glauben und Wissen“ (407) als bleibende 
Herausforderung hervorhebt. Somit bietet dieser 
Sammelband einen spannenden, niveauvollen 
und diff erenzierten Diskurs über das Verständ-
nis von Religion in der heutigen westlichen Ge-
sellschaft  und zugleich einen Dialog mit einem 
der bedeutendsten Denker der Gegenwart. Ge-
fördert wird durch diese Auseinandersetzung vor 
allem „die Sensibilität für die Art von Fragen, die 
nicht schon dadurch verschwunden sind, dass sie 
nicht mehr metaphysisch beantwortet werden 
können“ (396, Anm. 37). Zu dieser schwierigen, 
von vielfachen Fundamentalismen bedrohten 
„Sensibilisierung“ leistet das vorliegende Buch 
einen für Philosophie und Th eologie gleicher-
maßen wertvollen Diskussionsbeitrag.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

Religionsphilosophie / Spiritualität


