
331Theologie Interkulturell Theologische Autoren

SLAMMEN zu Großteil AUS der hauptamtlichen ZUNSCIL, Clie 61€E bei internationalen kirchlichen
Tätigkeit als Referentin 1m Evangelischen MA1S- Konferenzen erlebte: auf den Cookinseln, ın Pu-
sSionswerk ın Deutschland, welche Cdie Verfas- YIO KIcO und Panama, In Brasilien und Argenti-
serın bis O07 ausübte, un: sSind fünf TIhemen- nlen, ber SCHAUSO In kuropa. „WI1e cschaflen Uun:
schwerpunkten zugeordnet: estärken WIT politisch verantwortliche Subjekte, Cdie

„Dialog und Praxis: Europäisch-Lateiname- ın der Lage sind, Clie Zeichen der eIt lesen,
rikanische Theologie m Vollzug” 13-87): Hıier urteilen Uun: handeln?“ (305) lautet letzt-
macht Clie Verfasserin den Kontext ihrer theo- ich Clie Schlüsselfrage.
logischen Methodik deutlich: „Mrel Viertel der e Verfasserin wollte mıt ihren Beıltra-
Menschheit 1st ATIL. Mehr als WEl Drittel der ÄAr- CN „Interessierten Uun: Fachleuten lebendige
1LE weltweit sind Frauen. Mehr als drei Viertel Uun: konkrete Einblicke ın IThemen der globa-
der Indigenen Uun: Schwarzen ın Lateinamerika len Christenheit geben, ZuUu!r Öökumenisch-theo-
sind ATIL. Iso 1st nöt1g, TMU! geschlechter- logischen Reflexion Uun: zu kxperimentieren
perspektivisch, interkulturell Uun: antirassistisch mıt biblischen TIraditionen ANIESCH Vorwort,
aufzuschlüsseln“ (31) Der Zzweıte Abschnitt 9) DIieses Vorhaben 1st ihr 7zweifellos geglückt.
„Standort Polis: Missionstheologie als Zeitgenos- Kompetent führt 61€ ın weltkirchlich relevante

Problemfelder 1n, hne den kirchlichen Kon-senschaft” —_ entwirft edenkenswerte
Perspektiven eINes Verständnisses VOo  3 Mission. ([EexT Mitteleuropas AUS den ugen verlieren.
] Nese hat i{un miıt der „Entwicklung einer Immer wieder wWwelst 61€ auf Cdie Diasporasıtua-
ethisch-politischen Kompetenz der C'hristen Uun: 10n des C'hristentums hin: „Christ se1in 1st Le-

ben als Minderheit Leben als Alternative ZuUu!rChristinnen‘ (114) Uun: 1st als „Empfangen
ın interkulturellen Kommunikationsprozessen' Gesellschaft“ (46) DIeser nachvolkskirchliche
(115) verstehen. Im dritten Abschnitt „Epoche Kontext sollte uch 1ne 1IEUE Sensibilität mıt
Globalisierung: OÖkumenische Fthik und kontex- sich bringen, denn 99} wird der pluralistischen,
H elle Bihellektüre“ 145-214) ze1igt Clie Verfasse- multireligiösen un: multikulturellen Gesell-
rın verschiedenen Beispielen, dass ethisches cschaft nicht gerecht, WE Kirche sich als Ver-
Handeln 1m Öökumenischen (welt-weiten!) Kon- [reler des (Janzen versteht un: anderen dann
([exT 1nN€e ekklesiologische TIransformation m1t tolerant ‚Kaum gewähren will, Cdie ‚UNSCIC (1E-
sich bringt: „Provinzialität 1st keine Möglichkeit cellschaft mıt ihrer Kultur un: ihren Einsichten
VO  3 Kirchesein‘ (204) Entscheidend 1st der be- bereicher CL (126) Cdie Verfasserin mıt kriti-
freiungstheologisch inspirlerte Ansatz ethischer schem Blick auf einen ext der EK  T
Reflexion Uun: sO71laler PraxI1ls, „dass sich VOo  3 den Insgesamt verstehen sich Cdie „Anläufe”
cscheinbar irregulären der marginalen Realitä- Cdieses inspirierenden Buches als Ermutigung
ten AUS Clie Problematik des (Janzen erschließt“ einer befreienden, Öökumenisch veranLewortetien
(175) Der Vvierte Abschnitt „ Der Stadt und dem Uun: interkulturell versierten Orm der Tau-
FErdkreis: Ökumenische Theologie der Frauen“ bensverantwortung Uun: Cdie 1st gegenwartig
215-251) zeigt auf, inwiefern feministische uch dringend noöt1g.
Theologie für sozialethische, interkulturelle Uun: Salzburg FYTranz Gmainer-Pranzl!
missionstheologische Problemstellungen rele-
vant Ist. Finmal mehr wird deutlich ın kriti-
cscher Auseinandersetzung m1t der Gewaltge- TH  LOGISCHE AUTORENschichte des Kolonialismus, Imperialismus Uun:
kulturellen Paternalismus dass Mission VO

+  S Deıster, Bernhard: Anthropologie im Dia-„Primat des Empfangens’ eht Uun: sich konkret
als „HOren, Lernen, Abhängigsein VO  3 nde- 109 DEN Menschenbild Hel Carl Kogers un

Karl Rahner im Interdisziplinären Dialogren (235) realisiert. „Empfangen, nicht Senden zwiıischen Psychologıie un Theologıe (Inns-1st ın der missiologischen Kommunikation AUS hHrucker theologische Studien 77) Tyrolia-menschlicher Sicht WIFTF haben keine göttliche Verlag, Innsbruck-Wıen 2007 KartSicht) der erstie ESs 1st 1n€ menschliche uro 34,00 ( HF 5/,00 ISBEN U /8-3-AÄAntwort auf €s Anruf gefragt (Joh )“ 7022-28/70-5(ebd.) Im etzten Abschnitt „Lernen Unterwegs:
Leben, Glauben, Kämbpfen ‚anderswo” 253-307) Vorliegende Arbeit, Clie 1m Wiıntersemester
gibt Clie Verfasserin heitere bis nachdenkliche 2006 VO Fachbereich Katholische Theologie
Einblicke In Begegnungen und Auseinanderset- der Johannes Gutenberg-Universität Maiınz als

331

THEOLOGISCHE AUTOREN

◆ Deister, Bernhard: Anthropologie im Dia-
log. Das Menschenbild bei Carl Rogers und 
Karl Rahner im interdisziplinären Dialog 
zwischen Psychologie und Theologie (Inns-
brucker theologische Studien 77). Tyrolia-
Verlag, Innsbruck–Wien 2007. (355) Kart. 
Euro 34,00 (D, A) / CHF 57,00. ISBN 978-3-
7022-2870-5.

Vorliegende Arbeit, die im Wintersemester 
2006 vom Fachbereich Katholische Th eologie 
der Johannes Gutenberg-Universität Mainz als 

stammen zum Großteil aus der hauptamtlichen 
Tätigkeit als Referentin im Evangelischen Mis-
sionswerk in Deutschland, welche die Verfas-
serin bis 2007 ausübte, und sind fünf Th emen-
schwerpunkten zugeordnet:

„Dialog und Praxis: Europäisch-Lateiname-
rikanische Th eologie im Vollzug“ (13–87): Hier 
macht die Verfasserin den Kontext ihrer theo-
logischen Methodik deutlich: „Drei Viertel der 
Menschheit ist arm. Mehr als zwei Drittel der Ar-
men weltweit sind Frauen. Mehr als drei Viertel 
der Indigenen und Schwarzen in Lateinamerika 
sind arm. Also ist es nötig, Armut geschlechter-
perspektivisch, interkulturell und antirassistisch 
aufzuschlüsseln“ (31). Der zweite Abschnitt 
„Standort Polis: Missionstheologie als Zeitgenos-
senschaft “ (89–144) entwirft  bedenkenswerte 
Perspektiven eines Verständnisses von Mission. 
Diese hat zu tun mit der „Entwicklung einer 
ethisch-politischen Kompetenz der Christen und 
Christinnen“ (114) und ist als „Empfangen […] 
in interkulturellen Kommunikationsprozessen“ 
(115) zu verstehen. Im dritten Abschnitt „Epoche 
Globalisierung: Ökumenische Ethik und kontex-
tuelle Bibellektüre“ (145–214) zeigt die Verfasse-
rin an verschiedenen Beispielen, dass ethisches 
Handeln im ökumenischen (welt-weiten!) Kon-
text eine ekklesiologische Transformation mit 
sich bringt: „Provinzialität ist keine Möglichkeit 
von Kirchesein“ (204). Entscheidend ist der be-
freiungstheologisch inspirierte Ansatz ethischer 
Refl exion und sozialer Praxis, „dass sich von den 
scheinbar irregulären oder marginalen Realitä-
ten aus die Problematik des Ganzen erschließt“ 
(175). Der vierte Abschnitt „Der Stadt und dem 
Erdkreis: Ökumenische Th eologie der Frauen“ 
(215–251) zeigt auf, inwiefern feministische 
Th eologie für sozialethische, interkulturelle und 
missionstheologische Problemstellungen rele-
vant ist. Einmal mehr wird deutlich – in kriti-
scher Auseinandersetzung mit der Gewaltge-
schichte des Kolonialismus, Imperialismus und 
kulturellen Paternalismus –, dass Mission vom 
„Primat des Empfangens“ lebt und sich konkret 
als „Hören, Lernen, Abhängigsein von Ande-
ren“ (235) realisiert. „Empfangen, nicht Senden 
ist in der missiologischen Kommunikation aus 
menschlicher Sicht (wir haben keine göttliche 
Sicht) der erste Akt. Es ist eine menschliche 
Antwort auf Gottes Anruf gefragt (Joh 20,21f.)“ 
(ebd.). Im letzten Abschnitt „Lernen unterwegs: 
Leben, Glauben, Kämpfen ‚anderswo‘“ (253–307) 
gibt die Verfasserin heitere bis nachdenkliche 
Einblicke in Begegnungen und Auseinanderset-

zungen, die sie bei internationalen kirchlichen 
Konferenzen erlebte: auf den Cookinseln, in Pu-
erto Rico und Panama, in Brasilien und Argenti-
nien, aber genauso in Europa. „Wie schaff en und 
stärken wir politisch verantwortliche Subjekte, die 
in der Lage sind, die Zeichen der Zeit zu lesen, zu 
urteilen und zu handeln?“ (305) – so lautet letzt-
lich die Schlüsselfrage.

Die Verfasserin wollte mit ihren Beiträ-
gen „Interessierten und Fachleuten lebendige 
und konkrete Einblicke in Th emen der globa-
len Christenheit geben, zur ökumenisch-theo-
logischen Refl exion und zum Experimentieren 
mit biblischen Traditionen anregen“ (Vorwort, 
9). Dieses Vorhaben ist ihr zweifellos geglückt. 
Kompetent führt sie in weltkirchlich relevante 
Problemfelder ein, ohne den kirchlichen Kon-
text Mitteleuropas aus den Augen zu verlieren. 
Immer wieder weist sie auf die Diasporasitua-
tion des Christentums hin: „Christ sein ist Le-
ben als Minderheit – Leben als Alternative zur 
Gesellschaft “ (46). Dieser nachvolkskirchliche 
Kontext sollte auch eine neue Sensibilität mit 
sich bringen, denn „es wird der pluralistischen, 
multireligiösen und multikulturellen Gesell-
schaft  nicht gerecht, wenn Kirche sich als Ver-
treter des Ganzen versteht und anderen dann 
tolerant ‚Raum gewähren‘ will, die ‚unsere Ge-
sellschaft  mit ihrer Kultur und ihren Einsichten 
bereichern‘“ (126) – so die Verfasserin mit kriti-
schem Blick auf einen Text der EKD.

Insgesamt verstehen sich die „Anläufe“ 
dieses inspirierenden Buches als Ermutigung zu 
einer befreienden, ökumenisch verantworteten 
und interkulturell versierten Form der Glau-
bensverantwortung – und die ist gegenwärtig 
auch dringend nötig.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

Theologie Interkulturell / Theologische Autoren



3372 Theologische Autoren

Dssertation ANSCIHLOILLIIL wurde, eistet einen Theologie das „Lreign1s der Selbstmitteilung
interdisziplinären Forschungsbeitrag, der Clie Gottes“ (190) Uun: das „Menschenbild’ WESENT-
„zunehmende Überschneidung der psycholo- ich eın relationales. Menschsein bedeutet Be-
gisch-psychotherapeutischen Uun: theologisch- zogenheit ın einem dreifachen INnN: „Bezogen-
seelsorglichen Forschungs- Uun: Anwendungsbe- heit ın sich Uun: sich celbst ın den Aspekten
reiche“ (16) als „Zeichen der Zeit“ erns! nımmt. VOoO  3 Geist/Seele un: Leib/Materie, Bezogenheit
Der Verfasser, der Theologie und Psychologie auf ott Uun: Bezogenheit auf Cdie 1ı1tmen-
cstudiert hat Uun: durch seINe pastorale Uun: PSY- cschen“ (211) Das Zielbild des Menschseins 1st
chologische Berufspraxis vielseitige Erfahrungen dementsprechend als „Einheit des Menschen
aufweist, sah sich durch den Mangel eiInem mıt ott ın der hypostatischen Union (229)
echten Dialog zwischen Theologie Uun: Psycho- begreifen, WIE der Verfasser ın Aufnahme
logie herausgefordert, einer Vermittlung die- eINes Rahnerschen Gedankens betont. e AÄAn-
CT „ZwWeIl Welte:  n  ‚6C (ebd.) beizutragen. ESs geht nahme der Selbstmitteilung Gottes, Cdie jedem
ın dieser Studie einen Vergleich des Men- Menschen angeboten 1st, 1st ın ESUS C'hristus
cschenbildes bei WE] einflussreichen Denkern ‚einmalig Uun: unwiderruflich geschichtlich
des Jahrhunderts: arl Kogers), wirklich geworden (ebd.) Ungeklärt bleibt ın

diesem Rahner- Teil das Verständnis VO  3 „Lran-Hauptbegründer eINeESs humanıistischen und PEI-
SONZentrierten Zugangs ın der Psychologie und szendental”, das manchen tellen empirische
Psychotherapie, und arl Rahner), ONnNnotatıonen aufweist: Was 1st 1nN€ „alltäg-
kxponent eINeESs transzendentaltheologischen liche transzendentale Erfahrung Gottes“ (228)
Ansatzes. Beiden Denkern, Clie „für 1nN€e anth- bzw. Cdie „Bedeutung der gelstigen Vollzüge als
ropologische Wende estehen (22) 1st ın dieser transzendentaler Ebene des Menschseins“
Studie 1nN€e ausführliche Auseinandersetzung g- (255)? uch Cdie Aussage, „Entfremdung als 1ne
widmet. transzendentale Bestimmung des Menschen

Der personzentrierte Ansatz VO  3 Kogers (280) verstehen, 1st missverständlich.
1st ın kKlarer Abgrenzung ZuUu!r Psychoanalyse e „Perspektive grundlegender Bezogen-
Freuds Uun: dem Behaviorismus kinners (vgl heit“ (244) hebht der Verfasser 1m drittenlder

Arbeit als zentrale (Gemeinsamkeit hervor. SO-70f., 93) VOoO  3 einer zutiefst optimistischen AÄAn-
thropologie gepragt, geht Iso davon AaUS, „dass :;ohl das psychotherapeutische Konzept Rogers
der Mensch als eın ın selnNer altur positives, als uch der transzendentaltheologische Ansatz
vertrauenswürdiges un: selbstverantwortliches Rahners das stellt 1ne weltere Konvergenz
Wesen betrachtet wird un: dass der Klient 1ın Car gehen davon AaUS, dass „die Störung bzw.
der Iherapie eın gleichwertiger Partner des Gefährdetheit des Menschen gegenüber selnen
Iherapeuten Uun: nicht Objekt un: 1el X}  1 - Entwicklungsmöglichkeiten nicht das primare
tengesteuerter Interventionen ist  66 (75f1.) Das Wesensmerkmal ist  66 (245) IDER heißt: Kogers
Zielbild des Menschseins stellt nach Kogers Uun: Rahner treflen sich ın der Grundannah-
Cdie „fully functioning person” dar, Clie folgende einer optimistischen Anthropologie, deren
C'harakteristik aufweist: „die konstruktive raft Zielbild „der uneingeschränkt beziehungsfähi-
der dem Menschen innewohnenden Aktuali- Mensch“ (300) bildet. DIiese positive Sicht
sierungstendenz, Cdie sich ın der 508 We1ls- des Menschen findet natürlich nicht ungeteilte
heit des Urganismus als wesentlicher Entschei- Zustimmung un: entrinnt, wWw1Ie der Verfasser
dungs- un: Orientierungshilfe des Menschen anmerkt, nicht lImmer der „Gefahr eINes idea-
ausdrückt, SeE1INE Bezogenheit auf 1ı1tmen- lisierenden, den Gegebenheiten der konkreten
schen Uun: Clie Eingebundenheit ın gelingende Lebenssituation nicht gerecht werdenden Ye1-
menschliche Gemeinschaft Uun: SeE1INE Oftenheit heitsbegriffes‘ (302) e eigentliche Heraus-
für Cdie jeweils aktuelle Erfahrung selner celhbst forderung besteht schlussendlich darin, dem
un: der selner Umwelt  66 135f.). Menschen ,5 eINnem gelingenden Uun: erfüllten

Der transzendentaltheologische Ansatz Leben (316) verhelfen, Uun: dazu kann eın
Rahners hängt WI1IE der Verfasser VOT allem gelingender Dialog zwischen Psychologie un:
VOoO „Grundkurs des Glaubens“ her aufzeigt Theologie Entscheidendes beitragen. Miıt Cieser
miıt der grundsätzlichen „Vorgegebenheit des Arbeit 1st 1ne Verbindung VOoO  3 Diskursen SC-
Subjektes” (161) JIL.  J1, sowohl ın selnen lungen, Clie ın der üblichen Wahrnehmung oft
FEFrkenntnisstrukturen als uch ın selner Tau- neben-, Ja gegeneinander estehen.
benserfahrung. Der Mensch 1st ın Rahners Salzburg FYTranz Gmainer-Pranzl!

332

Dissertation angenommen wurde, leistet einen 
interdisziplinären Forschungsbeitrag, der die 
„zunehmende Überschneidung der psycholo-
gisch-psychotherapeutischen und theologisch-
seelsorglichen Forschungs- und Anwendungsbe-
reiche“ (16) als „Zeichen der Zeit“ ernst nimmt. 
Der Verfasser, der Th eologie und Psychologie 
studiert hat und durch seine pastorale und psy-
chologische Berufspraxis vielseitige Erfahrungen 
aufweist, sah sich durch den Mangel an einem 
echten Dialog zwischen Th eologie und Psycho-
logie herausgefordert, zu einer Vermittlung die-
ser „zwei Welten“ (ebd.) beizutragen. Es geht 
in dieser Studie um einen Vergleich des Men-
schenbildes bei zwei einfl ussreichen Denkern 
des 20. Jahrhunderts: Carl Rogers (1902–1987), 
Hauptbegründer eines humanistischen und per-
sonzentrierten Zugangs in der Psychologie und 
Psychotherapie, und Karl Rahner (1904–1984), 
Exponent eines transzendentaltheologischen 
Ansatzes. Beiden Denkern, die „für eine anth-
ropologische Wende stehen“ (22), ist in dieser 
Studie eine ausführliche Auseinandersetzung ge-
widmet.

Der personzentrierte Ansatz von Rogers 
ist – in klarer Abgrenzung zur Psychoanalyse 
Freuds und dem Behaviorismus Skinners (vgl. 
70f., 93) – von einer zutiefst optimistischen An-
thropologie geprägt, geht also davon aus, „dass 
der Mensch als ein in seiner Natur positives, 
vertrauenswürdiges und selbstverantwortliches 
Wesen betrachtet wird und dass der Klient in 
der Th erapie ein gleichwertiger Partner des 
Th erapeuten und nicht Objekt und Ziel exper-
tengesteuerter Interventionen ist“ (75f.). Das 
Zielbild des Menschseins stellt nach Rogers 
die „fully functioning person“ dar, die folgende 
Charakteristik aufweist: „die konstruktive Kraft  
der dem Menschen innewohnenden Aktuali-
sierungstendenz, die sich u. a. in der sog. Weis-
heit des Organismus als wesentlicher Entschei-
dungs- und Orientierungshilfe des Menschen 
ausdrückt, seine Bezogenheit auf Mitmen-
schen und die Eingebundenheit in gelingende 
menschliche Gemeinschaft  und seine Off enheit 
für die jeweils aktuelle Erfahrung – seiner selbst 
und der seiner Umwelt“ (135f.).

Der transzendentaltheologische Ansatz 
Rahners hängt – wie der Verfasser vor allem 
vom „Grundkurs des Glaubens“ her aufzeigt – 
mit der grundsätzlichen „Vorgegebenheit des 
Subjektes“ (161) zusammen, sowohl in seinen 
Erkenntnisstrukturen als auch in seiner Glau-
benserfahrung. Der Mensch ist in Rahners 

Th eologie das „Ereignis der Selbstmitteilung 
Gottes“ (190), und das „Menschenbild“ wesent-
lich ein relationales. Menschsein bedeutet Be-
zogenheit in einem dreifachen Sinn: „Bezogen-
heit in sich und zu sich selbst in den Aspekten 
von Geist/Seele und Leib/Materie, Bezogenheit 
auf Gott und Bezogenheit auf die Mitmen-
schen“ (211). Das Zielbild des Menschseins ist 
dementsprechend als „Einheit des Menschen 
mit Gott in der hypostatischen Union“ (229) 
zu begreifen, wie der Verfasser in Aufnahme 
eines Rahnerschen Gedankens betont. Die An-
nahme der Selbstmitteilung Gottes, die jedem 
Menschen angeboten ist, ist in Jesus Christus 
„einmalig und unwiderrufl ich geschichtlich 
wirklich geworden“ (ebd.). – Ungeklärt bleibt in 
diesem Rahner-Teil das Verständnis von „tran-
szendental“, das an manchen Stellen empirische 
Konnotationen aufweist: Was ist eine „alltäg-
liche transzendentale Erfahrung Gottes“ (228) 
bzw. die „Bedeutung der geistigen Vollzüge als 
transzendentaler […] Ebene des Menschseins“ 
(255)? Auch die Aussage, „Entfremdung als eine 
transzendentale Bestimmung des Menschen“ 
(280) zu verstehen, ist missverständlich.

Die „Perspektive grundlegender Bezogen-
heit“ (244) hebt der Verfasser im dritten Teil der 
Arbeit als zentrale Gemeinsamkeit hervor. So-
wohl das psychotherapeutische Konzept Rogers’ 
als auch der transzendentaltheologische Ansatz 
Rahners – das stellt eine weitere Konvergenz 
dar – gehen davon aus, dass „die Störung bzw. 
Gefährdetheit des Menschen gegenüber seinen 
Entwicklungsmöglichkeiten nicht das primäre 
Wesensmerkmal ist“ (245). Das heißt: Rogers 
und Rahner treff en sich in der Grundannah-
me einer optimistischen Anthropologie, deren 
Zielbild „der uneingeschränkt beziehungsfähi-
ge Mensch“ (300) bildet. Diese positive Sicht 
des Menschen fi ndet natürlich nicht ungeteilte 
Zustimmung und entrinnt, wie der Verfasser 
anmerkt, nicht immer der „Gefahr eines idea-
lisierenden, den Gegebenheiten der konkreten 
Lebenssituation nicht gerecht werdenden Frei-
heitsbegriff es“ (302). Die eigentliche Heraus-
forderung besteht schlussendlich darin, dem 
Menschen „zu einem gelingenden und erfüllten 
Leben“ (316) zu verhelfen, und dazu kann ein 
gelingender Dialog zwischen Psychologie und 
Th eologie Entscheidendes beitragen. Mit dieser 
Arbeit ist eine Verbindung von Diskursen ge-
lungen, die in der üblichen Wahrnehmung oft  
neben-, ja gegeneinander stehen.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

Theologische Autoren


