Theologie Interkulturell / Theologische Autoren

331

stammen zum Grof3teil aus der hauptamtlichen
Titigkeit als Referentin im Evangelischen Mis-
sionswerk in Deutschland, welche die Verfas-
serin bis 2007 ausiibte, und sind fiinf Themen-
schwerpunkten zugeordnet:

»Dialog und Praxis: Europdisch-Lateiname-
rikanische Theologie im Vollzug“ (13-87): Hier
macht die Verfasserin den Kontext ihrer theo-
logischen Methodik deutlich: ,,Drei Viertel der
Menschheit ist arm. Mehr als zwei Drittel der Ar-
men weltweit sind Frauen. Mehr als drei Viertel
der Indigenen und Schwarzen in Lateinamerika
sind arm. Also ist es notig, Armut geschlechter-
perspektivisch, interkulturell und antirassistisch
aufzuschliisseln (31). Der zweite Abschnitt
»Standort Polis: Missionstheologie als Zeitgenos-
senschaft (89-144) entwirft bedenkenswerte
Perspektiven eines Verstdndnisses von Mission.
Diese hat zu tun mit der ,Entwicklung einer
ethisch-politischen Kompetenz der Christen und
Christinnen (114) und ist als ,,Empfangen [...]
in interkulturellen Kommunikationsprozessen®
(115) zu verstehen. Im dritten Abschnitt ,,Epoche
Globalisierung: Okumenische Ethik und kontex-
tuelle Bibellektiire* (145-214) zeigt die Verfasse-
rin an verschiedenen Beispielen, dass ethisches
Handeln im 6kumenischen (welt-weiten!) Kon-
text eine ekklesiologische Transformation mit
sich bringt: ,,Provinzialitit ist keine Moglichkeit
von Kirchesein“ (204). Entscheidend ist der be-
freiungstheologisch inspirierte Ansatz ethischer
Reflexion und sozialer Praxis, ,,dass sich von den
scheinbar irreguldren oder marginalen Realitd-
ten aus die Problematik des Ganzen erschlief3t*
(175). Der vierte Abschnitt ,,Der Stadt und dem
Erdkreis: Okumenische Theologie der Frauen®
(215-251) zeigt auf, inwiefern feministische
Theologie fiir sozialethische, interkulturelle und
missionstheologische Problemstellungen rele-
vant ist. Einmal mehr wird deutlich - in kriti-
scher Auseinandersetzung mit der Gewaltge-
schichte des Kolonialismus, Imperialismus und
kulturellen Paternalismus -, dass Mission vom
»Primat des Empfangens“ lebt und sich konkret
als ,Horen, Lernen, Abhdngigsein von Ande-
ren (235) realisiert. ,Empfangen, nicht Senden
ist in der missiologischen Kommunikation aus
menschlicher Sicht (wir haben keine gottliche
Sicht) der erste Akt. Es ist eine menschliche
Antwort auf Gottes Anruf gefragt (Joh 20,21f.)“
(ebd.). Im letzten Abschnitt ,,Lernen unterwegs:
Leben, Glauben, Kiampfen ,anderswo (253-307)
gibt die Verfasserin heitere bis nachdenkliche
Einblicke in Begegnungen und Auseinanderset-

zungen, die sie bei internationalen kirchlichen
Konferenzen erlebte: auf den Cookinseln, in Pu-
erto Rico und Panama, in Brasilien und Argenti-
nien, aber genauso in Europa. ,Wie schaffen und
starken wir politisch verantwortliche Subjekte, die
in der Lage sind, die Zeichen der Zeit zu lesen, zu
urteilen und zu handeln?“ (305) - so lautet letzt-
lich die Schliisselfrage.

Die Verfasserin wollte mit ihren Beitra-
gen ,Interessierten und Fachleuten lebendige
und konkrete Einblicke in Themen der globa-
len Christenheit geben, zur 6kumenisch-theo-
logischen Reflexion und zum Experimentieren
mit biblischen Traditionen anregen“ (Vorwort,
9). Dieses Vorhaben ist ihr zweifellos gegliickt.
Kompetent fiihrt sie in weltkirchlich relevante
Problemfelder ein, ohne den kirchlichen Kon-
text Mitteleuropas aus den Augen zu verlieren.
Immer wieder weist sie auf die Diasporasitua-
tion des Christentums hin: ,,Christ sein ist Le-
ben als Minderheit — Leben als Alternative zur
Gesellschaft (46). Dieser nachvolkskirchliche
Kontext sollte auch eine neue Sensibilitait mit
sich bringen, denn ,.es wird der pluralistischen,
multireligiosen und multikulturellen Gesell-
schaft nicht gerecht, wenn Kirche sich als Ver-
treter des Ganzen versteht und anderen dann
tolerant ,Raum gewéhren' will, die ,unsere Ge-
sellschaft mit ihrer Kultur und ihren Einsichten
bereichern® (126) — so die Verfasserin mit kriti-
schem Blick auf einen Text der EKD.

Insgesamt verstehen sich die ,Anldufe®
dieses inspirierenden Buches als Ermutigung zu
einer befreienden, dkumenisch verantworteten
und interkulturell versierten Form der Glau-
bensverantwortung - und die ist gegenwirtig
auch dringend nétig.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

THEOLOGISCHE AUTOREN

# Deister, Bernhard: Anthropologie im Dia-
log. Das Menschenbild bei Carl Rogers und
Karl Rahner im interdisziplindren Dialog
zwischen Psychologie und Theologie (Inns-
brucker theologische Studien 77). Tyrolia-
Verlag, Innsbruck-Wien 2007. (355) Kart.
Euro 34,00 (D, A) / CHF 57,00. ISBN 978-3-
7022-2870-5.

Vorliegende Arbeit, die im Wintersemester
2006 vom Fachbereich Katholische Theologie
der Johannes Gutenberg-Universitit Mainz als



332

Theologische Autoren

Dissertation angenommen wurde, leistet einen
interdisziplindren Forschungsbeitrag, der die
»zunehmende Uberschneidung der psycholo-
gisch-psychotherapeutischen und theologisch-
seelsorglichen Forschungs- und Anwendungsbe-
reiche” (16) als ,,Zeichen der Zeit“ ernst nimmt.
Der Verfasser, der Theologie und Psychologie
studiert hat und durch seine pastorale und psy-
chologische Berufspraxis vielseitige Erfahrungen
aufweist, sah sich durch den Mangel an einem
echten Dialog zwischen Theologie und Psycho-
logie herausgefordert, zu einer Vermittlung die-
ser ,zwei Welten“ (ebd.) beizutragen. Es geht
in dieser Studie um einen Vergleich des Men-
schenbildes bei zwei einflussreichen Denkern
des 20. Jahrhunderts: Carl Rogers (1902-1987),
Hauptbegriinder eines humanistischen und per-
sonzentrierten Zugangs in der Psychologie und
Psychotherapie, und Karl Rahner (1904-1984),
Exponent eines transzendentaltheologischen
Ansatzes. Beiden Denkern, die ,fiir eine anth-
ropologische Wende stehen (22), ist in dieser
Studie eine ausfiithrliche Auseinandersetzung ge-
widmet.

Der personzentrierte Ansatz von Rogers
ist — in klarer Abgrenzung zur Psychoanalyse
Freuds und dem Behaviorismus Skinners (vgl.
70f., 93) - von einer zutiefst optimistischen An-
thropologie geprigt, geht also davon aus, ,dass
der Mensch als ein in seiner Natur positives,
vertrauenswiirdiges und selbstverantwortliches
Wesen betrachtet wird und dass der Klient in
der Therapie ein gleichwertiger Partner des
Therapeuten und nicht Objekt und Ziel exper-
tengesteuerter Interventionen ist“ (75f.). Das
Zielbild des Menschseins stellt nach Rogers
die ,fully functioning person“ dar, die folgende
Charakteristik aufweist: ,,die konstruktive Kraft
der dem Menschen innewohnenden Aktuali-
sierungstendenz, die sich u. a. in der sog. Weis-
heit des Organismus als wesentlicher Entschei-
dungs- und Orientierungshilfe des Menschen
ausdriickt, seine Bezogenheit auf Mitmen-
schen und die Eingebundenheit in gelingende
menschliche Gemeinschaft und seine Offenheit
fiir die jeweils aktuelle Erfahrung — seiner selbst
und der seiner Umwelt“ (135f.).

Der transzendentaltheologische Ansatz
Rahners hiangt - wie der Verfasser vor allem
vom ,,Grundkurs des Glaubens® her aufzeigt —
mit der grundsitzlichen ,Vorgegebenheit des
Subjektes“ (161) zusammen, sowohl in seinen
Erkenntnisstrukturen als auch in seiner Glau-
benserfahrung. Der Mensch ist in Rahners

Theologie das ,Ereignis der Selbstmitteilung
Gottes“ (190), und das ,,Menschenbild wesent-
lich ein relationales. Menschsein bedeutet Be-
zogenheit in einem dreifachen Sinn: ,,Bezogen-
heit in sich und zu sich selbst in den Aspekten
von Geist/Seele und Leib/Materie, Bezogenheit
auf Gott und Bezogenheit auf die Mitmen-
schen (211). Das Zielbild des Menschseins ist
dementsprechend als ,,Einheit des Menschen
mit Gott in der hypostatischen Union“ (229)
zu begreifen, wie der Verfasser in Aufnahme
eines Rahnerschen Gedankens betont. Die An-
nahme der Selbstmitteilung Gottes, die jedem
Menschen angeboten ist, ist in Jesus Christus
»einmalig und unwiderruflich geschichtlich
wirklich geworden® (ebd.). - Ungeklért bleibt in
diesem Rahner-Teil das Verstindnis von ,tran-
szendental®, das an manchen Stellen empirische
Konnotationen aufweist: Was ist eine ,alltdg-
liche transzendentale Erfahrung Gottes“ (228)
bzw. die ,,Bedeutung der geistigen Vollziige als
transzendentaler [...] Ebene des Menschseins“
(255)? Auch die Aussage, ,,Entfremdung als eine
transzendentale Bestimmung des Menschen®
(280) zu verstehen, ist missverstindlich.

Die ,,Perspektive grundlegender Bezogen-
heit* (244) hebt der Verfasser im dritten Teil der
Arbeit als zentrale Gemeinsamkeit hervor. So-
wohl das psychotherapeutische Konzept Rogers’
als auch der transzendentaltheologische Ansatz
Rahners - das stellt eine weitere Konvergenz
dar - gehen davon aus, dass ,die Stérung bzw.
Gefdhrdetheit des Menschen gegeniiber seinen
Entwicklungsmoglichkeiten nicht das primire
Wesensmerkmal ist“ (245). Das heif$t: Rogers
und Rahner treffen sich in der Grundannah-
me einer optimistischen Anthropologie, deren
Zielbild ,,der uneingeschrinkt beziehungsfahi-
ge Mensch (300) bildet. Diese positive Sicht
des Menschen findet natiirlich nicht ungeteilte
Zustimmung und entrinnt, wie der Verfasser
anmerkt, nicht immer der ,,Gefahr eines idea-
lisierenden, den Gegebenheiten der konkreten
Lebenssituation nicht gerecht werdenden Frei-
heitsbegriffes“ (302). Die eigentliche Heraus-
forderung besteht schlussendlich darin, dem
Menschen ,,zu einem gelingenden und erfiillten
Leben® (316) zu verhelfen, und dazu kann ein
gelingender Dialog zwischen Psychologie und
Theologie Entscheidendes beitragen. Mit dieser
Arbeit ist eine Verbindung von Diskursen ge-
lungen, die in der iiblichen Wahrnehmung oft
neben-, ja gegeneinander stehen.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl



