ThPQ 157 (2009) 369-378

369

Sigrid Muller

Geben und Nehmen

¢ Wenn Nichstenliebe das Markenzeichen christlicher Ethik ist und diese
nach dem biblischen Zeugnis nicht nur mit der Selbstliebe im Gleichklang
stehen (vgl Lev 19,18; Mk 12,29-31 par), sondern auch in der Gottesliebe
verwurzelt sein soll, dann scheint alles gesagt zu sein, was fiir eine christ-
liche Lebensfithrung wichtig ist. Verschriankt man jedoch diesen Grundsatz
- wie es die Autorin in ihrem spannenden Aufsatz macht - mit der Hand-
lungsregel, Geben sei seliger als Nehmen, dann erkennt man sofort, dass
der genannte Gleichklang von Selbstliebe und Nichstenliebe eine Heraus-
forderung darstellt und einen entscheidenden Beitrag fiir ein gelungenes

Leben leistet. (Redaktion)

»Geben ist seliger denn nehmen’, haben
vermutlich einige Generationen von Chris-
tinnen und Christen einander weitergege-
ben. Eigene Bediirfnisse zuriicknehmen
konnen, sie denen anderer unterzuord-
nen, das waren Tugenden, die im Sinn von
Pflichten gelehrt wurden. Heute scheint
ein solcher Leitspruch nicht mehr zeit-
gemif3, und zwar nicht deshalb, weil man
angesichts zentraler Schlagworte wie ,,Ego-
Trip“ und ,, Ich-AG* unsere Gesellschaft als
egoistisch charakterisieren oder ihr man-
gelnde Grof3ziigigkeit und Spendenfreude
nachsagen konnte. Vielmehr hat die leid-
volle Erfahrung, dass solche Regeln, wenn
sie selektiv weitervermittelt werden, zur
Unterdriickung legitimer Bediirfnisse fiih-
ren und so dem Leben schaden kénnen,
zu einer entsprechenden Skepsis gefiihrt.
Man denke an Familien, in denen immer
nur eine Person zuriicksteckt, oder an vie-
le in der Pastoral oder der sozialen Arbeit
tatige Menschen, die aufgrund mangelnder
Riicksicht auf sich selbst mit Symptomen
eines Burnouts zu kimpfen haben.

Ist der Vorrang des Gebens vor dem
Nehmen vielleicht doch nicht ein Marken-
zeichen christlicher Lebenskunst? Und an-
dererseits: Ist nicht die titige Zuwendung
zum Nachsten so zentral fiir das Christen-
tum, dass man es gar nicht wagen sollte, den
Vorrang des Gebens vor dem Nehmen in
Frage zu stellen? Ein Blick in die Geschichte
kann freilich zu einer ersten Uberraschung
fihren: Gegeniiber der langen Tradition, in
der die Gottesliebe im Mittelpunkt theolo-
gisch-ethischen Nachdenkens stand, macht
sich die im 18. Jahrhundert anbahnende
Hervorhebung der Néchstenliebe als eine
erst ,junge“ Entwicklung aus. Ist die Her-
vorhebung des Gebens, was uns als gute
christliche Tradition erscheint, vielleicht gar
nicht so verankert, wie wir das glauben?"

1 Die Verbindung von Nachsten-
liebe und Selbstliebe in der Bibel

Die Frage, wie sich Geben und Nehmen im
Christentum zueinander verhalten sollen,

U Darlene Fozard Weaver, Self Love and Christian Ethics, Cambridge 2002, 44-45.



370

Miiller / Geben und Nehmen

fithrt uns zur biblischen Wurzel der Hin-
wendung zum Anderen, zum Gebot der
Nichstenliebe. Dabei zeigt sich, dass dieses
Gebot mit vielen Fragen verbunden ist: Be-
steht Nédchstenliebe vor allem im Schenken
materieller Giiter oder in einer bestimm-
ten Einstellung zu und in Gefiihlen fiir die
Anderen? Wie ist das Verhaltnis von Got-
tesliebe, Néchstenliebe und Selbstliebe zu
sehen? Gibt es einen Primat der Néchsten-
liebe? Und gibt es iiberhaupt ein Gebot der
Selbstliebe?

Im Alten Testament findet sich kein
eigenes Gebot der Selbstliebe, und das der
Nichstenliebe bezog sich in seinem histo-
rischen Kontext auf die Gruppe gleichge-
stellter Juden im Exil. Es war zur damaligen
Zeit nicht universal zu verstehen.? Dennoch
stehen Selbstliebe und Nichstenliebe in den
alttestamentlichen Texten nicht in Konkur-
renz, sondern sind im Gegenteil meist nur
in Kombination zu verstehen. Wer eine
rechte Liebe zu einem anderen Menschen
hat, hat in der Regel auch eine rechte Liebe
zu sich selbst; wer zerstorerisch gegeniiber
anderen wirkt, wirkt auch auf sich selbst
zerstorerisch. Der Hinweis auf Lev 19,18
»Riche dich nicht, und trage den Séhnen
deines Volkes nicht nach, sondern liebe dei-
nen Nichsten wie dich selbst. Ich bin Jahwe*
verweist auf den fiir selbstverstandlich ge-

haltenen Selbstbezug des Menschen als
Vorbild fiir die Ndchstenliebe. Erst in ande-
ren Kontexten erfihrt man, wie Selbst- und
Nichstenliebe inhaltlich aussehen kann,
dass sie ,,nicht nur tdtige, sondern auch ge-
fihlsmaige Zuwendung® bedeutet.?

Im Neuen Testament findet durch die
Bildung des Doppelgebots der Gottes- und
Néchstenliebe in den synoptischen Evan-
gelien (Mk 12,29ff; Mt 22,371f,; Lk 10,27)
eine Weiterentwicklung statt. Paulus er-
wihnt das Doppelgebot noch nicht. Erst
in den Text des Markusevangeliums ging
es ein, vermutlich aufgrund der Rezeption
einer jiidisch-hellenistischen Schrift, der
Testamente der Zwolf Patriarchen®: ,Da-
rum sollst du den Herrn, deinen Gott, lie-
ben mit ganzem Herzen und ganzer Seele,
mit all deinen Gedanken und deiner Kraft.
Als zweites kommt hinzu: Du sollst deinen
Néchsten lieben wie dich selbst. Kein ande-
res Gebot ist grofler als diese beiden® (Mk
12,291f.). Matthaus fiillt das Néchstenliebe-
gebot inhaltlich im Sinne von Vergeltungs-
verzicht und von Barmherzigkeit, d. h. dem
Teilen des eigenen Besitzes mit den Armen.
Das Verstindnis dessen, wer der Nachste
ist, wird dabei ausgeweitet: Nicht nur der
Gleichgestellte im eigenen Volk, sondern
sogar der Feind gehort dazu (Mt 5,38-42).
Bei Lukas wird das Gebot der Néchstenlie-

Auch als oberstes Prinzip konnte die Nachstenliebe nicht gelten, weil sonst die Gleichwertigkeit

aller Gesetze in der Tora nicht gewahrt worden wire: Michael Ebersohn, Das Nachstenliebegebot
in der synoptischen Tradition (Marburger Theologische Studien 37), Marburg 1993, 248 u. 250.

Monika Hoffmann, Selbstliebe. Ein grundlegendes Prinzip von Ethos (Abhandlungen zur Philo-

sophie, Psychologie, Soziologie der Religion und Okumenik, N.E Nr. 50), Paderborn u.a. 2002,

109.

4 M. Ebersohn, Das Nichstenliebegebot (s. Anm. 2), 252-253 verweist darauf, dass bei Mk Dtn
6,5 und Lev 19.18 nicht wortlich zitiert werden. In welcher Weise das Doppelgebot auf Jesus
zurtickgefithrt werden kann, wird daher diskutiert. Ebersohn vertritt die These, dass Markus
insofern eine Jesuanische Tradition aufgriff, als ein Einzelgebot aus der Tora herausgenommen
und als Zitat iber die anderen gestellt werden konnte (wie auch in Rém 13,9 und Gal 5,14); dass
das Doppelgebot wahrscheinlich auf Jesus selbst zurtickzufithren ist, vertreten Rudolf Pesch, Das
Markusevangelium II. Teil (HThK), Freiburg i. Br. 1977, 247, und Josef Ernst, Das Evangelium

nach Lukas (RNT), Regensburg 1977, 346.



Miiller / Geben und Nehmen

371

be in Verbindung mit der Erzdhlung vom
Barmherzigen Samariter so konkretisiert,
dass ,,die barmherzige Hilfe am Notleiden-
den ohne Ansehen der Person” zum Kern
des Gebotes wird.” Dadurch erfihrt das Ge-
bot eine Universalisierung im Geltungsbe-
reich, es schlief3t alle Menschen ein. Ist also
Geben doch seliger als Nehmen, wenn wir
die neutestamentlichen Texte betrachten?
Diese Schlussfolgerung zu ziehen hie-
e jedoch, zwei wesentliche Aspekte auch
der biblischen Befunde zu vernachldssigen:
die Verkniipfung der Néchstenliebe mit der
natiirlichen Selbstliebe und die Verwurze-
lung der Nichstenliebe in der Gottesliebe.

2 Der natirliche Ausgleich
von Geben und Nehmen

Auf die Bedeutung der Gleichrangigkeit
von Nachsten- und Selbstliebe macht Udo
Zelinka aufmerksam und vergleicht das
Gebot der Nachstenliebe mit der Goldenen
Regel: ,,Ebenso wie die Goldene Regel for-
dert auch das Gebot der Néchstenliebe eine
Handlungsmaxime, die sich vom Unpartei-
lichkeitsgedanken leiten lasst. Dabei schrei-
ben beide Formeln einen fiktiven Positions-
wechsel verbindlich vor, der zum einen die
Uberpriifung von Eigeninteressen auf ihre
Berechtigung ermdglicht, zum anderen die
Eigeninteressen des Individuums in Rela-
tion zu den Interessen anderer bringt.“®

In diesem Sinne hatte Gerfried W.
Hunold auf den anthropologischen Regel-
kreis des Umgangs des Menschen mit sich
und anderen verwiesen: Auf eine Phase

5 M. Hoffmann, Selbstliebe (s. Anm. 3), 254.
6

des Strebens nach Erfiillung eigener Be-
diirfnisse (Instrumentalisierung) folgt der
Versuch des Ausgleichs mit einer Vielzahl
von Bediirfnissen und Erwartungen, die
andere an die eigene Person haben (Arran-
gierung). Der gelingende Umgang mit die-
sen Anspriichen liegt in der Annahme der
eigenen Person begriindet (Affirmierung).
Wihrend die Erfilllung der eigenen und
der fremden Bediirfnisse auf einen Aus-
gleich abzielt, bei dem Selbst- und Néchs-
tenliebe getrennt sind, jedoch in gleicher
Berechtigung nebeneinander stehen, ver-
weist die Selbstannahme auf soziale Pro-
zesse, in denen diese positive Einstellung
ermoglicht wird, also bereits auf ein Inei-
nander von Geben und Nehmen.”

Wenn aber die Bewegungen der Selbst-
und Nichstenliebe als etwas von der Natur
Vorgegebenes zu betrachten sind, als na-
tiirliche Regungen, die im Idealfall immer
wieder zum Ausgleich kommen, braucht es
dann tiberhaupt ein Gebot der Selbst- und
Nichstenliebe? Jedenfalls wire in diesem
Fall eine Handlungsregel wie ,Geben ist
seliger denn nehmen® anthropologisch ge-
sehen falsch, weil sie der Notwendigkeit
des Ausgleichs nicht gerecht wiirde, und
sie diirfte dann auch nicht als christliche
Regel angesehen werden.

3 Der moralische Vorrang
der Nachstenliebe

Tatsichlich hangt nun also viel davon ab,
wie wir diese Selbstliebe verstehen. Wenn
wir Selbstliebe so verstehen, dass es sich bei

Udo Zelinka, Normativitat der Natur — Natur der Normativitit. Eine interdisziplindre Studie zur

Frage der Genese und Funktion von Normen (SThE 57), Freiburg/Schweiz 1994, 214.

Gerfried W. Hunold, Identititstheorie: Die sittliche Struktur des Individuellen im Sozialen, in:

Anselm Hertz u.a. (Hg.), Handbuch der christlichen Ethik I, Freiburg-Basel-Wien 1993, 177-

195, hier 191-195.



372

Miiller / Geben und Nehmen

ihr um ein natiirliches Streben jedes Men-
schen nach eigener Gliickseligkeit handelt,
dann ist es, wie Immanuel Kant hervorhebt,
unsinnig, Selbstliebe als sittliche Pflicht zu
verstehen: Etwas, was man von Natur aus
erstrebt, kann (und braucht) man nicht zu-
gleich in einem Gebot als Pflicht formulie-
ren. In den Bereich der moralischen Pflicht
fallt allein das Streben nach der eigenen
sittlichen Vollkommenbheit. Selbstliebe in
diesem Sinne wiirde bedeuten, sich als sitt-
liches Wesen ernst nehmen und im Guten
wachsen zu wollen. Wie Kant das Streben
nach personlicher sittlicher Vollkommen-
heit inhaltlich damit verkntipft, dass man
sich fir die Gliickseligkeit der anderen
Menschen einsetzt — die Kant zunichst in
Sorge um deren physisches Wohl versteht —,
so konnte man also die Selbstliebe in die-
sem zweiten, ethischen Sinn, mit der inhalt-
lichen Erfiillung des Gebots der Néchsten-
liebe verkniipfen. Die Haltung des ,,Gebens*
wire es dann, sich selbst die Gliickseligkeit
der anderen Menschen als Zweck zueigen
zu machen, also sich ohne Hoffnung auf
Gegenleistung aus eigener Uberzeugung
fir das Wohl der Anderen einzusetzen.
Freilich sieht Kant auch die Grenzen:
Als Einschriankung bleibt erhalten, dass
man das vom anderen Menschen konkret
angestrebte Gliick selbst auch fiir Gliick
halten muss, d. h. wenn nach meinem eige-
nen Urteil das Gliicksstreben des Anderen
unverantwortlich ist, muss ich es nicht be-
fordern.® Zudem ist es nicht einfach, Gren-
zen anzugeben, wie viel Unterstiitzung der
Andere braucht, um die wahren Bediirfnis-
se zu befriedigen. Konnte diese Unterstiit-
zung nur durch Verzicht auf eigene drin-

gende (physische) Bediirfnisse geleistet
werden, dann wiirde das nach Kant einen
inneren Widerspruch implizieren: ,Denn
mit Aufopferung seiner eigenen Gliickse-
ligkeit (seiner wahren Bediirfnisse) Ande-
rer ihre zu beférdern, wiirde eine an sich
selbst widerstreitende Maxime sein, wenn
man sie zum allgemeinen Gesetz machte.”
Kant folgert daraus, dass diese Pflicht nur
eine weite sein konne und dass es unmog-
lich sei, bestimmte Grenzen anzugeben,
wie weit das Schenken ohne Hoffnung auf
Wiedervergeltung gehen konne. Wahre
Bediirfnisse naher zu bestimmen, so meint
er, muss jedem personlich tiberlassen blei-
ben.” Nach Kant wire also Geben seliger
denn nehmen, weil sich im Geben, in der
Sorge um den Anderen, der Gebende um
seine sittliche Vervollkommnung bemiiht.
Das Nehmen ist freilich vollig berechtigt,
weil das Streben nach physischem Wohl-
ergehen zu jedem Menschen gehort und
befriedigt werden muss, doch ist es im
Rang auf der tieferen Ebene der natiirli-
chen, physischen Bediirfnisse anzusiedeln.

4 Nehmen als Voraussetzung
fir das Geben

Entwicklungspsychologisch gesehen geht
freilich die Néachstenliebe (der Anderen zu
mir) meiner Selbstliebe voraus: Durch die
Erfahrung des Geliebtwerdens, das dem
Kleinkind durch seine Bezugspersonen zu-
teil wird, kann ein Kind seine eigene Wert-
haftigkeit erkennen und ,,durch Teilnahme
und Abgrenzung, Identifikation und kriti-
sche Distanz“ Selbstliebe entwickeln.!® Die

Immanuel Kant, Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre. Metaphysik der Sitten Zweiter

Teil, neu hg. und eingeleitet von Bernd Ludwig, Hamburg 1990, 21. Fiir weiterfithrende Hinwei-

se danke ich Rudolf Langthaler.
®  Ebd, 27.
10 M, Hoffmann, Selbstliebe (s. Anm. 3), 307.



Miiller / Geben und Nehmen

373

Entwicklung dieser Selbstliebe und eigener
Starke macht wiederum eine Hingabe an
die Anderen, die nicht wieder von Egois-
mus oder einer selbstausbeuterischen Hal-
tung gepragt ist, moglich."

Eine solche gesunde Selbstliebe hat
aus moralpsychologischer  Perspektive
grofle Bedeutung: Mit Zunahme einer rea-
listischen (und liebenden) Selbstsicht, die
weder zu einer Uber- noch zu einer Unter-
bewertung der eigenen Person fiihrt, geht
auch eine Selbsterziehung einher: Ziel-
vorstellungen und Gefiithle werden mehr
und mehr ,erzogen’, d. h. sie fithren mehr
und mehr zu Sinnerfiillung hin. Durch
die wahre Selbstliebe erschlieft sich auch
der Wert anderer Personen und Dinge.
»Selbstliebe durchwirkt das Sittlich-Sein
und die ethische Grundeinstellung des
Menschen und erméglicht eine Wertorien-
tierung, die nicht von Zwang und Angst,
sondern von verinnerlichten Werten und
echten Schuldgefiihlen als Verrat an der
eigenen Identitdt bestimmt ist. Nur, wenn
das Ziel des sittlichen Strebens mit dem
Ziel der eigenen Vervollkommnung Hand
in Hand geht, kénnen Werte und Normen
individuelle Bedeutung erlangen.!?

5 Geben und Nehmen -
ein Ausgleich?

Philosophisch wird dieses Ineinander von
Zuwendung zum Anderen und eigener
moralischer Entwicklung unter dem Stich-
wort der ,,Anerkennung® formuliert. Eine
solche ,,Anerkennung® vollzieht sich bei-

11 Ebd., 325.

spielsweise nach Hegel in zwei Schritten:
»Erstens muss es dem Individuum mog-
lich sein, sich im Anderen zu erkennen
und seine Selbstdndigkeit, vom Anderen
unterschieden zu sein, aufgeben. Der An-
dere erweist sich nicht als etwas, was dem
Individuum fremd ist, sondern als wesens-
gleich. So ist der Selbstverlust im Ande-
ren zugleich ein Sich-Finden im Anderen
als Selbst. Zweitens muss das Individuum
sich wieder vom Anderen distanzieren und
seine Selbstdndigkeit zuriickgewinnen, in-
dem es sein Fiirsichsein gegen den Ande-
ren behauptet. Der Unterschied, den das
Individuum zwischen sich und dem An-
deren deutlich machen will, bezieht sich
nicht auf die natiirlichen Besonderheiten
seiner Individualitit, sondern besteht in
der Demonstration seiner Unabhangigkeit
von Naturbestimmungen und damit in der
Fahigkeit, sich selbst bestimmen zu kon-
nen.“?

Die Trennung zwischen eigenem Wohl
und Wohl des Anderen gelingt jedoch nach
Hegel nicht mehr, wenn zwei Menschen in
engen Familienbanden stehen. Die fami-
liale Handlung ziele auf das Gliick und das
Wohl des Anderen ab und sei grundlegend
empathisch und altruistisch orientiert; je
nach Bediirftigkeit erhalte jedes Familien-
mitglied emotionale und materielle Zu-
wendungen. Allerdings seien solche For-
men moralisch-altruistischer Handlungen
in der sozio-politischen Ordnung nur
moglich, wenn sie einen durch institutio-
nelle Strukturen geschiitzten Raum hétten,
namlich die Familie."

12" Ebd., 323f. Vgl. Georg Beirer, Selbst werden in Liebe. Eine Begriindung christlicher Ethik im
interdisziplindren Dialog, St. Ottilien 1988, 344ff.

13

Susanne Brauer, Natur und Sittlichkeit. Die Familie in Hegels Rechtsphilosophie (Alber - Reihe

Praktische Philosophie Bd. 79), Freiburg—Miinchen 2007, 196.

4 Ebd., 200.



374

Miiller / Geben und Nehmen

6 Altruismus als verkappter
Egoismus?

Doch sind wir Menschen tiberhaupt zu
einer Wertschiatzung anderer Menschen
fahig, die nicht erneut an egoistische In-
teressen gekoppelt ist? Anfragen an die
Bedeutung und moralische Qualitit von
Nichstenliebe kommen derzeit aus der
Evolutionsbiologie. Dort kann man die
These finden, dass das, was wir als alt-
ruistisches Verhalten bezeichnen, z. B.
ein Geben ohne Erwartung einer Gegen-
leistung, ein verkappter genetischer Egois-
mus sei: Was wir fiir die eigenen Kinder
tun, dient letztlich der Weitergabe unse-
rer Gene. Doch rein biologisch ldsst sich
nicht erkldren, warum sich jemand auch
fir nicht verwandte Menschen einsetzt.
Daher musste die genetische Theorie
durch die Theorie der Weitergabe kultu-
reller Handlungsmuster erweitert werden.
Diese erlauben es nun, dass Altruismus
durch indirekte Anerkennung oder durch
Gegenleistungen nicht unmittelbar Betrof-
fener belohnt wird; schliefllich wird von
einem Religions-Altruismus gesprochen,
da Religionen ein iiber die Verwandtschaft
hinausgehendes altruistisches Verhalten
tiberliefern; doch auch ein Vernunft-Altru-
ismus ldsst sich nicht ausschlieflen, in dem
die Gleichwertigkeit der Interessen anderer
Menschen erkannt wird und entsprechen-
de Handlungen moglich werden. Ein kul-
turell ausgebildeter Altruismus tiberschrei-
tet also immer das Biologische und kann
daher entwicklungsbiologisch nicht wider-
legt werden."” Wenn Lehrer besonders ver-

haltensauffilligen Kindern mit viel Liebe
begegnen und sie in der Ausbildung eines
gesunden Selbstwertgefiihls unterstiitzen,
so kann das als vernunftgemifle Hand-
lung, als ein Geben im Sinne der Néchsten-
liebe gesehen werden, und es bedarf keiner
etwa zugrundeliegenden selbstsiichtigen
Haltung fiir ihre Erklarung. Inwiefern aber
kann nun das Geben, kann der Einsatz fiir
den Anderen, kann die Nachstenliebe als
Ausdruck einer christlichen Lebenskunst
angesehen werden?

7 Gottesliebe und Selbstliebe:
Alles geben — und noch mehr
zurtickbekommen

Hier hilft ein Blick auf die Verkniipfung
von Nichsten- und Gottesliebe: Geben
und Nehmen sind schon immer ein Thema
im Verhiltnis des Menschen zu Gott. Meist
wird der Zusammenhang so beschrieben,
dass die Gottesliebe eine ermdglichende
Bedingung fiir die rechte Selbstliebe ist:
»Zudem befdhigt erst die Gottesliebe als
bedingungslose Annahme des Menschen
zu wahrer Selbstliebe. Befreit vom Zwang
der Selbstrechtfertigung wird der Mensch
zur Liebe befreit.“'¢ Die Gottesliebe kann
zur Aufgabe falscher Vorstellungen von
sich selbst fithren, so dass das wahre Selbst
des Menschen zum Vorschein kommt und
dadurch eine wahre Selbstbejahung und
Selbstliebe ermoglicht wird. Wenn Men-
schen sich Gott hingeben, z. B. im Akt
der Anbetung, dann finden sie zugleich
auch zu sich selbst, werden von Gott mit

Hubert Meisinger, Liebesgebot und Altruismusforschung. Ein exegetischer Beitrag zum Dialog

zwischen Theologie und Naturwissenschaft, Freiburg Schweiz/Gottingen 1996, 249-250. Dazu
auch Christian Illies, Philosophische Anthropologie im biologischen Zeitalter. Zur Konvergenz
von Moral und Natur, Frankfurt a. M. 2006, 194-202.

16 M, Hoffmann, Selbstliebe (s. Anm. 3), 133.



Miiller / Geben und Nehmen

375

einem neuen Namen benannt und zur Vol-
lendung gefiihrt."”

Die Hinweise des Neuen Testaments,
man solle sich um Gottes Willen selbst ver-
leugnen, kann man daher durchaus als Ab-
lehnung eines Egoismus deuten, nicht aber
einer wahren Selbstliebe.'® ,,Selbstliebe ist
die Annahme der geschenkten Liebe Got-
tes, das Bejahen seiner selbst aufgrund der
erfahrenen Liebe Gottes.“! Diese Hingabe
an Gott fordert also stets die je individuelle
Auspragung des Menschen.”

Wichtig ist, dass in dieser Reflexion
iiber die Hingabe an Gott deutlich wird,
dass Autarkie aus christlicher Sicht kein
Gut ist, keinen Gewinn bringt. Im Gegen-
teil: es ist wichtig, empfangen zu kénnen,
ja, sich empfangen zu kénnen. Zuwendung
annehmen, Geschenke annehmen, sich be-
gliicken zu lassen - all das steht am Anfang
eines gelingenden Lebens eines Menschen,
der letztlich alles, das gesamte Leben, aus
der Hand Gottes entgegen nimmt.

8 Selbst werden am Anderen,
durch den Anderen

Lisst sich dieses ungleiche Verhiltnis von
Geben und Nehmen, wie es sich in der Zu-
wendung Gottes zum Menschen und des
Menschen zu Gott ereignen kann, auch auf

das Verhiltnis von Selbstliebe und Néchs-
tenliebe tibertragen? Ist Geben vielleicht
seliger denn Nehmen, weil wir, indem wir
uns Anderen geben, selbst wachsen, uns
selbst reicher zuriickbekommen? Dass dies
nicht so einfach sein kann, sagt uns unsere
eigene Erfahrung. Markant sind dazu die
Gedanken Martin Bubers und Emmanuel
Lévinas. Martin Buber hat das Gebot der
Néchstenliebe in Leviticus tibersetzt als:
»Liebe deinen Néchsten, denn er ist dir
gleich® oder als ,,denn er ist wie du” bzw.
»denn das bist du“*’. Buber weist darauf
hin, dass erst dadurch, dass der Andere
mich anspricht, ich ihn zunichst als ein Du
erfahre und dann, in meiner Antwort, zum
Du fiir den Anderen werde, ich meiner
selbst als Person gewahr werde. Die Bezie-
hung, die dadurch entsteht, fithrt die bei-
den Menschen von ihrem Eigenstand weg.
Indem sich Menschen einander hingeben,
werden sie erlost, vermogen sie, ihrer Be-
stimmung zu folgen und ihr Wesen zu
erfillen, Mensch zu sein.> Im Nehmen
werde ich meiner selbst gewahr, im Geben
werde ich zu dem, der ich sein soll.

Doch ist das immer so harmonisch?
Lévinas kritisiert an dieser Vorstellung die
Reziprozitit, die dieser Vorstellung von
Geben und Nehmen zugrunde liegt. Fiir
ihn ist das Besondere der sozialen Bezie-
hung, dass sie streng asymmetrisch ist: Die

Gerhard Brandl, Handeln aus Liebe? Der Dekalog aus individualpsychologischer Sicht. Mit

einem Nachwort von Erwin Ringel, Eschborn bei Frankfurt a. M. 21997, 73.

'8 M. Hoffmann, Selbstliebe (s. Anm. 3), 133.
Y Ebd, 311.

2 Monika Hoffmann, Spiritualitat und/oder Selbstliebe, Ethica 11 (2003), 295-301, hier 298.

21

Zur Kritik an dieser Ubersetzung: Theodor C. Vriezen, Bubers Auslegung des Liebesgebots, Lev.

19, 18b, Theologische Zeitschrift 22 (1966), 1-11, hier 7; Johannes Fichtner, Der Begriff des
,Néchsten' im Alten Testament mit einem Ausblick auf Spatjudentum und Neues Testament, in:
Ders. (Hg.), Gottes Weisheit. Gesammelte Studien zum Alten Testament (Arbeiten zur Theo-
logie, 2. Reihe, Bd. 3), Stuttgart 1965, 88-115, hier 104.

22

Martin M. Lintner, Eine Ethik des Schenkens. Von einer anthropologischen zu einer theolo-

gisch-ethischen Deutung der Gabe und ihrer Aporien (Studien der Moraltheologie 35), Wien

2006, 143.



376

Miiller / Geben und Nehmen

Trennung zwischen dem einen und dem
anderen Menschen wird nicht aufgehoben,
nur transzendiert; der Andere tritt nicht
in Verbindung zu mir, es herrscht keine
Gegenseitigkeit, kein Ausgleich, sondern
ich werde ,vom Anruf des Anderen ge-
troffen und dadurch in die ethische Ver-
antwortung fiir den Anderen gerufen .
Indem ich mich auf diesen Appell der Ver-
antwortung einlasse, 6ffne ich meine Welt
und gebe sie dem Anderen. Die Nachsten-
liebe, das Geben, wird damit zur Antwort
auf den unvermeidlichen, nicht delegier-
baren Appell des Anderen in seiner Be-
diirftigkeit an mich, dem ich nicht auswei-
chen kann, dem ich mich nur verweigern

Weiterfiihrende Literatur:

Monika Hoffmann, Selbstliebe. Ein grund-
legendes Prinzip von Ethos (Abhandlun-
gen zur Philosophie, Psychologie, Sozio-
logie der Religion und Okumenik, N.E
Nr. 50), Paderborn u.a. 2002. Eine breiter
Uberblick iiber psychoanalytische, bibli-
sche, systematisch-historische (Augusti-
nus, Thomas von Aquin) und systemati-
sche (tugend- und normethische) Aspekte.
A.M.]J. M. Hermann van der Spijker, Nar-
zisstische Kompetenz - Selbstliebe -
Nichstenliebe. Sigmund Freuds Heraus-
forderung der Theologie und Pastoral,
Freiburg-Basel-Wien 1992. Darstellung
der Lehre Freuds mit biblischer Einbet-
tung und einem frauenspezifischen An-
wendungskapitel.

Darlene Fozard Weaver, Self Love and
Christian Ethics, Cambridge 2002. Zur
Bedeutung der Selbstliebe fiir die theolo-
gische Ethik, in Auseinandersetzung mit
feministisch-ethischen Ansétzen.

23 Ebd., 145.

kann. Das Gefiihl von Schuld - wenn die-
ser Anspruch zu spiiren war, wir ihm aber
nicht nachgekommen sind - gehért zu
dieser ethischen Urerfahrung, die jedem
rationalen Abwégen vorausgeht. Nicht das
Beschenktwerden, sondern das Schenken-
Sollen steht also im Vordergrund.

9 Gottes Liebe — Anfang jeder
Zuwendung zum Néachsten

Die Erfahrung eines unbedingten ethi-
schen Anspruchs an uns konnen wir am
ehesten als etwas Harmonisches sehen,
wenn wir an die Situation der Geburt eines
Kindes denken: Das zu sehen bedeutet, zur
Fiirsorge herausgefordert zu sein, und den-
noch ist das Schenken-Sollen eine Antwort
auf das Geschenk des Kindes. Doch nicht
bei allen Menschen, die uns begegnen
und uns mit ihrem je eigenen Anspruch
entgegentreten, konnen wir angemessen
reagieren oder gar das Gefiihl des gleich-
zeitig Beschenktwerdens empfinden. Sind
wir nicht durch diesen unmittelbaren ethi-
schen Anspruch heillos tiberfordert?

Was wir jedenfalls aus Lévinas Be-
obachtungen erkennen konnen ist, dass
Nichstenliebe den Charakter der Unmit-
telbarkeit hat: Es bedarf keines zusitz-
lichen Gebotes, keines ,Umweges® iiber
ethische oder gottliche Gesetze, um deren
Anspruch geltend zu machen. Doch wie
sieht die Antwort auf diesen Anspruch aus?
Die Erfahrung des Geschenktseins, die wir
im Gebet, in der Offnung fur Gottes Liebe
erfahren, sagt uns, dass wir, wenn wir uns
fiir den Anderen 6ffnen, immer schon ge-
tragen sind von Gottes Wirken in uns, das
wir Gnade nennen. In der Annahme dieses
gottlichen Wirkens lieben wir Gott, so dass
es keine Nachstenliebe gibt, die nicht zu-



Miiller / Geben und Nehmen

377

gleich Gottesliebe wire. In den Worten von
Karl Rahner: ,,Uberall dort, wo der Mensch
in wirklich personaler Freiheit sich dem
Nichsten 6ffnet, hat er immer schon, weil
das alles schon umfangen ist von der Gna-
de Gottes, mehr getan als blof3 gerade die-
sen Nachsten geliebt.“** Es ist also gut, dem
Anspruch des Anderen, um seiner selbst
willen geliebt zu werden, nachzukommen;
die Néchstenliebe macht der Gottesliebe
keine Konkurrenz.”® In der eindeutigen
Verbindung von Gottes- und Nichsten-
liebe, von Religion und Ethos im Doppel-
gebot der Gottes- und Néchstenliebe wird
»die Néchstenliebe ... sogar als Realisation
der Gottesliebe begriffen**. Durch die Zu-
wendung zum Anderen stimmt man in
Gottes Zuneigung zu diesem Menschen
ein, kommt mit Gottes Liebe in Gleich-
klang und kann dadurch selbst eine Got-
teserfahrung machen.

Als Grundakt des Menschen ist die
personale Liebe zu einem anderen Men-
schen nach Ansicht von Karl Rahner zu-
gleich der primare Akt der Gottesliebe, im
Sinne von Mt 25,40: ,Was du dem gerings-
ten meiner Briider getan hast, das hast du
mir getan“”. Da Liebe freilich immer nach
dem Absoluten strebt und kein Mensch in
seiner Begrenztheit diese absolute Liebe
rechtfertigen kann, zielt jede Néchstenlie-
be immer auf die Einheit von Gottes- und

Nichstenliebe in Christus bzw. auf Gott als
den tragenden Grund aller Wirklichkeit,
also auf ein Mehr als den anderen Men-
schen. Und dennoch ist jeder Mensch in
seiner konkreten Individualitit wichtig,
weil Gott das Heil jedes einzelnen Men-
schen will 2

10 Wachsen in der christlichen
Authentizitat durch den Anderen

Geben und Nehmen zeigen sich als zwei
wichtige Momente einer christlichen Le-
benskunst. Wer nicht nehmen kann, weil
ihm Liebe verweigert wird, tut sich auch
schwer, sich selbst vertrauensvoll an ande-
re Menschen zu verschenken. Wer Andere
und sich selbst in ihrer Eigenheit schitzen
lernt, kann Geben und Nehmen als eine
Einheit erfahren, die bei aller Hingabe
zum eigenen Wachstum beitragt - in der
Eintibung in die Liebe Gottes, in die Un-
bedingtheit seiner Zuwendung, in der
ethischen Haltung der Entschlossenheit,
andere Menschen in ihrem Streben nach
Gliickseligkeit tatkraftig zu unterstiitzen.
Und schliefilich sind da Momente des Ge-
bens, die iiber jede Reziprozitit, jede er-
wartbare Gegenleistung hinausgehen: in
der Familie grundgelegt, aber lebbar und
erfahrbar mit jedem Menschen. Dass wir

24 Karl Rahner, Glaube, der die Erde liebt. Christliche Besinnung im Alltag der Welt, Freiburg i. Br.

25

26
27

28

°1971, 91.

Vgl. Christine Bittenbinder, Die Néchstenliebe als Inbegriff des christlichen Daseins. Zur Deu-
tung der Einheit von Néchsten- und Gottesliebe bei Karl Rahner. Diplomarbeit Universitat
Wien, Kath.-theol. Fak. 1994, 14, mit Zitat von Karl Rahner, Rechtfertigung und Weltgestaltung
in katholischer Sicht, in: Ders., Schriften zur Theologie XIII, Einsiedeln 1978, 307-322, hier
319: Ein Missverstindnis wire es, wenn man den Anderen so verstiinde, dass er nur ,.eine blofle
auflere Gelegenheit wire, anldsslich derer Gott selbst allein geliebt werden wiirde.*

M. Hoffmann, Selbstliebe (s. Anm. 3), 133.

Karl Rahner, Uber die Einheit von Nachsten- und Gottsliebe, in: Ders., Schriften zur Theologie
VI, Einsiedeln 21968, 277-299.

Andrea Tafferner, Gottes- und Nichstenliebe in der deutschsprachigen Theologie des 20. Jahr-
hunderts (Innsbrucker theologische Studien 37), Innsbruck-Wien 1992, 223-229.



378

Miiller / Geben und Nehmen

uns geben, gelingt in diesen Momenten
nur als ein ,freies Geschenk, als Bereit-
schaft des Geistes, als immer neues freies
Sich-Entscheiden fiir die Gabe Gottes, als
Phantasie der Selbstlosigkeit, als Frohlich-
keit des Freude-Machens, als Mut, sich
zu verschwenden oder wie wir dies im-
mer beschreiben wollen.“?® Ahnlich, aber
in etwas weniger harmonischen Worten
formuliert Martin Lintner: ,Wahrschein-
lich besteht darin die Faszination und der
Reiz des Schenkens, dass sich in ihm der
Widerstand dagegen, alle Lebensberei-
che dem Prinzip des 6konomischen Den-
kens zu unterwerfen, performativ Bahn
bricht und dass sich in ihm bei aller Ge-
brochenheit und Gefihrdetheit menschli-
cher Kommunikation und Beziehung eine
grundlegende Botschaft Gehor verschafft:
,Du bist angenommen und geliebt; selbst
auf die Gefahr hin, dass die geliebte Person
diese Botschaft nicht erwidert.“* Denn mit
letzten Sicherheiten, so meint er, kann man
in der Ausgesetztheit und Fragmenthaftig-
keit des Lebens nicht mehr rechnen. Es ist

29

letztlich eine Glaubensfrage, wie wir uns
angesichts des Anderen entscheiden.

Die Autorin: Geb. 1964, Studium der Ka-
tholischen Theologie, lateinischen und ita-
lienischen Philologie in Tiibingen und Rom,
seit 2007 Professorin fiir Moraltheologie an
der Katholisch-theologischen Fakultit der
Universitidt Wien. Ausgewdihite Publikatio-
nen: Spiritualitit am Krankenbett - Moti-
vation, Grundlage, Kriterien und Ziel aus
einer christlichen Perspektive, in: Ulrich
H. J. Kortner / Sigrid Miiller / Maria Kle-
tecka-Pulker / Julia Inthorn (Hg.), Spiritu-
alitit, Religion und Kultur am Krankenbett
(Schriftenreihe Ethik und Recht in der Medi-
zin, Bd. 3), Wien/New York 2009, 200-209;
S. Miiller / Michael Rosenberger / Walter
Schaupp / Werner Wolbert, Ethikkodex pro-
fessioneller Seelsorger, Stimmen der Zeit 227
(Juli 2009), 447-458; Zwischen Spiritualitit
und Moral - die Rolle der caritas in der mo-
raltheologischen Reflexion der via moderna,
Archa Verbi 3 (2006), 172-194.

Bernhard Welte, Dialektik der Liebe. Gedanken zur Phanomenologie der Liebe und zur christ-

lichen Néchstenliebe im technologischen Zeitalter, Frankfurt a. Main 1973, 79-80.
30 M. Lintner, Eine Ethik des Schenkens (s. Anm. 22), 460.



