
ThPQ 155 2010) 20—-29

Gregor arıa Hofftf

Nach den „NECUu Atheısmen
Fiıne theologısche Bestandsaufnahme

v BIS In die 19  er-Jahre der Streit zwischen Theologie un atheisti-
scher Religionskritik; herausragend War damals der Disput mıt Irns 0Oc
och annn schien die religionsfreundliche OsSsImMoOoderne der Gottesfrage
den en entzogen en (ı1enNauso überraschend aber ıst heute die
Rückkehr eines Atheismus,; der mıt Polemik un: Verachtung die
theistischen Religionen überzieht. Der Salzburger Fundamentaltheologe
Gregor Marıa Hofft geht Vertretern un: rgumenten des „NEW Atheism“
ach un skizziert sowohl dessen edenkenswerte als auch ideologische
Seıten (Redaktion)

Religionskritik n Zeıten der Relil- sich CU«Cc Formen VO  u Religionskritik SC
gion dıe „MNEUECN Atheismen rade VOLr dem Hintergrund der politischen

Auftritte VO  b Religionen entwickelt. O/11
och VOTL wenigen Jahren schien das Pro- steht als Fanal für den Anfang des 21 Jahr-
jekt atheistischer Religionskritik abge- hunderts 1M Zeichen globaler Konflikte.?
schlossen. DIe entscheidenden theoreti- Aber schon vorher en Religionen In
schen Argumente Wareln abgetauscht. DIe unterschiedlicher e1se gesellschaft-
lebensweltliche KOonvıvenz religiöser WIE licher Brisanz DIe islamische

Revolution 1M Iran bildete e1in Entree Inareligiöser Menschen €1 e1gE-
1E Schnittmengen VO  b bekennenden (jläu- Cie religiöse Nachmoderne. S1ie wurde

instrumentalisiert VO  b verschiedenen reli-igen und gleichgültig £eDenden Cdiesseits
WwI1Ie Jense1ts der a/theistisch markierten glösen Fundamentalismen, Cie besonders
(Jsrenzen. 1ese Situation hat sich veran- In den 1970er-Jahren Boden Waln-
dert. DIe Signifikanz VO  b eligion 1M Öf- Hen und ZW ar christlich WIE jJüdisch, 1M
fentlichen aum hat nicht 1Ur ZUFK Umstel- aum der Ööstlichen Religionen WwI1Ie 1M
lung der klassischen Säkularisierungsthese Zuge einer komplex motivierten Islamı-
eführt neben der Rede VO  b der UI1- sierung.” In westlichen Zusammenhängen
sichtbaren Religion Thomas Luckmann) 1efß sich eine wachsende Religionsproduk-
I1US$S Cie Bedeutung VO  b „Public Religions” 1vıtat beobachten, die einerseılts etablierte

werden.‘ 1elmehr en Religionszugehörigkeiten HNEeU und anders

Jose (LASaANOVAd, Public Religions ın the Modern World, Chicago 1994
Vgl Hans Kippenberg, (Gjewalt als Gottesdienst. Religionskriege 1mmM Zeitalter der Globalisie-
Fungs, München 2008
Vgl Martın ariy cCo Appleby, Herausforderung Fundamentalismus. Radikale C'hris-
ten, Moslems Uun: Juden 1mmM Kampf Cdie Moderne, Frankfurt M — New 'ork 1996

20

Gregor Maria Hoff

Nach den „neuen Atheismen“
Eine theologische Bestandsaufnahme

◆ Bis in die 1960er-Jahre tobte der Streit zwischen Th eologie und atheisti-

scher Religionskritik; herausragend war damals der Disput mit Ernst Bloch. 

Doch dann schien die religionsfreundliche Postmoderne der Gottesfrage 

den Boden entzogen zu haben. Genauso überraschend aber ist heute die 

Rückkehr eines neuen Atheismus, der mit Polemik und Verachtung die 

theistischen Religionen überzieht. Der Salzburger Fundamentaltheologe 

Gregor Maria Hoff  geht Vertretern und Argumenten des „New Atheism“ 

nach und skizziert sowohl dessen bedenkenswerte als auch ideologische 

Seiten. (Redaktion)

ThPQ 158 (2010) 20–29

1 Religionskritik in Zeiten der Reli-
gion: die „neuen Atheismen“

Noch vor wenigen Jahren schien das Pro-

jekt atheistischer Religionskritik abge-

schlossen. Die entscheidenden theoreti-

schen Argumente waren abgetauscht. Die 

lebensweltliche Konvivenz religiöser wie 

areligiöser Menschen erzeugte dabei eige-

ne Schnittmengen von bekennenden Gläu-

bigen und gleichgültig Lebenden diesseits 

wie jenseits der a/theistisch markierten 

Grenzen. Diese Situation hat sich verän-

dert. Die Signifikanz von Religion im öf-

fentlichen Raum hat nicht nur zur Umstel-

lung der klassischen Säkularisierungsthese 

geführt – neben der Rede von der „un-

sichtbaren Religion“ (Thomas Luckmann) 

muss die Bedeutung von „Public Religions“ 

ernst genommen werden.1 Vielmehr haben 

sich neue Formen von Religionskritik ge-

rade vor dem Hintergrund der politischen 

Auftritte von Religionen entwickelt. 9/11 

steht als Fanal für den Anfang des 21. Jahr-

hunderts im Zeichen globaler Konflikte.2 

Aber schon vorher haben Religionen in 

unterschiedlicher Weise an gesellschaft-

licher Brisanz gewonnen. Die islamische 

Revolution im Iran bildete ein Entrée in 

die religiöse Nachmoderne. Sie wurde 

instrumentalisiert von verschiedenen reli-

giösen Fundamentalismen, die besonders 

in den 1970er-Jahren an Boden gewan-

nen – und zwar christlich wie jüdisch, im 

Raum der östlichen Religionen wie im 

Zuge einer komplex motivierten Islami-

sierung.3 In westlichen Zusammenhängen 

ließ sich eine wachsende Religionsproduk-

tivität beobachten, die einerseits etablierte 

Religionszugehörigkeiten neu und anders 

1 José Casanova, Public Religions in the Modern World, Chicago u. a. 1994.
2 Vgl. Hans G. Kippenberg, Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeitalter der Globalisie-

rung, München 2008.
3 Vgl. Martin E. Marty / R. Scott Appleby, Herausforderung Fundamentalismus. Radikale Chris-

ten, Moslems und Juden im Kampf gegen die Moderne, Frankfurt a. M.–New York 1996.



off ach den „JICUCIL Atheismen 7}1

definierte, andererseits VO  u einem Verlust Michel Onfray fest, „cdafß Cie Menschen
institutionalisierter Religionsidentitäten be- sehr fabulieren, der Wirklichkeit
leitet WAarFr.  4 nicht 1Ins Auge sehen MUSsSen. DIe Er-

Im Zuge eiInNnes mehrlac. verschobe- findung VO  b irgendwelchen himmlischen
Hen Koordinatensystems religiöser yste- Paradiesen ware halb schlimm, bezahl-

und ihrer Präsenzformen lassen sich IHNan alur nicht einen en TEeIsS Clas
Cie sogenannten „NECUC Atheismen als Vergessen der Wirklichkeit, und damıit Cie
Reaktion” VOTL em auf einen doppelten SCVernachlässigung der einzigen

CRreligiösen kennzeichnen: In der Be- realen Welt.
arbeitung der theoretisch unterbestimm- DIe 1sSTe der religiösen Destruktivität
ten, politisch aber höchst einfilussreichen lässt sich In diesem Zuge nahezu eliebig
religiösen Selbstbestimmung der USA und verlängern, konzentriert sich aber VOTL al-
dem besonderen Machtgewinn evangeli- lem auf das Gewaltpotenzial VO  b Religio-

NEN, Clas mıt ihrer strukturimmanentenaler Grupplerungen SOWI1E als Antwort
auf den terroristischen Fundamentalismus Unaufgeklärtheit korrespondiert. Neben
der religiösen Globalisierung des 21 Jahr- Michel Onfray finden sich se1it 2004 immer
hunderts.® In einem klassischen Sinn tre- mehr 1te. auf den internationalen est-
ten Cie Protagonisten des „New Atheism seller-Listen: Von Sam arrıs ber Richard
als arer an.’ hre Darstellungsper- Dawkins bis hiın Christopher Hitchens
spektive ist cdlavon angeleitet und ihr AÄn- und vielen anderen ist e1in eigener Buch-
spruch VO  u der Gewissheit bestimmt, dass markt entstanden.? Interessan erscheint
sich religiöse Überzeugungen als rational nicht zuletzt eins DIe religionskritischen
unhaltbar und VOTL em destruktiv erwel- Invektiven werden immer wileder auf der

Aasıls eiInNnes szientifischen NaturalismusSC  S In seInem „Jraite atheologie” hält

Vgl Hans-Joachim Höhn, Theorie der religiösen Dispersion: DEerS., Postsäkular. Gesellschaft 1mmM
Umbruch Religion 1mmM Wandel, Paderborn 2007, 33-56; vgl DEerSs., Zerstreuungen. eli-
g1on zwischen Sinnsuche Uun: Erlebnismarkt, Düsseldorf 1998
Vgl dazu Clie leitende Arbeitshypothese des DFG-Forschungsprojekts „DIE ‚Rückkehr der Ke-
ligionen Uun: Cdie Rückkehr der Religionskritik Der ‚.Neue Atheismus ın der deutschen un:
US-amerikanischen Gegenwartskultur” der Berlin (Institut für Religionswissenschaft;
Leitung Prof. Dr Hartmut Zinser).
Vgl zu Fundamentalismus 1mmM Zusammenhang der Wiederkehr der Religionen: Martın RIie-
sebrodt, DIie Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus un: der ‚Kampf der Kulturen, Mun-
hen 2000
Demgegenüber We1st Herbert Schnädelbach darauf hin, dass zunächst 1n€e Aufklärung über Cdie
Religion einsetzen MUSSE: „ LS 1st paradox, ber ın der westlichen Moderne musste 111a Cdie Men-
schen überhaupt YST wieder über Cdie Religion aufklären nicht 11UT über Clie christliche damit
61€ sich dazu eın freies un: kritisches Urteil bilden könnten Herbert Schnädelbach, Religion ın
der modernen Welt ortrage, Abhandlungen, Streitschriften, Frankfurt 2009, 34)
Michel Onfray, Wır brauchen keinen ott. Warum 111a Jetz Atheist se1in mufß, München

Sam Harrıs, [Das Ende des Glaubens. Religion, lerror un: cdas Licht der Vernunft, Winterthur
O07 (orig.: Ihe End of Faith Religion, Jerror, and the Future of Keason, New 'ork 2005); K1-
chard Dawkins, Der Gotteswahn, Berlin (orig.: Ihe God Delusion, London 2006); Chris-
topher Hitchens, Der Herr 1st kein 1I1rte Wiıe Religion Cdie Welt vergiftet, München Vel.
exemplarisch darüber hinaus: Pascal Boyer, Und Mensch schuf Gott, Stuttgart 2004; Piergi0rgi0

21

4 Vgl. Hans-Joachim Höhn, Th eorie der religiösen Dispersion: Ders., Postsäkular. Gesellschaft  im 
Umbruch – Religion im Wandel, Paderborn u. a. 2007, 33–56; vgl. Ders., Zerstreuungen. Reli-
gion zwischen Sinnsuche und Erlebnismarkt, Düsseldorf 1998.

5 Vgl. dazu die leitende Arbeitshypothese des DFG-Forschungsprojekts „Die ‚Rückkehr der Re-
ligionen‘ und die Rückkehr der Religionskritik – Der ‚Neue Atheismus‘ in der deutschen und 
US-amerikanischen Gegenwartskultur“ an der FU Berlin (Institut für Religionswissenschaft ; 
Leitung Prof. Dr. Hartmut Zinser).

6 Vgl. zum Fundamentalismus im Zusammenhang der Wiederkehr der Religionen: Martin Rie-
sebrodt, Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus und der ‚Kampf der Kulturen‘, Mün-
chen 2000.

7 Demgegenüber weist Herbert Schnädelbach darauf hin, dass zunächst eine Aufk lärung über die 
Religion einsetzen müsse: „Es ist paradox, aber in der westlichen Moderne müsste man die Men-
schen überhaupt erst wieder über die Religion aufk lären – nicht nur über die christliche –, damit 
sie sich dazu ein freies und kritisches Urteil bilden könnten“ (Herbert Schnädelbach, Religion in 
der modernen Welt. Vorträge, Abhandlungen, Streitschrift en, Frankfurt a. M. 2009, 34).

8 Michel Onfray, Wir brauchen keinen Gott. Warum man jetzt Atheist sein muß, München 22006, 
18.

9 Sam Harris, Das Ende des Glaubens. Religion, Terror und das Licht der Vernunft , Winterthur 
2007 (orig.: Th e End of Faith. Religion, Terror, and the Future of Reason, New York 2005); Ri-
chard Dawkins, Der Gotteswahn, Berlin 72007 (orig.: Th e God Delusion, London 2006); Chris-
topher Hitchens, Der Herr ist kein Hirte. Wie Religion die Welt vergift et, München 22007. Vgl. 
exemplarisch darüber hinaus: Pascal Boyer, Und Mensch schuf Gott, Stuttgart 2004; Piergiorgio

Hoff / Nach den „neuen Atheismen“

definierte, andererseits von einem Verlust 

institutionalisierter Religionsidentitäten be-

gleitet war.4 

Im Zuge eines mehrfach verschobe-

nen Koordinatensystems religiöser Syste-

me und ihrer Präsenzformen lassen sich 

die sogenannten „neuen Atheismen“ als 

Reaktion5 vor allem auf einen doppelten 

religiösen Schub kennzeichnen: in der Be-

arbeitung der theoretisch unterbestimm-

ten, politisch aber höchst einflussreichen 

religiösen Selbstbestimmung der USA und 

dem besonderen Machtgewinn evangeli-

kaler Gruppierungen sowie als Antwort 

auf den terroristischen Fundamentalismus 

der religiösen Globalisierung des 21. Jahr-

hunderts.6 In einem klassischen Sinn tre-

ten die Protagonisten des „New Atheism“ 

als Aufklärer an.7 Ihre Darstellungsper-

spektive ist davon angeleitet und ihr An-

spruch von der Gewissheit bestimmt, dass 

sich religiöse Überzeugungen als rational 

unhaltbar und vor allem destruktiv erwei-

sen. In seinem „Traité d’athéologie“ hält 

Michel Onfray fest, „daß die Menschen 

sehr gerne fabulieren, um der Wirklichkeit 

nicht ins Auge sehen zu müssen. Die Er-

findung von irgendwelchen himmlischen 

Paradiesen wäre halb so schlimm, bezahl-

te man dafür nicht einen hohen Preis: das 

Vergessen der Wirklichkeit, und damit die 

schuldhafte Vernachlässigung der einzigen 

realen Welt.“8 

Die Liste der religiösen Destruktivität 

lässt sich in diesem Zuge nahezu beliebig 

verlängern, konzentriert sich aber vor al-

lem auf das Gewaltpotenzial von Religio-

nen, das mit ihrer strukturimmanenten 

Unaufgeklärtheit korrespondiert. Neben 

Michel Onfray finden sich seit 2004 immer 

mehr Titel auf den internationalen Best-

seller-Listen: Von Sam Harris über Richard 

Dawkins bis hin zu Christopher Hitchens 

und vielen anderen ist ein eigener Buch-

markt entstanden.9 Interessant erscheint 

nicht zuletzt eins: Die religionskritischen 

Invektiven werden immer wieder auf der 

Basis eines szientifischen Naturalismus 



7 off ach den „JICUCIL Atheismen

formuliert, der SeINeErSsSEITS weltbildförmige DIe omepage der deutschen ektion
Zuüge hat.!9 Man kann insofern mıt ein1gem versteht die Brights als eine „Bewegung ,
Recht VO  b einer atheistischen „Gegenreli- Cie sich „für Cie Ideale des Naturalismus“
C6  gion sprechen.“ Das belegt nicht zuletzt eINSeTIZ und eine „Vision” verfolgt:
die institutionelle Urganisation des „NECUC. fassende gesellschaftspolitische e1c  -
Atheismus” In der ewegung der „Brights’, rechtigung für Cie Anhänger eiInNnes „Natu-
für Cie CS In Deutschlan: ein Pendant ralistischen Weltbilds“. 14
ıIn Gestalt der (:Uordano-Bruno-Stiftung Der Naturalismus wird In diesem Zu-
gibt 12 sammenhang als szientifisches rogramm

mıt Weltbildcharakter ausgewlesen. M1-
ae Schmidt-Salomon, der Geschäftsfüuh-

DIT3 Institutionalisierung des Ter der (:iordano-Bruno-Stiftung, Richard
„New Atheism” dıe „Brights” Dawkins und Daniel Dennett bekennen

sich als Brights und ordern ZUFK Unterstut-
Im pri. 2003 1e Cie Atheist 1ance ZUNS der ewegung auf. Der Übergang ZUFK

International eine Konferenz ab, politischen Aktion und die Semantik der
auf der Cie atheistische Selbstbezeich- Selbstdarstellung markieren den chritt
NUuNg Brights vorgestellt wurde. Der Begriff VO methodischen Naturalismus als FOTr-
machte eine rasche arrıere und findet schungsansatz hiın einem umfassenden
sich inzwischen ıIn international verneltz- Interpretationsmodell der Wirklichkeit,
ten Sektionen wleder. Clas ontologische Voraussetzungen macht

E1n Bright ist eine Person mıt einem und eigene „metaphysische” Ansprüche
naturalistischen Das stellt. S1e treten Tage, WenNnn Cie Welt 1M

(janzen erfasst werden soll.eiInNnes Bright ist frei VO  b übernatürlichen
und mystischen Elementen. DIe Julian Baggını welst darauf hin, dass
und Handlungen eiInNnes Bright basieren auf CS eine CNSC Verbindung VO  b naturalisti-
einem naturalistischen C153 schen und atheistischen Überzeugungen

OÖdifreddi, matematıco ımpertinente, Milano 2005; DerS., Perche 110  3 pOossiamo ES6SCIC crıstlanı
(e TLLETILIOÖO che mM al cattolici), Milano 2007; eier Sloterdijk, (‚ottes Eifer Vom Kampf der drei MOoO-
notheismen, Frankfurt 2007; He Barnavti, Mörderische Religion. Eiıne Streitschrift, Berlin
20058 (orig.: Les religions meurtrieres, Parıs 2006); Daniel Dennett, en BKann brechen. Religion
als natürliches Phänomen, Frankfurt 20058 (orig.: Breaking the Spell. Religion Natural
Phenomenon, New 'ork 2006); Ulrich Beck, Der eigene ott. Von der Friedensfähigkeit Uun:
dem Gewaltpotential der Religionen, Frankfurt .-Le1lpz1g 2008
Vgl Ludger Honnefelder / Matthias Schmidt (Ho.) Naturalismus als Paradigma. Wiıe we1ılt

11
reicht Clie naturwissenschaftliche Erklärung des Menschen?®, Berlin 2007
Vgl KTaus Müller, Neuer Atheismus? Ite Klischees, aggressive JTöne, heilsame Provokationen,
1n G1 2007), 552557 Vel. ZuUu!r theologischen Diskussion weiterhin: Thomas Schärt!,
Neuer Atheismus. 7Zwischen Argument, Anklage Uun: Anmafßung, 1n StdZ. 2726 2008), 147-161;
Magnus Stirtet (Ho.) Wiederkehr des Atheismus. Fluch der degen für Cdie Theologie?, Freiburg

2008; Gregor Marıa Hoff, e Atheismen. Eiıne notwendige Provokation, Kevelaer
2009
Vgl Michael Schmidt-Salomon, Manıifest des evolutionären Humanısmus. Plädoyer für 1n
zeitgemälse Leitkultur, Aschaffenburg, C] W. Kkorr. Auflage 2006
www.brights-deutschland.de.
Ile /itate ebı

22

 Odifreddi, Il matematico impertinente, Milano 2005; Ders., Perchè non possiamo essere cristiani 
(e meno che mai cattolici), Milano 2007; Peter Sloterdijk, Gottes Eifer. Vom Kampf der drei Mo-
notheismen, Frankfurt a. M. 2007; Elie Barnavi, Mörderische Religion. Eine Streitschrift , Berlin 
2008 (orig.: Les religions meurtrières, Paris 2006); Daniel Dennett, Den Bann brechen. Religion 
als natürliches Phänomen, Frankfurt a. M. 2008 (orig.: Breaking the Spell. Religion as a Natural 
Phenomenon, New York 2006); Ulrich Beck, Der eigene Gott. Von der Friedensfähigkeit und 
dem Gewaltpotential der Religionen, Frankfurt a. M.–Leipzig 2008.

10 Vgl. Ludger Honnefelder / Matthias C. Schmidt (Hg.), Naturalismus als Paradigma. Wie weit 
reicht die naturwissenschaft liche Erklärung des Menschen?, Berlin 2007.

11 Vgl. Klaus Müller, Neuer Atheismus? Alte Klischees, aggressive Töne, heilsame Provokationen, 
in: HK 61 (2007), 552–557. – Vgl. zur theologischen Diskussion weiterhin: Th omas Schärtl, 
Neuer Atheismus. Zwischen Argument, Anklage und Anmaßung, in: StdZ 226 (2008), 147–161; 
Magnus Striet (Hg.), Wiederkehr des Atheismus. Fluch oder Segen für die Th eologie?, Freiburg 
u.a. 2008; Gregor Maria Hoff , Die neuen Atheismen. Eine notwendige Provokation, Kevelaer 
2009.

12 Vgl. Michael Schmidt-Salomon, Manifest des evolutionären Humanismus. Plädoyer für eine 
zeitgemäße Leitkultur, Aschaff enburg, 2. erw. u. korr. Aufl age 2006.

13 www.brights-deutschland.de.
14 Alle Zitate ebd.

Hoff / Nach den „neuen Atheismen“

formuliert, der seinerseits weltbildförmige 

Züge hat.10 Man kann insofern mit einigem 

Recht von einer atheistischen „Gegenreli-

gion“ sprechen.11 Das belegt nicht zuletzt 

die institutionelle Organisation des „neuen 

Atheismus“ in der Bewegung der „Brights“, 

für die es in Deutschland ein Pendant 

in Gestalt der Giordano-Bruno-Stiftung 

gibt.12 

2 Die Institutionalisierung des 
„New Atheism“: die „Brights“

Im April 2003 hielt die Atheist Alliance 

International (AAI) eine Konferenz ab, 

auf der die atheistische Selbstbezeich-

nung Brights vorgestellt wurde. Der Begriff 

machte eine rasche Karriere und findet 

sich inzwischen in international vernetz-

ten Sektionen wieder.

„Ein Bright ist eine Person mit einem 

naturalistischen Weltbild. Das Weltbild 

eines Bright ist frei von übernatürlichen 

und mystischen Elementen. Die Ethik 

und Handlungen eines Bright basieren auf 

einem naturalistischen Weltbild.“13 

Die Homepage der deutschen Sektion 

versteht die Brights als eine „Bewegung“, 

die sich „für die Ideale des Naturalismus“ 

einsetzt und eine „Vision“ verfolgt: um-

fassende gesellschaftspolitische Gleichbe-

rechtigung für die Anhänger eines „natu-

ralistischen Weltbilds“.14 

Der Naturalismus wird in diesem Zu-

sammenhang als szientifisches Programm 

mit Weltbildcharakter ausgewiesen. Mi-

chael Schmidt-Salomon, der Geschäftsfüh-

rer der Giordano-Bruno-Stiftung, Richard 

Dawkins und Daniel Dennett bekennen 

sich als Brights und fordern zur Unterstüt-

zung der Bewegung auf. Der Übergang zur 

politischen Aktion und die Semantik der 

Selbstdarstellung markieren den Schritt 

vom methodischen Naturalismus als For-

schungsansatz hin zu einem umfassenden 

Interpretationsmodell der Wirklichkeit, 

das ontologische Voraussetzungen macht 

und eigene „metaphysische“ Ansprüche 

stellt. Sie treten zu Tage, wenn die Welt im 

Ganzen erfasst werden soll.

Julian Baggini weist darauf hin, dass 

es eine enge Verbindung von naturalisti-

schen und atheistischen Überzeugungen 



off ach den „JICUCIL Atheismen 2

gibt. ” Der Atheismus als ein Belief-System naturaler Unmittelbarkeit, und cla-
wurzelt ıIn einer naturalistischen Weltsicht. rın ijeg der Erkenntnisgewinn naturwIs-
Dennoch unterscheidet sich dieses Set VO  b senschaftlicher eihoden S1e bestimmen
Überzeugungen VO religiösen Glauben den Abstand der Erkenntnis ZUFK alur, den

„The STatus of atheist and religious be- verzögerten Spielraum notwendiger Nnier-
ief AIC thus quite Cdifftferent. Only religious pretation. Er wird dramatischsten cla-

rın sichtbar,belief requires al because only religious
belief postulates the existence of enttes dass sich der Begriff ‚Natur  C6 nicht
which have go0od evidence be- zweiftelsirei klären lässt:;
lieve exIist. It 18 simple SUPDDOSC dass Cie Sprachformen und ihre
that Just because atheist beliefs AIC also ‚„UN- unausweichlichen Metaphorisierungsstra-
proven ‚uncertain that they L[O00 require tegiıen bereits Weltbilder transportieren,
al Faith does NOoT plug the Sap between Cie keinen nspruc. auf Vollständigkeit

und totale Identität rheben können:CasOnNs believe and certaın proof. *°
DIe tragenden naturalistischen E1IN- Class sich Cie auf naturwissenschaft-

sichten führen einem Belief-System, 1C. Objektivität aDzielenden 1SSCNS-
Clas sich 1M Zuge naturwissenschaftlicher formen als historisch kontingent erwıiesen
Erkenntnisse bestätigt. amı wird aber haben:!”
zugleic. der eigentliche Problemzusam- dass Clas ea der einen alur-
menhang sichtbar. DIe Interpretation der wahrheit als einer Metaerzählung der (Je-
Wirklichkeit als ausschliefßlich naturalis- samtwirklichkeit In einer Pluralität VO  b

tisch erschliefßbar eine eutungs- Wissensgeschichten erodiert‘® und
kategorie e1In, Cie ihrerseits naturalistisch dass sich naturale TOZESSE er-
erschlossen werden kann, In ihrer CVO- schiedlich interpretieren lassen zumal
lutionsbiologisch ermittelbaren Funktio- angesichts der mıt ihnen verbundenen
nalität, die aber als Deutung zugleic nicht Deutungsfragen, Cie sich In Sinnkonstruk-
mehr mıt naturwissenschaftlichen Mitteln tionen absetzen.‘?

und kritisiert werden kann. Julian Baggını markiert diesen ber-
iıne Interpretation ijeg nicht als solche gang, WenNnn Cie Frage ach dem Sınn
natural VOI, selbst Wenn sich neurologisch menschlicher Ex1istenz atheistisch refor-

muliert und das Leben als olches ZUFK Ant-Cie 1M Erkenntnisprozess beanspruchten
CO}Gehirnzonen angeben lassen. DIe Beob- wOort rklärt „LIve ASs iıts OW. ANlSWET.

achtung prengt bereits die Möglichkeiten Zur Begründung Baggını eine (Je-

Julian Baggtnt, Atheism. Very Short Introduction, Oxford 2003, 4 —
Ebd., 35
Vgl LOFTFaiIMme Daston, Wunder, Kewelse un: Tatsachen. fur Geschichte der Rationalität, Frank-
furt 2001; LOrTTrainme FIaston eier Galison, Objektivität, Frankfurt 2007
Vgl Sandra Mitchell, Komplexitäten. Warum WIr YST anfangen, Cdie Welt verstehen, Frankfurt

2008,
Dementsprechend kann Cdie FEFvolution des Lebens als sinnlos bzw. zufällig der uch als ()1 -

ganislierter Prozess beschrieben Uun: gedeutet werden (vgl. SimMmon COoNWay MorTrI1S, EeENSEILS des
Zufalls. Wır Menschen 1mmM einsamen Unıiıversum, Berlin 20058 [orig.: Life's Solution: Inevitable
humans ın Lonely Unıiverse, Cambridge 2003]; Walter Thirring, Direkter Draht z u Urknall.
Weltwoche-Gespräch miıt Mathias Plüss, Nr 25, 2007
Julian Baggtnt, Atheism S Anm 15), 6567

23

15 Julian Baggini, Atheism. A Very Short Introduction, Oxford 2003, 4–7.
16 Ebd., 33.
17 Vgl. Lorraine Daston, Wunder, Beweise und Tatsachen. Zur Geschichte der Rationalität, Frank-

furt a. M. 2001; Lorraine Daston / Peter Galison, Objektivität, Frankfurt a. M. 2007.
18 Vgl. Sandra Mitchell, Komplexitäten. Warum wir erst anfangen, die Welt zu verstehen, Frankfurt 

a. M. 2008, 23.
19 Dementsprechend kann die Evolution des Lebens als sinnlos bzw. zufällig oder auch als or-

ganisierter Prozess beschrieben und gedeutet werden (vgl. Simon Conway Morris, Jenseits des 
Zufalls. Wir Menschen im einsamen Universum, Berlin 2008 [orig.: Life’s Solution: Inevitable 
humans in a Lonely Universe, Cambridge 2003]; Walter Th irring, Direkter Draht zum Urknall. 
Weltwoche-Gespräch mit Mathias Plüss, Nr. 25, 2007).

20 Julian Baggini, Atheism (s. Anm. 15), 65–67.

Hoff / Nach den „neuen Atheismen“

gibt.15 Der Atheismus als ein Belief-System 

wurzelt in einer naturalistischen Weltsicht. 

Dennoch unterscheidet sich dieses Set von 

Überzeugungen vom religiösen Glauben.

„The status of atheist and religious be-

lief are thus quite different. Only religious 

belief requires faith because only religious 

belief postulates the existence of entities 

which we have no good evidence to be-

lieve exist. It is a simple error to suppose 

that just because atheist beliefs are also ‚un-

proven‘ or ‚uncertain‘ that they too require 

faith. Faith does not plug the gap between 

reasons to believe and certain proof.“16 

Die tragenden naturalistischen Ein-

sichten führen zu einem Belief-System, 

das sich im Zuge naturwissenschaftlicher 

Erkenntnisse bestätigt. Damit wird aber 

zugleich der eigentliche Problemzusam-

menhang sichtbar. Die Interpretation der 

Wirklichkeit als ausschließlich naturalis-

tisch erschließbar führt eine Deutungs-

kategorie ein, die ihrerseits naturalistisch 

erschlossen werden kann, z. B. in ihrer evo-

lutionsbiologisch ermittelbaren Funktio-

nalität, die aber als Deutung zugleich nicht 

mehr mit naturwissenschaftlichen Mitteln 

gewonnen und kritisiert werden kann. 

Eine Interpretation liegt nicht als solche 

natural vor, selbst wenn sich neurologisch 

die im Erkenntnisprozess beanspruchten 

Gehirnzonen angeben lassen. Die Beob-

achtung sprengt bereits die Möglichkeiten 

naturaler Unmittelbarkeit, und genau da-

rin liegt der Erkenntnisgewinn naturwis-

senschaftlicher Methoden. Sie bestimmen 

den Abstand der Erkenntnis zur Natur, den 

verzögerten Spielraum notwendiger Inter-

pretation. Er wird am dramatischsten da-

rin sichtbar,

1. dass sich der Begriff „Natur“ nicht 

zweifelsfrei klären lässt;

2. dass die Sprachformen und ihre 

unausweichlichen Metaphorisierungsstra-

tegien bereits Weltbilder transportieren, 

die keinen Anspruch auf Vollständigkeit 

und totale Identität erheben können;

3. dass sich die auf naturwissenschaft-

liche Objektivität abzielenden Wissens-

formen als historisch kontingent erwiesen 

haben;17 

4. dass das Ideal der einen Natur-

wahrheit als einer Metaerzählung der Ge-

samtwirklichkeit in einer Pluralität von 

Wissensgeschichten erodiert18 und

5. dass sich naturale Prozesse unter-

schiedlich interpretieren lassen – zumal 

angesichts der mit ihnen verbundenen 

Deutungsfragen, die sich in Sinnkonstruk-

tionen absetzen.19 

Julian Baggini markiert diesen Über-

gang, wenn er die Frage nach dem Sinn 

menschlicher Existenz atheistisch refor-

muliert und das Leben als solches zur Ant-

wort erklärt: „Live as it’s own answer.“20 

Zur Begründung führt Baggini eine Ge-



off ach den „JICUCIL Atheismen

schichte VO  b Kay radbury DIe Bewoh- ZL. Der Naturalismus I1US$S sich In
Her des Mars tellen sich 1Ur In edrohli- seiInNnen Interpretationskategorien Natu-
chen Lebenssituationen Cie Frage, ralisierung des eigenen Gedankens In Be-
IHNan en soll In Zeiten des außeren und ziehung setizen. Seine Festlegung als umfas-
Nnneren Friedens erscheint Cie Frage ach sendes rogramm erwelst sich interpretativ
dem Sınn ihrerseits sinnlos, weil Clas Le- varıabel.? Der Plural divergierender Auf-
ben gul ist und keine weltere Begründung fassungen VO  b ‚Natur  C6 zerbricht Cie of{ff-
braucht.*! Indem Cie Frage auftaucht, lite- NUNg auf e1ine Naturwahrheit, WIE S1E sich
rarisch efasst und theoretisch reflektiert, 1M überdehnten Nspruc der Evolutions-
zeigt sich Cie Notwendigkeit, Cie Nnselbst- iologie als Theorie für es manıifestiert.
verständlichkeit des Lebens als Bedeu- In diesem Zusammenhang ist AÄArmin
tungsproblem bearbeiten. Dabei T1 Kreiner ZUzusiummen, der auf Cie (Gsrenzen
e1in interpretativer double bind auf. Iner- naturalistischer Welterklärung hinweist:
SEITS entzaubert Cie moderne NaturwIs- „Fur einen eventuellen Anfang des Unıi1-
senschaft die Sinngerichtetheit der atur, VEeISUILLS hätte der Naturalismus überhaupt
andererseits T1 S1E Cie Stelle dessen, keine plausible Erklärung (Nichts), für Cie
Was sich nicht lässt Cie Antwort Feinabstimmung hat entweder keine
auf Cie Frage ach der Bedeutung uUunNnscIer (Zufa. oder 1Ur eine ziemlich spekulati-
Ex1istenz angesichts des es und des VeC (Multiversum). E1inzig für Cie Evolution
fassenden Nichts. des Lebens kann mıt einer zumindest

„Auch naturalisierende Deutungen VCI- prinzipie vollständigen Theorie aufwar-
mögen Cle Frage nicht AaU$s der Welt schaf- ten, Cie aber ungeklärt lässt, CS

fen, C4 Sel denn den TEIS, Cie ExIistenz- überhaupt e1in Unıversum gibt und
C Aform leugnen, Cie gerade In der riah- Cdieses evolutionstauglich ist.

LUNS der Sterblichkeit offenkundig WIrCL.L DIe Möglichkeit, einen anderen inter-
Der Nspruc einer vollständigen pretativen Anfang setizen, markiert eine

Naturalisierung er Bedeutungsfragen Grenze, Cie den Menschen als ‚Natur  C6
scheitert als konsequenter Reduktionismus kennzeichnet: als atur zugleic mehr als
In dem Moment, In dem sich auf eine altur, A, W. irreduzibel se1n.“
Deutungsarbeit einlässt, Cie alur als e1- DIe Rede VO  u der Wurde des Menschen, bib-

1SC VO  u SseiINer Gottebenbildlichkeit, VO  bWas nicht Gegebenes, als eine Konstruktion

21 Vgl eb:
Ludger Honnefelder, Was coll ich Lun, WeT ll ich cein® Vernunft Uun: Verantwortung, (jewlssen
un: Schuld, Berlin 2007,
Vgl ZuUu!r Kategorisierung der verschiedenen naturalistischen Programme: eeri Keil, Naturalis-
1L11US un: Biologie, 1n Ludger Honnefelder Matthias Schmidt (He.) Naturalismus als Para-
digma S Anm. 10), 14-533; besonders 17-726
Armin reiner, [Das wahre Antlitz (Jottes der VW1S WIr melnen, WEI111 WIr ott JL, Freiburg

2006, 3()4
Vgl Ludger Honnefelder, YSIE un: Z7zweIıte altur des Menschen: Woran Orlentleren WwWIr Uuns®, 1N:
fJers. Matthias Schmidt (He.) Naturalismus als Paradigma S Anm 10), 3445 Vgl eb:

„n Begriff der atur, auf den WIr ZuUu!r UÜrientierung UNSCTES Handelns 1mmM Umgang miıt den
Möglichkeiten der konstruktiven Biologie zurückgreifen mussen, wird gehaltvoller se1in mMuUssen
als Clie den Gegenstand der Biologie bildende Natur  ba

24

21 Vgl. ebd., 66.
22 Ludger Honnefelder, Was soll ich tun, wer will ich sein? Vernunft  und Verantwortung, Gewissen 

und Schuld, Berlin 2007, 27.
23 Vgl. zur Kategorisierung der verschiedenen naturalistischen Programme: Geert Keil, Naturalis-

mus und Biologie, in: Ludger Honnefelder / Matthias C. Schmidt (Hg.), Naturalismus als Para-
digma (s. Anm. 10), 14–33; besonders 17–26.

24 Armin Kreiner, Das wahre Antlitz Gottes – oder was wir meinen, wenn wir Gott sagen, Freiburg 
u.a. 2006, 304.

25 Vgl. Ludger Honnefelder, Erste und zweite Natur des Menschen: Woran orientieren wir uns?, in: 
Ders. / Matthias C. Schmidt (Hg.), Naturalismus als Paradigma (s. Anm. 10), 34–48. Vgl. ebd., 
48: „Ein Begriff  der Natur, auf den wir zur Orientierung unseres Handelns im Umgang mit den 
Möglichkeiten der konstruktiven Biologie zurückgreifen müssen, wird gehaltvoller sein müssen 
als die den Gegenstand der Biologie bildende Natur“.

Hoff / Nach den „neuen Atheismen“

schichte von Ray Bradbury an: Die Bewoh-

ner des Mars stellen sich nur in bedrohli-

chen Lebenssituationen die Frage, warum 

man leben soll. In Zeiten des äußeren und 

inneren Friedens erscheint die Frage nach 

dem Sinn ihrerseits sinnlos, weil das Le-

ben gut ist und keine weitere Begründung 

braucht.21 Indem die Frage auftaucht, lite-

rarisch gefasst und theoretisch reflektiert, 

zeigt sich die Notwendigkeit, die Unselbst-

verständlichkeit des Lebens als Bedeu-

tungsproblem zu bearbeiten. Dabei tritt 

ein interpretativer double bind auf. Einer-

seits entzaubert die moderne Naturwis-

senschaft die Sinngerichtetheit der Natur, 

andererseits tritt sie an die Stelle dessen, 

was sich nicht ersetzen lässt: die Antwort 

auf die Frage nach der Bedeutung unserer 

Existenz angesichts des Todes und des um-

fassenden Nichts.

„Auch naturalisierende Deutungen ver-

mögen die Frage nicht aus der Welt zu schaf-

fen, es sei denn um den Preis, die Existenz-

form zu leugnen, die gerade in der Erfah-

rung der Sterblichkeit offenkundig wird.“22 

Der Anspruch einer vollständigen 

Naturalisierung aller Bedeutungsfragen 

scheitert als konsequenter Reduktionismus 

in dem Moment, in dem er sich auf eine 

Deutungsarbeit einlässt, die Natur als et-

was nicht Gegebenes, als eine Konstruktion 

voraussetzt. Der Naturalismus muss sich in 

seinen Interpretationskategorien zur Natu-

ralisierung des eigenen Gedankens in Be-

ziehung setzen. Seine Festlegung als umfas-

sendes Programm erweist sich interpretativ 

variabel.23 Der Plural divergierender Auf-

fassungen von „Natur“ zerbricht die Hoff-

nung auf eine Naturwahrheit, wie sie sich 

im überdehnten Anspruch der Evolutions-

biologie als Theorie für alles manifestiert.

In diesem Zusammenhang ist Armin 

Kreiner zuzustimmen, der auf die Grenzen 

naturalistischer Welterklärung hinweist: 

„Für einen eventuellen Anfang des Uni-

versums hätte der Naturalismus überhaupt 

keine plausible Erklärung (Nichts), für die 

Feinabstimmung hat er entweder keine 

(Zufall) oder nur eine ziemlich spekulati-

ve (Multiversum). Einzig für die Evolution 

des Lebens kann er mit einer zumindest 

prinzipiell vollständigen Theorie aufwar-

ten, die aber ungeklärt lässt, warum es 

überhaupt ein Universum gibt und warum 

dieses evolutionstauglich ist.“24 

Die Möglichkeit, einen anderen inter-

pretativen Anfang zu setzen, markiert eine 

Grenze, die den Menschen als „Natur“ 

kennzeichnet: als Natur zugleich mehr als 

bloße Natur, m. a. W. irreduzibel zu sein.25 

Die Rede von der Würde des Menschen, bib-

lisch von seiner Gottebenbildlichkeit, von 



off ach den „JICUCIL Atheismen 25

seinem konstitutiven Gottesbezug diese S1E verwerfen umgekehrt jede Möglichkeit
einer absoluten ahrher Manche sind,anthropo-theologischen Sprechformen CI -

schliefßen ein Diskursfeld, Clas CS erlaubt, WwIe CS scheint, mehr interessier der
den Menschen als Wissensftorm ber einen ejahung des Menschen als der Leug-
unabschaffbaren Transzendenzbezug NUNg Gottes, rühmen aber den Menschen
bestimmen. Gerade weil sich zumindest y ihr Glaube (jott keine Lebens-
Cie ormale Transzendenz des Nachden- macht mehr bleibt Andere machen sich
kens ber Cie Bedeutung der eigenen ExIS- e1in olches Bildl VO  b Gott, Ca{fß Jenes (Je-
tenz und der Welt nicht abschaffen lässt, 1.  e) das S1E ablehnen, keineswegs der
S1e vielmehr gerade VO naturalistischen (jott des Evangeliums ist. Andere nehmen
Paradigma bestätigt wird, bleibt auch der Cie Fragen ach (jott nicht einmal In AÄn-
aum religionsphilosophischen und theo- oriff, cla S1€ keine Erfahrung der religiösen

Unruhe machen scheinen und keinenlogischen Nac.  enkens en
nla sehen, S1E sich eligion
küummern ollten Der Atheismus entsteht

euer Atheismus aufßerdem nicht selten AaUS$S dem eftigen
„MNMEUEC Atheismen ean-Luc Protest Clas bel In der Welt oder AaUs

Nancys n  ekonstruktion des der unberechtigten Übertragung des Be-
Christentums  44 griffs des Absoluten auf geWISSE mensch-

1C. erte, Ca{fß diese Stelle (‚ottes
Wirft IHNan einen SCHAUCICH 1C auf das treten. Auch Cie heutige Zivilisation kann

oft, ZW ar nicht VO  u ihrem esen her, aberweitläufige Phänomen des „New Atheism
stellt IHNan fest, WIE sehr Cie Argumen- Uurc ihre einseltige Zuwendung den
tationsfiguren bereits bekannte POosI1- irdischen Wirklic.  elıten, den Zugang

(jott erschweren.“ (GS 19)tionen VOTL em der religionskritischen
Achsenzeit des Jahrhunderts erinnern. DIe angesprochenen Formate des
Eın 1C. In die phänotypische Auflistung „New Atheism PaASSCH sich umstandslos
atheistischer Spielformen, Cie das IL Vatı- In diese Modellierung e1in. och Clas gilt
kanische Konzil ıIn SseiINner Pastoralkonstitu- nicht für alle atheistischen Interventionen
tion unternımmt, bestätigt den INAruc uma. 1M Umififeld poststrukturalistischer

„50 mu(f{fß IHNan den Atheismus den Onzepte trifit auf eigenwillige AÄn-
ernstesten Gegebenheiten dieser eit rech- Ssatze einer komplexen Neubestimmung
Hen und aufs sorgfältigste prüfen. Mıt des Verhältnisses VO  u eligion und Ver-
dem Wort Atheismus werden voneinander nunft und zumal der Bedeutung des YT1S-
sehr verschiedene Phänomene bezeichnet. entums In SseiINner politischen, sozlalen und
Manche eugnen (jott ausdrücklich: ande- kulturellen Gegenwart. Das ijeg nicht

meınen, der Mensch könne überhaupt letzt der Denkform und Je-
nichts ber ihn dUSSaHCH; wleder andere Ner Dekonstruktion, Cie Jacques Derrida

diffterenztheoretisch aufsetzte und auch 1Mtellen Cie Frage ach Gott olchen
methodischen Voraussetzungen, Ca{fß S1E Orl1zon religionsphilosophischer Nntier-
VO  b vornherein sinnlos Se1IN scheint. pretationen etablierte. Der dekonstruktive
Viele überschreiten den Zuständigkeits- Zugang ist €1 Modus einer unausweich-
bereich der Erfahrungswissenschaften und lichen Kritik der Religion(en), ihre
erklären, es Sel 1Ur Gegenstand olcher unabgegoltenen Potenziale freizulegen.
naturwissenschaftlicher Forschung, oder DIe eingespielte Bedeutung ihrer Texte

25Hoff / Nach den „neuen Atheismen“

seinem konstitutiven Gottesbezug – diese 

anthropo-theologischen Sprechformen er-

schließen ein Diskursfeld, das es erlaubt, 

den Menschen als Wissensform über einen 

unabschaffbaren Transzendenzbezug zu 

bestimmen. Gerade weil sich zumindest 

die formale Transzendenz des Nachden-

kens über die Bedeutung der eigenen Exis-

tenz und der Welt nicht abschaffen lässt, 

sie vielmehr gerade vom naturalistischen 

Paradigma bestätigt wird, bleibt auch der 

Raum religionsphilosophischen und theo-

logischen Nachdenkens offen.

3 Neuer Atheismus statt 
„neue Atheismen“: Jean-Luc 
Nancys „Dekonstruktion des 
Christentums“

Wirft man einen genaueren Blick auf das 

weitläufige Phänomen des „New Atheism“, 

stellt man fest, wie sehr die Argumen-

tationsfiguren an bereits bekannte Posi-

tionen vor allem der religionskritischen 

Achsenzeit des 19. Jahrhunderts erinnern. 

Ein Blick in die phänotypische Auflistung 

atheistischer Spielformen, die das II. Vati-

kanische Konzil in seiner Pastoralkonstitu-

tion unternimmt, bestätigt den Eindruck:

„So muß man den Atheismus zu den 

ernstesten Gegebenheiten dieser Zeit rech-

nen und aufs sorgfältigste prüfen. Mit 

dem Wort Atheismus werden voneinander 

sehr verschiedene Phänomene bezeichnet. 

Manche leugnen Gott ausdrücklich; ande-

re meinen, der Mensch könne überhaupt 

nichts über ihn aussagen; wieder andere 

stellen die Frage nach Gott unter solchen 

methodischen Voraussetzungen, daß sie 

von vornherein sinnlos zu sein scheint. 

Viele überschreiten den Zuständigkeits-

bereich der Erfahrungswissenschaften und 

erklären, alles sei nur Gegenstand solcher 

naturwissenschaftlicher Forschung, oder 

sie verwerfen umgekehrt jede Möglichkeit 

einer absoluten Wahrheit. Manche sind, 

wie es scheint, mehr interessiert an der 

Bejahung des Menschen als an der Leug-

nung Gottes, rühmen aber den Menschen 

so, daß ihr Glaube an Gott keine Lebens-

macht mehr bleibt. Andere machen sich 

ein solches Bild von Gott, daß jenes Ge-

bilde, das sie ablehnen, keineswegs der 

Gott des Evangeliums ist. Andere nehmen 

die Fragen nach Gott nicht einmal in An-

griff, da sie keine Erfahrung der religiösen 

Unruhe zu machen scheinen und keinen 

Anlaß sehen, warum sie sich um Religion 

kümmern sollten. Der Atheismus entsteht 

außerdem nicht selten aus dem heftigen 

Protest gegen das Übel in der Welt oder aus 

der unberechtigten Übertragung des Be-

griffs des Absoluten auf gewisse mensch-

liche Werte, so daß diese an Stelle Gottes 

treten. Auch die heutige Zivilisation kann 

oft, zwar nicht von ihrem Wesen her, aber 

durch ihre einseitige Zuwendung zu den 

irdischen Wirklichkeiten, den Zugang zu 

Gott erschweren.“ (GS 19)

Die angesprochenen Formate des 

„New Atheism“ passen sich umstandslos 

in diese Modellierung ein. Doch das gilt 

nicht für alle atheistischen Interventionen. 

Zumal im Umfeld poststrukturalistischer 

Konzepte trifft man auf eigenwillige An-

sätze einer komplexen Neubestimmung 

des Verhältnisses von Religion und Ver-

nunft und zumal der Bedeutung des Chris-

tentums in seiner politischen, sozialen und 

kulturellen Gegenwart. Das liegt nicht zu-

letzt an der Denkform und Methodik je-

ner Dekonstruktion, die Jacques Derrida 

differenztheoretisch aufsetzte und auch im 

Horizont religionsphilosophischer Inter-

pretationen etablierte. Der dekonstruktive 

Zugang ist dabei Modus einer unausweich-

lichen Kritik der Religion(en), um ihre 

unabgegoltenen Potenziale freizulegen. 

Die eingespielte Bedeutung ihrer Texte 



off ach den „JICUCIL Atheismen

verändert sich In der Kegle VO  b Lektü- ac. verblieben Sind, deren religiöse
TCI, Cie keinen Stein auf dem anderen Grundierung sich dem zersetzenden
lassen scheinen. Nichts bleibt selbstver- Einfluss der eit auflöste. S1e kann
sStandlıch, Wenn tragende Onzepte WwI1Ie och erkennen, und C4 geht eine eigene
Irinıtät Ooder Inkarnation, Auferstehung Faszınatıiıon VO  u ihnen AaUS. ehr noch,
oder essianıla AaUS$S ihren festgelegten Be- S1E springen 1M Museum der Okzidentalen

Kultur VO  u Bild Bild und ehalten Instimmungszusammenhängen gelöst WEI -

den und anderen Bedingungen eine ihrem Verschwinden eine eindringliche IC-

CU«Cc Bedeutung annehmen. Nicht weniger ferentielle Prasenz. (‚enau Clas macht S1E
als eine Transformation des Christentums interessant für einen Philosophen WIE Nan-
geschieht mıt Autoren WwI1Ie Slavo) Zizek?®, C V, der solche Prasenz 1M Zuge ihrer gebro-
(7107g10 Agamben  27 aın Badiou“ oder chenen ( egenwart, ihres ntzuges auffasst.
Jean-Luc Nancy“. Das verwelst wlederum auf Cie brisante

Letzterer hat Se1IN Projekt einer „De-
CCL3()

Qualität gerade christlicher Theologien, Cie
konstruktion des Christentums Clas egebene auf Clas Ausstehende öffnen.
den Vorzeichen e1INnes „längst kritischen
Zustand(s)”! der eligion annonclert. DIe
förmliche Kritik der eligion ist deshalb DIT3 Öffnung der ernun
überflüssig geworden, weil sich Cie enT-
SscCheidenden semantischen Gehalte OÖffnung S1e bildet den Mechanismus In
ihrer ursprünglichen Bedeutung uDerle| ancys rogramm : „Es geht nicht darum,
en DIe e1it ihrer ntellektuellen aub- Cie eligion wiederauferstehen lassen,
würdigkeit ist abgelaufen, und verliert auch Jene nicht, Cie ant In den Grenzen

der bloßen Vernunft‘ einfassen wollte. SOon-auch ihre Kritik jede Plausibilität, weil S1E
nicht mehr nachvollzogen werden kann: dern C4 geht darum, Cie Vernunfit auf
„Es kommt keineswegs ıIn Frage, auch 1Ur Cie Unbegrenztheit hiın öffnen, Cie ihre
anzudeuten, Class e1in Philosoph (jott ahrhen ausmacht. Es geht nicht darum,
lauben könne.3° eine Unzulänglichkeit der Vernuntit be-

Insofern prengt jeder Einspruch eiInNnes mänteln, sondern darum, S1E Fruc.  0S
irgendwie vorstellbaren Atheismus seiIne befreien: Ist erst einmal es begrün-
eigene asıls, weil CI sich INnvers det und erklärt, ist Clas aufzuzeigen, Was

klammert, das bereits untergegangen ist. Jenseı1ts der estiitullon bleibt Es geht nicht
Das gilt indes nicht für Cie Posiıtionen darum, Cie Himmel HNEeU auszumalen oder

der theologischen Figuren, Cie auf Jener HNEeU gestalten: 1elmehr geht CS darum,

SLavo} Zizek, DIie gnadenlose Liebe, Frankfurt 2001; DEerS., e uppe un: der Zwerg. [Das
C'hristentum zwischen Perversion Uun: Subversion, Frankfurt 2003; DEerS., Auf dem Weg
einer materjalistischen Theologie, 1: Neue Rundschau 115 2007),!
(G10FQ10 Agamben, Profanierungen, Frankfurt 2005; DerS., e Zeıt, Cdie bleibt. Eın KOM-
mMentar zu Römerbrief, Frankfurt 2006
Alain Badiou, Paulus e Begründung des Universalismus, München 2002
Vgl dazu Gregor Marıa Hoff, e Atheismen S Anm. 11), 112—-155X
Jean-Luc ANnCY, Dekonstruktion des Christentums, Zürich-Berlin 2008

41 Ebd.,
Ebd.,

26

26 Slavoj ŽiŽek, Die gnadenlose Liebe, Frankfurt a. M. 2001; Ders., Die Puppe und der Zwerg. Das 
Christentum zwischen Perversion und Subversion, Frankfurt a. M. 2003; Ders., Auf dem Weg zu 
einer materialistischen Th eologie, in: Neue Rundschau 118 (2007), 97–111.

27 Giorgio Agamben, Profanierungen, Frankfurt a. M. 2005; Ders., Die Zeit, die bleibt. Ein Kom-
mentar zum Römerbrief, Frankfurt a. M. 2006.

28 Alain Badiou, Paulus – Die Begründung des Universalismus, München 2002.
29 Vgl. dazu Gregor Maria Hoff , Die neuen Atheismen (s. Anm. 11), 112–138.
30 Jean-Luc Nancy, Dekonstruktion des Christentums, Zürich–Berlin 2008.
31 Ebd., 7.
32 Ebd., 23.

Hoff / Nach den „neuen Atheismen“

verändert sich in der Regie von Lektü-

ren, die keinen Stein auf dem anderen zu 

lassen scheinen. Nichts bleibt selbstver-

ständlich, wenn tragende Konzepte wie 

Trinität oder Inkarnation, Auferstehung 

oder Messianität aus ihren festgelegten Be-

stimmungszusammenhängen gelöst wer-

den und unter anderen Bedingungen eine 

neue Bedeutung annehmen. Nicht weniger 

als eine Transformation des Christentums 

geschieht mit Autoren wie Slavoj Žižek26, 

Giorgio Agamben27, Alain Badiou28 oder 

Jean-Luc Nancy29.

Letzterer hat sein Projekt einer „De-

konstruktion des Christentums“30 unter 

den Vorzeichen eines „längst kritischen 

Zustand(s)“31 der Religion annonciert. Die 

förmliche Kritik der Religion ist deshalb 

überflüssig geworden, weil sich die ent-

scheidenden semantischen Gehalte in 

ihrer ursprünglichen Bedeutung überlebt 

haben. Die Zeit ihrer intellektuellen Glaub-

würdigkeit ist abgelaufen, und so verliert 

auch ihre Kritik jede Plausibilität, weil sie 

nicht mehr nachvollzogen werden kann: 

„Es kommt keineswegs in Frage, auch nur 

anzudeuten, dass ein Philosoph ‚an Gott 

glauben‘ könne.“32 

Insofern sprengt jeder Einspruch eines 

irgendwie vorstellbaren Atheismus seine 

eigene Basis, weil er sich invers an etwas 

klammert, das bereits untergegangen ist.

Das gilt indes nicht für die Positionen 

der theologischen Figuren, die auf jener 

Bildfläche verblieben sind, deren religiöse 

Grundierung sich unter dem zersetzenden 

Einfluss der Zeit auflöste. Sie kann man 

noch erkennen, und es geht eine eigene 

Faszination von ihnen aus. Mehr noch, 

sie springen im Museum der okzidentalen 

Kultur von Bild zu Bild und behalten in 

ihrem Verschwinden eine eindringliche re-

ferentielle Präsenz. Genau das macht sie so 

interessant für einen Philosophen wie Nan-

cy, der solche Präsenz im Zuge ihrer gebro-

chenen Gegenwart, ihres Entzuges auffasst. 

Das verweist wiederum auf die brisante 

Qualität gerade christlicher Theologien, die 

das Gegebene auf das Ausstehende öffnen.

4 Die Öffnung der Vernunft

Öffnung – sie bildet den Mechanismus in 

Nancys Programm: „Es geht nicht darum, 

die Religion wiederauferstehen zu lassen, 

auch jene nicht, die Kant in den ‚Grenzen 

der bloßen Vernunft‘ einfassen wollte. Son-

dern es geht darum, die bloße Vernunft auf 

die Unbegrenztheit hin zu öffnen, die ihre 

Wahrheit ausmacht. Es geht nicht da rum, 

eine Unzulänglichkeit der Vernunft zu be-

mänteln, sondern darum, sie rückhaltlos 

zu befreien: Ist erst einmal alles begrün-

det und erklärt, so ist das aufzuzeigen, was 

jenseits der Restitution bleibt. Es geht nicht 

darum, die Himmel neu auszumalen oder 

neu zu gestalten: Vielmehr geht es darum, 



off ach den „JICUCIL Atheismen

Cie dunkle, harte und 1M aum verlorene Clas Denken das el nicht der Intellekt
5Erde öffnen.“ allein, sondern auch das Herz, Cie FOr-

Hıer jeg Cie spezifische Bedeutung derung Ooder der Nnspruc. selbst) kann
VO  b eligion 1M Allgemeinen und des denken und kann nicht nicht denken

Class CS ein Hinausschießen ber sich selbstChristentums 1M Besonderen. DIe Frage
ach der Transzendenz und Cie Module en Es durchdringt Clas Undurchdringli-
ihrer Erfahrung dringen ZU. kritischen che, Ooder C4 wird vielmehr VO  b iıhm urch-

35ern der aufgeklärten Vernuntfit VOIL, weil drungen
S1E ihre (Gsrenzen freilegen. DIe UÜperatio- 1ese unendliche ewegung gibt dem
Nen der modernen Rationalität drohen al- Unendlichen 1M Endlichen einen aum
les In der Immanenz des blofß Gegebenen Das Christentum hat alur Sprachpro-
gleichzuschalten. S1e lassen keinen aum STAIINC generlert. S1e verbürgen Clas Un-

abschliefßbare. S1e treiben Keile In die Unıi1-für Alterität jedenfalls können S1e nicht
für Clas Problem aufkommen, Class Cie formität der Welt Deshalb und darın sind
Welt nicht für sich selbst steht. Der philo- S1E politisch. Der Mensch, der (jott VCI-

sophische Impuls des Fragens drängt In wlesen ist, kann diesen seInNnem bloßen
ihr ber S1e hinaus. Es ist dieser Impuls der Replikanten modulieren. och och ıIn der
Öffnung, der einerseılts VO  b metaphysisch Gestalt SseiINer Projektion wird Clas Formal-
eingefriedeter Theologie beschnitten wird TINZIp einer Revolution, nämlich einer
und der sich doch In einer bleibenden Un- fortlaufenden Einmischung des Unendli-
ruhestiftung gerade christlich immer WIE- chen 1M Endlichen manıifest.*®
der durchsetzt. (ottesrede fügt Clas Andere Aber Was offenbart dieser Vorgang
In Cie Welt e1In, auch WenNnn CS ZU. ınter- als Prozess einer Transformation, der Ke-
SINN, ZU. transzendenten Abdruck des ligion ist® Fur Nancy lässt sich hier kein
mMmaAanenten verfällt, Clas elende auf Sinn feststellen, anders gesagt eine letzte
Clas Sein reduziert WIrcl. och CS gibt auch nstanz als Stillstellung des Lebens und der
alternative Traditionen, WIE S1€ Nancy In ExIistenz bestimmen. Sınn als dlas, Was es
Anselms Ortsbestimmung (,ottes 1M MNAL- hält, ist selbst VO  b der gekennzeichneten
F QUAT cogitfarı Dossit ausmacht.“ Eın ewegung unterwandert, Cie mıt dem VOr-
abschließbares, notwendiges Moment des Sahg des Unendlichen letztlich eiInNnes Olflen-
Denkens T1 1M Proslogion Anselms auf: bart das Nichts, SeINeErSsSEITS nicht „identifi-

„Das Argument beruht Sahnz auf der zierbar”, zugleic aber unabwelisbar. arın
ewegung des Denkens, insofern Cdileses ijeg die besondere Qualität des Christen-
nicht nicht denken kann, nicht nicht Clas (ums als e1In, vielleicht der entscheidende
Maxımum des Seins denken kann, Clas C4 Geburtsort der okzidentalen Vernuntit und
denken kann. Aber auch e1in Hinausschie- Kultur:
ßen ber eben Cdieses Maxımum kann CS „Der zZziden selbst, die Okzidentali-
nicht nicht denken Denn CS VeELIIAS eben tat vollendet sich, indem S1E eine Sahnz be-
Cles denken Es gibt Clas sein sondere Ader des SINNSs offenlegt, und ZWaar

Denkvermögen übersteigt. Anders gesagl, Cie gewissermafßen leere oder bloßliegende

Ebd.,
Vgl eb: J1l
Ebd.,
Vgl eb:

27

33 Ebd., 7.
34 Vgl. ebd., 21.
35 Ebd., 22.
36 Vgl. ebd., 34.

Hoff / Nach den „neuen Atheismen“

die dunkle, harte und im Raum verlorene 

Erde zu öffnen.“33 

Hier liegt die spezifische Bedeutung 

von Religion im Allgemeinen und des 

Christentums im Besonderen. Die Frage 

nach der Transzendenz und die Module 

ihrer Erfahrung dringen zum kritischen 

Kern der aufgeklärten Vernunft vor, weil 

sie ihre Grenzen freilegen. Die Operatio-

nen der modernen Rationalität drohen al-

les in der Immanenz des bloß Gegebenen 

gleichzuschalten. Sie lassen keinen Raum 

für Alterität – jedenfalls können sie nicht 

für das Problem aufkommen, dass die 

Welt nicht für sich selbst steht. Der philo-

sophische Impuls des Fragens drängt in 

ihr über sie hinaus. Es ist dieser Impuls der 

Öffnung, der einerseits von metaphysisch 

eingefriedeter Theologie beschnitten wird 

und der sich doch in einer bleibenden Un-

ruhestiftung gerade christlich immer wie-

der durchsetzt. Gottesrede fügt das Andere 

in die Welt ein, auch wenn es zum Hinter-

sinn, zum transzendenten Abdruck des 

Immanenten verfällt, wo das Seiende auf 

das Sein reduziert wird. Doch es gibt auch 

alternative Traditionen, wie sie Nancy in 

Anselms Ortsbestimmung Gottes im mai-

us quam cogitari possit ausmacht.34 Ein un-

abschließbares, notwendiges Moment des 

Denkens tritt im Proslogion Anselms auf:

„Das Argument beruht ganz auf der 

Bewegung des Denkens, insofern dieses 

nicht nicht denken kann, nicht nicht das 

Maximum des Seins denken kann, das es 

denken kann. Aber auch ein Hinausschie-

ßen über eben dieses Maximum kann es 

nicht nicht denken. Denn es vermag eben 

dies zu denken: Es gibt etwas, das sein 

Denkvermögen übersteigt. Anders gesagt, 

das Denken (das heißt nicht der Intellekt 

allein, sondern auch das Herz, die For-

derung oder der Anspruch selbst) kann 

denken – und kann nicht nicht denken –, 

dass es ein Hinausschießen über sich selbst 

denkt. Es durchdringt das Undurchdringli-

che, oder es wird vielmehr von ihm durch-

drungen.“35 

Diese unendliche Bewegung gibt dem 

Unendlichen im Endlichen einen Raum. 

Das Christentum hat dafür Sprachpro-

gramme generiert. Sie verbürgen das Un-

abschließbare. Sie treiben Keile in die Uni-

formität der Welt. Deshalb und darin sind 

sie politisch. Der Mensch, der an Gott ver-

wiesen ist, kann diesen zu seinem bloßen 

Replikanten modulieren. Doch noch in der 

Gestalt seiner Projektion wird das Formal-

prinzip einer Revolution, nämlich einer 

fortlaufenden Einmischung des Unendli-

chen im Endlichen manifest.36 

Aber was offenbart dieser Vorgang 

als Prozess einer Transformation, der Re-

ligion ist? Für Nancy lässt sich hier kein 

Sinn feststellen, anders gesagt: eine letzte 

Instanz als Stillstellung des Lebens und der 

Existenz bestimmen. Sinn als das, was alles 

hält, ist selbst von der gekennzeichneten 

Bewegung unterwandert, die mit dem Vor-

gang des Unendlichen letztlich eines offen-

bart: das Nichts, seinerseits nicht „identifi-

zierbar“, zugleich aber unabweisbar. Darin 

liegt die besondere Qualität des Christen-

tums als ein, vielleicht der entscheidende 

Geburtsort der okzidentalen Vernunft und 

Kultur:

„Der Okzident selbst, die Okzidentali-

tät vollendet sich, indem sie eine ganz be-

sondere Ader des Sinns offenlegt, und zwar 

die gewissermaßen leere oder bloßliegende 



28 off ach den „JICUCIL Atheismen

Ader des SINNSs als des vollständigen oder Verwicklung der Transzendenz mıt der
abgeschlossenen SINNS, der ZUFK (Gsrenze MmMMmManenZ, des Göttlichen und enschli-

chen 1M edanken der Inkarnation rlaubtdes SINns oder der Möglichkeit VO  b Sinn
strebt. Das Christentum dekonstruleren Cie unauflösbare Rückkoppelung beider
el fortan, den Okzident bis dieser Realitäten. In ancys (edankengang
(Gsrenze begleiten, bis diesem chritt sich Cles formal Class mıt der Selbst-
und diesem Nicht aS der zZziden überschreitung der Tradition ihre Identität
sich 1Ur och VO  u sich selbst blösen kann, erst eingeholt WIrcl. Das bedeutet 1M SCHC-
111 welter Okzident Se1IN oder VO  b benen Zusammenhang, Class Cie Loslösung

VO Christentum sich nicht 1Ur diesemsich selbst Jense1lts seiner selbst Mıt diesem
chritt I1US$S sich VO  b sich selbst blösen verdankt, sondern C4 1INvers 1Ur erneut STa-
Somıit ist C4 e1in und 1eselDe Geste, sich tulert 1eser nietzscheanisch aufgeklär-
VO Okzident abzulösen und sich VO

37

Atheismus schwingt sich nicht ZU.

Christentum abzulösen. Thronfolger des abgeschafften (,ottes auf,
sondern weiß die theologische aft-
barkeit des eigenen Gedankens DIe Rede

DIT3 Selbstüberschreitung VO  b einer „Wiederkehr der Religion wird
der Tradıtion erst hier ultimativ scharf.

Das zeigt sich In der Durchführung
DIe ogi der Selbstüberschreitung SC des rogramms einer „Dekonstruktion des
wınnt Cie westliche Kultur AaUS$S den RKessour- Christentums“. Das dem Christentum ab-
CC des Christentums und SseinNner (Gottesbe- gelesene Formular der OÖffnung“® treibt CI

stimmung, Cie Jene ogi einführt, mıt der wellt, Class sich Se1IN C6  „Sin In der e1gE-
Nancy hier arbeitet. Denn Cie chrısiliıche Hen Rede VO „Tod Gottes” rfullt. Das

gilt schon VO edanken der Auferste-
hung her. Was auferweckt wird, ist der

Weiterführende Lıteratur: Tote, und also T1 der Tod ıIn Clas Leben
e1in. Er bestimmt CS, CI wird ZU. Leben CI -Magnus Striet (Hg.) Wiederkehr des Athe-
weckt. Der Tod ist der Magnet1ismus der1ISMUS ucC. oder egen für Cle Theologie?

reiburg 2008 Der Aufsatzban: VCI- Auferstehungstheologie, WwIe S1E Nancy 1M
Anschluss aurıce ancho auffasst:sammelt einschlägige Texte eologi-

schen Diskussion Cie Atheismen. „DIe Auferstehung, Cie CS geht,
entkommt dem Tod nicht, och T1 S1e AaUsGregor Marıa Hoff, DIe Atheismen.
iıhm heraus oder Cdialektisiert ihn S1e bildetiıne notwendige Provokation, Kevelaer

2009 Als Einführung edacht, werden 1M Gegenteil Clas Außerste und Cie Wahr-
heit des Sterbens. S1ie geht ıIn den Tod nichtverschiedene Ansätze der Atheis-
e{wa, ihn durchqueren, sondernIHNen analysiert (z.B literarische, hiloso- ihn, indem S1€ sich unerbittlich In ihn VCI-phische und kulturtheoretische o  e  e
senkt, selbst aufzuerwecken. Den Tod auf-und kritisch 1M Spiegel avanclerter 11-

wärtiger Atheismen theologisch diskutiert. zuerwecken unterscheidet sich Sahnz und
24 davon, die Toten aufzuerwecken.“

Ebd., 74A4921
Vgl eb: 246
Ebd., 1553

28

37 Ebd., 242f.
38 Vgl. ebd., 246.
39 Ebd., 153.

Hoff / Nach den „neuen Atheismen“

Ader des Sinns als des vollständigen oder 

abgeschlossenen Sinns, der zur Grenze 

des Sinns oder der Möglichkeit von Sinn 

strebt. Das Christentum zu dekonstruieren 

heißt fortan, den Okzident bis zu dieser 

Grenze zu begleiten, bis zu diesem Schritt 

und diesem Nicht [pas], wo der Okzident 

sich nur noch von sich selbst ablösen kann, 

will er weiter Okzident sein oder etwas von 

sich selbst jenseits seiner selbst. Mit diesem 

Schritt muss er sich von sich selbst ablösen. 

Somit ist es ein und dieselbe Geste, sich 

vom Okzident abzulösen und sich vom 

Christentum abzulösen.“37 

5 Die Selbstüberschreitung 
der Tradition

Die Logik der Selbstüberschreitung ge-

winnt die westliche Kultur aus den Ressour-

cen des Christentums und seiner Gottesbe-

stimmung, die jene Logik einführt, mit der 

Nancy hier arbeitet. Denn die christliche 

Verwicklung der Transzendenz mit der 

Immanenz, des Göttlichen und Menschli-

chen im Gedanken der Inkarnation erlaubt 

die unauflösbare Rückkoppelung beider 

Realitäten. In Nancys Gedankengang setzt 

sich dies formal so um, dass mit der Selbst-

überschreitung der Tradition ihre Identität 

erst eingeholt wird. Das bedeutet im gege-

benen Zusammenhang, dass die Loslösung 

vom Christentum sich nicht nur diesem 

verdankt, sondern es invers nur erneut sta-

tuiert. Dieser – nietzscheanisch aufgeklär-

te – Atheismus schwingt sich nicht zum 

Thronfolger des abgeschafften Gottes auf, 

sondern weiß um die theologische Haft-

barkeit des eigenen Gedankens. Die Rede 

von einer „Wiederkehr der Religion“ wird 

erst hier ultimativ scharf.

Das zeigt sich in der Durchführung 

des Programms einer „Dekonstruktion des 

Christentums“. Das dem Christentum ab-

gelesene Formular der Öffnung38 treibt er 

so weit, dass sich sein „Sinn“ in der eige-

nen Rede vom „Tod Gottes“ erfüllt. Das 

gilt schon vom Gedanken der Auferste-

hung her. Was auferweckt wird, ist der 

Tote, und also tritt der Tod in das Leben 

ein. Er bestimmt es, er wird zum Leben er-

weckt. Der Tod ist der Magnetismus der 

Auferstehungstheologie, wie sie Nancy im 

Anschluss an Maurice Blanchot auffasst:

„Die Auferstehung, um die es geht, 

entkommt dem Tod nicht, noch tritt sie aus 

ihm heraus oder dialektisiert ihn. Sie bildet 

im Gegenteil das Äußerste und die Wahr-

heit des Sterbens. Sie geht in den Tod nicht 

etwa, um ihn zu durchqueren, sondern um 

ihn, indem sie sich unerbittlich in ihn ver-

senkt, selbst aufzuerwecken. Den Tod auf-

zuerwecken unterscheidet sich ganz und 

gar davon, die Toten aufzuerwecken.“39 

Weiterführende Literatur:

Magnus Striet (Hg.), Wiederkehr des Athe-

ismus. Fluch oder Segen für die Theologie? 

Freiburg u. a. 2008. – Der Aufsatzband ver-

sammelt einschlägige Texte zur theologi-

schen Diskussion um die neuen Atheismen.

Gregor Maria Hoff, Die neuen Atheismen. 

Eine notwendige Provokation, Kevelaer 

2009. – Als Einführung gedacht, werden 

verschiedene Ansätze der neuen Atheis-

men analysiert (z. B. literarische, philoso-

phische und kulturtheoretische Modelle) 

und kritisch im Spiegel avancierter gegen-

wärtiger Atheismen theologisch diskutiert.



off ach den „JICUCIL Atheismen

Hıer wirdcl Cie Macht des es des Personbegriffs und ZU. KONnzept uUun1-
erkannt, indem S1Ee ichtbar emacht WiIrcl. versaler Humanıtäat, ZUFK Zivilisierung VO  b

hre Unausweichlichkeit TI Schatten- Macht und Gewalt, nicht zuletzt aber ZUFK

F1SSs des Wunders I11SO schärfer Tage La- Ausbildung VO  b Wissensformen, Cie CS

erlauben, mıt Differenzen produktivgibt dem eine literarische ( egenwart:
Er ist Cie Fiıgur einer wunderbaren zugehen (etwa auf der Aasıls einer Tinıta-

Erzählung, einer Überschreitung des To- rischen Grammatik) S1E gehen In diesem
des Urc. Cie allerunwahrscheinlichste religionskritischen Format
ucC ZU. Leben. DIe ahrheı ijeg Demgegenüber lassen sich andere
nicht In einer olchen ucC. S1ie wohnt Modelle eiInNnes theoretisch veränderten
1M Zusammenwirken des es und eiInNnes Atheismus aufzeigen, der sich auf religiö-
olchen Lebens ıIn ihm, Clas nicht ZU. Le- SC Semantiken anders einzustellen VEIINAS.
ben zurückkehrt, sondern Clas den Tod als AÄAm eispie VO  u ancys Dekonstruktion
olchen lebendig machtA0} des Christentums wurde e1in Mechanis-

amı wird e1in (Ort ıIn der Welt IHNar- I1US kreativer Transformation sichtbar,
der zentrale Gehalte christlicher (jottes-kiert, der alle Präaäsenz des Gegebenen

durc  richt, weil S1e In Clas Nichts hält rede umschreibt, Class S1E einerseılts eine
iıne unabgeltbare Herausforderung des Bedeutung für Cie Interpretation uUuNserIer

christlichen Auferstehungsglaubens wird Wirklichkeitsverhältnisse gewinnen und
atheistischen Vorzeichen ANSCHOÖMN- andererseits für Cie theologische Selbst-

IN  S dass Cie Rede VO Tod (jottes In die auffassung eine Art Rückkoppelungseffekt
Politiken der Gottesbestimmung eingehen erzielen. 1ese Herausforderung ist fun-
MUSSE damentaltheologisch WwI1Ie dogmatisch erst

Was Cie ‚Neuen Atheismen zurecht och anzunehmen und vielleicht lassen
markieren, ist das kritische Potenzial, das sich VO  b der Inkarnations- und Kreuzes-
Gefahrenmoment VO  u Religionen: ihre theologie bis hin ZUTFK Trinitätslehre Cie
Versuchung ZUFK Gewalt, ihre Anlagen ZUFK eigenen Onzepte In ihrer atheistischen
geschlossenen Weltsicht, ihre Politiken Dechiffrierung och einmal HNEeUu ZUFK Gel-
der Ausschliefßung. Allerdings verfallen Lung bringen Das kritische Moment des
S1e 1M Zuge einer naturalistischen ota- Atheismus ware Cdamıt 1M Theismus CI-

reicht.lisierung eben dem Mechanismus, den
S1e Religionen unterstellen. Dabei er-
bleten S1e Zzu oft Clas kritische 1veau, Der Autor ahrgang 1964, seit 20053 Pro-
Clas die Religionen selbst erreichen. Zzu fessor für Fundamentaltheologie und Okır-
SCALLIC wird der Gegner eingerichtet, IMEeMNE der Untversita alzburg; Obmann
WwI1Ie IHNan ihn hätte. DIe reflexiven des Direktoriums der Salzburger Hochschul-
Rationalisierungsleistungen VO  b Religio- wochen: UTtOFr Zzahnltreicher Bücher, Of-
Hen werden unterschätzt. DIe eıträge fenbarungen (Jottes? ine theologische Pro-
etwa des Christentums ZUTFK Herausbildung blemgeschichte, Regensburg 2007.

Ebd., 157

29

Hier wird die Macht des Todes an-

erkannt, indem sie sichtbar gemacht wird. 

Ihre Unausweichlichkeit tritt im Schatten-

riss des Wunders umso schärfer zu Tage. La-

zarus gibt dem eine literarische Gegenwart:

„Er ist die Figur einer wunderbaren 

Erzählung, einer Überschreitung des To-

des durch die allerunwahrscheinlichste 

Rückkehr zum Leben. Die Wahrheit liegt 

nicht in einer solchen Rückkehr: Sie wohnt 

im Zusammenwirken des Todes und eines 

solchen Lebens in ihm, das nicht zum Le-

ben zurückkehrt, sondern das den Tod als 

solchen lebendig macht.“40 

Damit wird ein Ort in der Welt mar-

kiert, der alle Präsenz des Gegebenen 

durchbricht, weil er sie in das Nichts hält. 

Eine unabgeltbare Herausforderung des 

christlichen Auferstehungsglaubens wird 

unter atheistischen Vorzeichen angenom-

men: dass die Rede vom Tod Gottes in die 

Politiken der Gottesbestimmung eingehen 

müsse.

Was die „Neuen Atheismen“ zurecht 

markieren, ist das kritische Potenzial, das 

Gefahrenmoment von Religionen: ihre 

Versuchung zur Gewalt, ihre Anlagen zur 

geschlossenen Weltsicht, ihre Politiken 

der Ausschließung. Allerdings verfallen 

sie im Zuge einer naturalistischen Tota-

lisierung eben dem Mechanismus, den 

sie Religionen unterstellen. Dabei unter-

bieten sie allzu oft das kritische Niveau, 

das die Religionen selbst erreichen. Allzu 

schlicht wird der Gegner so eingerichtet, 

wie man ihn gerne hätte. Die reflexiven 

Rationalisierungsleistungen von Religio-

nen werden so unterschätzt. Die Beiträge 

etwa des Christentums zur Herausbildung 

des Personbegriffs und zum Konzept uni-

versaler Humanität, zur Zivilisierung von 

Macht und Gewalt, nicht zuletzt aber zur 

Ausbildung von Wissensformen, die es 

erlauben, mit Differenzen produktiv um-

zugehen (etwa auf der Basis einer trinita-

rischen Grammatik) – sie gehen in diesem 

religionskritischen Format unter.

Demgegenüber lassen sich andere 

Modelle eines theoretisch veränderten 

Atheismus aufzeigen, der sich auf religiö-

se Semantiken anders einzustellen vermag. 

Am Beispiel von Nancys Dekonstruktion 

des Christentums wurde ein Mechanis-

mus kreativer Transformation sichtbar, 

der zentrale Gehalte christlicher Gottes-

rede so umschreibt, dass sie einerseits eine 

Bedeutung für die Interpretation unserer 

Wirklichkeitsverhältnisse gewinnen und 

andererseits für die theologische Selbst-

auffassung eine Art Rückkoppelungseffekt 

erzielen. Diese Herausforderung ist fun-

damentaltheologisch wie dogmatisch erst 

noch anzunehmen – und vielleicht lassen 

sich von der Inkarnations- und Kreuzes-

theologie bis hin zur Trinitätslehre die 

eigenen Konzepte in ihrer atheistischen 

Dechiffrierung noch einmal neu zur Gel-

tung bringen. Das kritische Moment des 

Atheismus wäre damit im Theismus er-

reicht.

Der Autor: Jahrgang 1964, seit 2003 Pro-

fessor für Fundamentaltheologie und Öku-

mene an der Universität Salzburg; Obmann 

des Direktoriums der Salzburger Hochschul-

wochen; Autor zahlreicher Bücher, u.a.: Of-

fenbarungen Gottes? Eine theologische Pro-

blemgeschichte, Regensburg 2007.

40 Ebd., 157.

Hoff / Nach den „neuen Atheismen“


