50

ThPQ 158 (2010) 50-57

Peter Strasser

Zu viel Gerede Uber Gott

¢ Der international renommierte Grazer Philosoph und Autor Peter
Strasser hat sich in seinen Publikationen intensiv mit der Gottesthematik
auseinandergesetzt. Gegeniiber partikularistischen religiosen Verengungen
betont er ihre Universalitit und gegeniiber naturalistischen Reduktionen
ihre Legitimitit und Bedeutsamkeit. Im vorliegenden Beitrag repliziert
Strasser auf diese Beitrige und fiihrt sie eloquent weiter. Seine These lautet:
,Viele Leute, die heute iiber Gott reden, als ob das Schicksal der Welt davon
abhinge, haben keine Ahnung, was es heif3t, zu den Dingen der Welt eine
religiose Haltung einzunehmen.“ (Redaktion)

Bei zwei Biichern, die ich in den letzten
Jahren geschrieben habe, taucht das Wort
»Gott“ im Titel auf: ,Der Gott aller Men-
schen. Eine philosophische Grenziiber-
schreitung“ (2002) und ,Warum tiberhaupt
Religion? Der Gott, der Richard Dawkins
schuf“ (2008).

Das zuerst genannte Buch reagierte
auf den modischen Trend, man miisse die
religiésen Traditionen in ihrem Selbstver-
stindnis ernst nehmen, sonst wiirde man
es am notigen Respekt fehlen lassen und
religiose Gefiihle verletzen. Dieser Trend
hatte natiirlich damit zu tun, dass kriti-
sche Auflerungen iiber den rabiaten Islam
bei den rabiaten Muslimen ,,in aller Welt“
zunehmend auf Emporung, ob echt oder
geheuchelt, stieflen; immer Ofter waren
Drohungen zu héren, die auch vor der An-
kiindigung terroristischer Akte gegen die
Kritiker nicht zuriickschreckten.

Dagegen stellte ich die These auf, dass
die Inanspruchnahme Gottes fiir eine be-
stimmte Religion, ob Christentum, Juden-
tum oder Islam, ein Akt der Blasphemie
sei: Man lastert Gott, wenn man ihm unter-

stellt, er hielte sich ein Volk oder eine Grup-
pe von Priestern und Nachbetern, die dazu
berufen seien, gegen Andersglaubige mit
hasserfiillten Worten und morderischen
Taten vorzugehen. Gott ist der Gott aller
Menschen. Jenes Wesen, das manche ex-
Kklusiv als ihren Gott verehren, ist in Wirk-
lichkeit ein Popanz. Menschen, die meinen,
es sei gottgefillig, Andersgldubige oder
Gottlose in die Luft zu sprengen - oder,
was neuerdings wieder aus dem erzkatholi-
schen Lager horbar wird, Gott selbst wiirde
Freudenhduser und Abtreibungskliniken
dem Erdboden gleichmachen -, bewegen
sich in der Nihe eines Gottesbildes, das von
dem des Teufels nicht zu unterscheiden ist.

Mit dem Gott, der nach den Maf3sté-
ben des Menschenmoglichen — und andere
haben wir nun einmal nicht - zum Gegen-
stand einer menschenwiirdigen Verehrung
des Hochsten werden konnte, haben die
Partialfratzen des rdchenden, parteiischen
Gottes heute nichts mehr zu tun. Dafiir gibt
es hinreichende theologische, philosophi-
sche und moralische Griinde. Diese Griin-
de werden von allen geteilt, die durch die
Sublimierungs- und Bildungsprozesse der
Aufkldrung, welche sowohl den Geist als



Strasser / Zu viel Gerede tiber Gott

51

auch das Herz betreffen, hindurchgegangen
sind. Gott nach der Aufklirung kann nur
der einschliefende Gott sein, der Gott al-
ler Menschen. Das ist so selbstverstindlich,
dass ich mir den Untertitel zu meinem Buch
von 2002 - ,Eine philosophische Grenz-
tiberschreitung® - hitte sparen kénnen.

Sechs Jahre spiter. Nicht, dass ich et-
was gegen die Religionskritik des Biologen
Richard Dawkins prinzipiell einzuwenden
hitte (einmal davon abgesehen, dass sei-
ne Argumente gegen die Existenz Gottes
an den Haaren herbeigezogen sind). Es
gibt massive Anldsse, warum ,Der Got-
teswahn“ von Dawkins weltweit ein Best-
seller wurde, und einer dieser Anldsse ist
die neoevangelikale Form des christlichen
Fundamentalismus, der von den USA im-
mer stirker nach Europa ausstrahlt.

Genau hier jedoch findet sich mei-
nes Erachtens auch Dawkins’ Achillesfer-
se. Er tut namlich so, als ob die einzigen
Religionen, die wirklich zahlten, akkurat
jene waren, deren Gottesbild noch dem
Mythos verhaftet bleibt, dem archaischen,
blutigen, irrationalen Mythos. Kein auf-
geklarter Mensch wird jedoch an einen
Gott glauben koénnen oder wollen, der
hunderttausende Menschen in einer Na-
turkatastrophe umkommen lasst, bloff um
die Lebenden zur Riickkehr in den wahren
Glauben zu ermahnen. Dasselbe gilt fiir
einen Gott, von dem es heif3t, er habe die
Geiflel Aids als Strafe fiir den homosexu-
ellen Geschlechtsverkehr tiber die Welt ge-
bracht — nach demselben Tatmuster, dem
sich die dgyptischen Plagen verdanken,
die darin gipfeln, dass JHWH eigenhin-
dig alle Erstgeborenen, vom Menschen bis
zum Vieh, ermordet (Ex 12,12).

Indem Dawkins derartige Formen
des seinem Wesen nach voraufgeklarten
religiosen Exklusivititsdenkens an den
Pranger stellt, will er seinem Publikum

gleichzeitig vermitteln, dass die Idee des
Gottes aller Menschen, die sich ausdriick-
lich nicht in eine Frontstellung zur Wis-
senschaft begibt, zwar harmlos, aber auch
belanglos sei. Denn, so Dawkins und sei-
ne Anhinger, ein derartiger Gott ist eine
blasse Ausgeburt der Philosophie, ohne
Trostfunktion fiir das menschliche Leben,
ohne Unsterblichkeitsversprechen, ohne
die Funktion eines Ubervaters, dem man
sogar dann noch glaubt, dass alles gut wird,
wenn einem der Verstand schon still steht
angesichts der Schrecken der Welt.

Als Gott, der es wert ist, dass man iiber
ihn redet (und seine Existenz widerlegt),
kommt fiir Dawkins eigentlich nur der
parteiische Wiiterich infrage, wie er sich an
manchen Stellen des Alten Testaments und
sonst wo, in anderen heiligen Schriften,
zeigt, nimmt man die Texte, Buchstabe fiir
Buchstabe, wortlich, was allerdings unter
einem zivilisierten Vorzeichen als Gipfel-
punkt der Primitivitit anmutet. Deshalb
schrieb ich ironisch im Untertitel meines
Buches von 2008: ,,Der Gott, der Richard
Dawkins schuf.“ Denn dieser Gott ist
wirklich zum Fiirchten, ein Albtraum, wo-
moglich der Teufel, als den ihn ja die frith-
christlichen Gnostiker auch sahen, die nur
eines wollten: ihr Leben und die Welt so
schnell wie moglich zu Ende bringen.

Und nun die Gretchenfrage - neu gestellt:
Hat Dawkins im Grunde nicht recht? Ist der
Gott aller Menschen nicht fast ein Nichts,
ein Begriffsnebel, und sollte man denen,
die an einen solchen Gott ,glauben’, nicht
ernsthaft die Frage stellen, wie sie es denn
nun wirklich mit Gott halten? Glauben sie
tiberhaupt an einen Gott, geschweige denn
an GOTT, wenn sie vom Gott aller Men-



52

Strasser / Zu viel Gerede tiber Gott

schen reden? Man kennt die Frage, sie ist
schon immer gestellt worden, und zwar
immer dann, wenn sich die Tradition von
der Entwicklung des Wissens und der Ver-
feinerung des Herzens bedroht fiihlte.

Der Ubergang vom Theismus zum
Deismus im 18. Jahrhundert mobilisiert
die Gretchenfrage. Theismus, das heifit:
Gott greift in den Lauf der Welt fortwah-
rend ein, er iibt sein Gnadenrecht tiber
die Guten wie die Bosen schon hierorts
kraftig aus. Das Alte Testament ist voller
Geschichten, in denen Gott sein Volk pei-
nigt oder beschiitzt. Und Jesus, der Sohn
Gottes, wirkt eine Reihe von Wundern,
was bedeutet, dass er die Macht hat, die
Naturgesetze zu durchbrechen, bis hin zur
Toten-Erweckung. Der christliche Deist
hingegen, von Newton und der neuen Na-
turwissenschaft belehrt (Physik, Mecha-
nik, Optik), lasst Gott die Welt in Gang
setzen, so wie der Uhrmacher eine Uhr
aufzieht, und dann die Weltmaschine nach
den ihr innewohnenden Gesetzen ablau-
fen. Fiir die Traditionalisten des Glaubens,
die Theisten, war das genauso gut — oder
schlecht -, als ob Gott aufgehort hitte zu
existieren.

Im Idealismus des 19. Jahrhunderts
wird Gott zur hochsten Sehnsuchtspotenz
des endlichen Bewusstseins: Gott ist, mehr
intellektuell gesehen, das absolute Wissen
(davon zehrt heute noch die Idee der Welt-
formel); mehr romantisch verstanden ist
Gott die Unendlichkeit der Seele, wie sie
sich in der Nussschale des menschlichen
Begriffsenthusiasmus, der Begeisterung
des Umgreifenwollens regt, ohne jemals als
dogmatischer Glaubensgehalt in Erschei-
nung treten zu kénnen. Fir die Traditio-
nalisten des Glaubens reprisentiert dieser
Uberschwang, ob des pseudologischen
Verstandes oder des dichtenden Begriffs,
einerseits eine Uberrationalisierung des

Mysteriums, andererseits eine Wischiwa-
schimystik ohne greifbaren Gehalt.

Allgemein gesagt: Vom Standpunkt
des altehrwiirdigen Vatergottes aus leiden
alle Rationalisierungen des Mythos dar-
unter, dass der Gott der Neuerer immer
schwicher und schwicher wird. Er greift
in der Welt nicht mehr durch wie ein Pa-
triarch, er durchbricht die Naturgesetze
nicht mehr. Anstatt absoluter Herrscher
zu sein, der nur ein Recht kennt, ndmlich
das der Gnade, wird er zusehends zu einem
ethischen Gott, von dem anzunehmen,
dass er von den Menschen Unmoralisches
verlange (wie etwa die Tétung des eigenen
Sohnes), als unannehmbar erscheint.

Der Gott der Neuerer zeigt sich dem
menschlichen Herzen, er offenbart sich
in der Schonheit der Natur ebenso wie im
Sittengesetz. Er braucht keine Kirche der
Berufsdiener, um zu den Menschen zu ge-
langen und von ihnen richtig aufgenom-
men zu werden. Der Gott aller Menschen
ist weniger der Gott der Kirchen und Kon-
fessionen, eher der Gott der unsichtbaren
Kirche, die Kant in seiner ,,Religion inner-
halb der Grenzen der bloflen Vernunft®
mit eindringlichen Worten schildert: kein
Afterglaube, kein Fetischdienst, sondern
verniinftige Moralitit. Man mag, nicht
zu Unrecht, den Ansatz Kants als zu eng
kritisieren. Religion ist nicht Moral, eine
religiose Haltung reduziert sich nicht auf
sittlichen Bereitschaftsdienst. Auch in der
unsichtbaren Kirche werden die Liebe, die
Schonheit, der Enthusiasmus des reinen
Herzens, Unendlichkeitssehnsucht und ein
tiefes Gefiihl fiir das Wunder, das die Welt
ist, eine Schliisselrolle bei der Kultivierung
der religiosen Dimension des menschli-
chen Lebens spielen.

Die Frage ist nur, ob dabei dauernd von
Gott geredet werden muss. Als ich kiirzlich
ein humorvolles, liberales, gescheites Buch



Strasser / Zu viel Gerede tiber Gott

53

tiber das Verhdltnis von Schopfungslehre
und Evolutionstheorie in die Hand bekam
- sein Autor: der Jesuit Christian Kummer,
sein Titel: ,,Der Fall Darwin“ -, da schrieb
ich unter anderem Folgendes (der Leser
moge verzeihen, dass ich mich selbst zitie-
re; ich sehe mich auflerstande, es besser zu
formulieren'):

Ich konnte mir sowieso nie vorstellen, dass
die Welt keine Schopfung ist. Wahrend ich
diese Worte schreibe, sitze ich in meiner
Frithstiicksecke, mit Blick auf die wieder
einmal hellauf blithenden Orchideenstocke
am Fensterbrett. Ein Wunder! Und was fiir
eines! Wihrend unsereiner keine Ahnung
hat, wie er es anstellen sollte, eine einzige
jener unscheinbaren Luftwurzeln zu er-
schaffen, die biischelweise aus den Stocken
hervorquellen, locken die Pflanzen mit
Bliitenstdnden in Cremeweif3, Pfirsichrosa
und kardinalsrot durchschossenem Lila.
Klar, hier dichtet die Natur.

Aber nicht nur weil die Natur am
Fensterbrett meiner Friihstiicksecke gera-
de dichtet, kann ich mir unméglich vor-
stellen, dass die Welt nichts wire als ein
Produkt dessen, was die Materialisten des
18. Jahrhunderts, in dem noch immer die
Streckbinke knirschten, zihneknirschend
den ,,Mechanismus“ nannten. Auch Luft-
wurzeln sind Schépfungen und, ja, sogar
diese verflixten Quilgeister, die auf den
Stangeln meiner Orchideen ihre klebri-
gen Absonderungen hinterlassen. Mit dem
Begriff ,Mechanismus“ meinten die Ma-

1

terialisten, dass die Streckbénke der Fol-
terknechte aufgrund derselben eisernen
Naturgesetze knirschten, aufgrund derer
sich die Erde um die Sonne drehte oder der
Gottzweifler sich nachts schlaflos im Bett
walzte. Mechanismus, das hief3: kein Gott!

Na schon, aber der Mechanismus kann
sich nicht selber erfunden und in Gang
gesetzt haben. Was die Mikro- und Mak-
rophysiker finden, Materie und Energie,
Raum und Zeit, Gravitation und Quan-
tenspriinge, Quarks und Strings, schwarze
Locher und weifSe Zwerge, dunkle Materie
und auseinanderrasende Galaxien, das hat
sich doch wohl nicht — Abrakadabra - aus
dem Nichts hervorgezaubert, oder? Ferner,
warum verschwindet es nicht einfach wie-
der? Der Metaphysiker spitzt die Lippen:
Was hilt das Seiende im Sein? Und damit
nicht genug: Woher kommt, bitte schon,
das Bewusstsein, das bereits in den ersten
Nervenzellen rumort und jetzt in mir sol-
che himmelstirmenden Fragen auftiirmt,
wie die nach dem Sein des Seienden, nach
dem Urgrund der Welt?

Am stumpfsinnigsten reagieren die
Naturalisten, die angesichts des Weltwun-
ders, das die Welt ist, in einem fort wieder-
holen, dass sich alles ,,natiirlich® erkldren
lasst. Denn erstens handelt es sich hier
um nichts, was ein menschliches Gehirn
erklaren konnte (,Wie entsteht aus nichts
etwas?“), und zweitens ist es gerade das Na-
tiirliche, um dessen Ursprung es geht. Was
soll das Gerede vom natiirlichen Ursprung
des Natiirlichen? Das erinnert an Nestroys
Witz, wonach die Armut von der pauvreté
komme. Man miisste meinen, das versteht
jedes Kind, doch die Naturalisten, die sich

Meine Besprechung des Buches von Christian Kummer, ,Der Fall Darwin. Evolutionstheorie

contra Schopfungsglaube®, Miinchen 2009, findet sich in der Wochenendbeilage ,,Spectrum® der

Zeitung ,,Die Presse“ vom 7./8. Februar 2009.



54

Strasser / Zu viel Gerede tiber Gott

selbstgefillig ,,The Brights nennen, also
die ,Hellen Kopfe®, verstehen es nicht.?

Vielleicht wollen sie aber blof3 nicht
verstehen, weil ihnen ihre legitimen Geg-
ner auf die Nerven gehen. Das ist ein
buntscheckiger Haufen aus Ignoranten,
Abergldubischen, Geistersehern und reli-
giosen Spinnern jeder Gefahrlichkeitsstufe.
Das Spektrum reicht bis zu den Schlau-
meiern, die vom ,Intelligenten Design®
schalmeien, weil sie den Biologieunter-
richt unterwandern mdchten. Ihr Gott
erschuf den Menschen eigenhindig, nur
nicht Darwin, der direkt vom Affen oder
vom Teufel abstammt.

Dass Lebewesen mehr werden konnen,
als sie aus sich selbst heraus sind, darf man,
denke ich, mit Staunen zugestehen. Aus Fi-
schen werden Vogel. Aus den Affen ist Dar-
win geworden. Und dass nun der Schop-
fungsaspekt des Ganzen nicht darin besteht,
dass Gott die Dinge macht, sondern - wie
Teilhard de Chardin sagt — macht, dass die
Dinge sich machen (,,dieu faisant se faire les
choses®), braucht meines Erachtens auch
nicht geleugnet zu werden. Denn sieht man
vom Teilhard’schen Begriffsbrimborium ab,
dann bleibt kaum etwas {ibrig, wogegen der
Naturwissenschaftler Einspruch erheben
koénnte.

Ubrig bleibt ein Blick auf die Welt, der
sich am besten mit den Mitteln der Kunst
ausdriicken ldsst. Ubrig bleibt nimlich,
dass die Orchideen auf meinem Fenster-
brett ein Wunder der dichtenden Natur
sind. Und dass das Dichtwerkzeug aus
Basenpaaren besteht — was kiimmert’s den
Betrachter? Es sei denn, er will einen Blick
in die Werkstatt des Kiinstlers tun ...

4,

Nur, mochte ich jetzt hinzuftigen, der Be-
trachter wird in dieser Werkstatt alles
Mégliche entdecken, blof3 keine Kunst.
Und vom Kiinstler keine Spur. Da hilft es
auch nichts, wenn Physiker von Weltrang
wie Anton Zeilinger einrdumen, dass im
Zufall der Quantenphysik immerhin eine
Eingriffsmoglichkeit Gottes ins ansons-
ten vorprogrammierte Naturgeschehen
bestehe, und dass jedenfalls in manchen
Aspekten der Entwicklung des Lebens, na-
mentlich bei manchen Mutationen, quan-
tenmechanische Effekte eine Rolle spielen
mogen. Solche Aussagen sind wenig trost-
lich, denn aus dem Umstand, wonach et-
was nicht ausgeschlossen werden darf,
folgt keineswegs irgendetwas Konkretes
tiber das Wirken Gottes in der Natur. Es
folgt nicht einmal, dass hinter dem un-
durchdringbaren Schleier dessen, was die
Physik ,,Zufall“ nennt, eine transphysikali-
sche Macht steht, die den Zufall - paradox
gesprochen - herbeifiihrt, also etwas be-
wirkt, was fiir uns Innerweltliche blof3 so
ausschaut, als ob es ganz von selber, eben
unbewirkt, passieren wiirde.

Doch folgt daraus dann nicht ebenso
wenig, dass die Welt eine Schopfung ist?
Einerseits ja, andererseits nein.

Ja, weil die Welt als ,,Schopfung® zu be-
zeichnen in einer Auspragung des Wortes
nichts weiter bedeutet, als von Gott und
dessen Beziehung zur Welt zu sprechen.
Statt ,,Schopfung® kénnte man dann, laut
Zeilinger und anderen, auch sagen, dass die
Ereignisse der Welt von Gott bewirkt wer-
den, und zwar dadurch, dass er (a) mog-

2 Die http-Adresse der deutschen Sektion der Brights lautet: www.brights-deutschland.de. Vgl.
hier auch den Beitrag von Gregor Maria Hoff in vorliegendem Heft (Anm. Red.).



Strasser / Zu viel Gerede tiber Gott

55

licherweise hinter dem Urknall und (b)
moglicherweise hinter dem quantenphy-
sikalischen Zufall steckt. Man konnte aber
auch davon reden, dass er — so eben sind
die Gesetze der Modallogik - maglicher-
weise weder hinter (a) noch hinter (b) steckt!

Mit anderen Worten: Dieser Schop-
fungsbegriff, der nur eine theoretische
Umschreibung fiir das transphysikalische
Hineinwirken Gottes in die Welt bietet,
bleibt ,theoretisch® auch, indem er zu uns
in gar keiner Beziehung steht — aufler im
Sinne einer unverbindlichen Spekulation
im Rahmen des blof3 logisch Moglichen.
Und dabei miissen wir noch voraussetzen,
dass wir eine Idee davon hitten, wie ein
»transphysikalisches® Wesen jenseits von
Raum und Zeit irgendetwas raumzeitlich
Feststellbares — ein quantenphysikalisches
Zufallsereignis — zu verursachen imstande
wire. Die Wahrheit ist: Wir haben vor dem
Hintergrund dessen, was wir an moglichen
Typen von Ursachen kennen und wo-
durch insgesamt unser Konzept der Ver-
ursachung inhaltlich fixiert wird, keinen
Begrift einer ,transphysikalischen® oder
stranszendenten® Ursache.

Ist es also sinnlos, von der Welt als
»Schopfung® zu reden? Nein, es ist nicht
sinnlos. Es gibt verschiedene Arten des
Redens, manche sind rein theoretisch und
andere sind es nicht. Stellen wir uns doch
einmal ein Liebespaar vor, das in einem
fort nichts anderes tut als iiber seine Lie-
be zu reden, in chemischen, biologischen,
interaktiven und existenziellen Begriffen.
Die beiden schlafen auch miteinander, klar,
wie sonst konnten sie heutzutage ernsthaft
dariiber reden, dass sie einander lieben?

Die Sache hat nur einen Haken: Sie
lieben einander nicht. Sie wissen gar nicht,
was das ist: Liebe. Thre Liebeshandlungen
gleichen denen, die auch von Menschen,
die einander tatsichlich lieben, bei Gele-

genheit praktiziert werden. Und ihre Wor-
te klingen so, dass Menschen, die einander
tatsdchlich lieben, sie fiir Worte der Liebe
halten konnten - zumindest solange, bis
ihnen bemerkbar wird, dass hier zwei tiber
die Liebe reden, als ob man einander lie-
ben konnte, indem man die richtigen Wor-
te spricht und dabei die richtigen Hand-
lungen vollzieht.

Man vergleiche diese verquere Situa-
tion mit der Lage eines Menschen, der zu
wissen glaubt, was es heifdt, zu den Din-
gen der Welt eine religiose Haltung einzu-
nehmen, indem er andauernd tiber Gott,
Gottes Wirken, Gottes Liebe und so weiter,
spricht, wobei er sich sogar als praktizie-
render Glidubiger zu erkennen gibt, indem
er die seiner Religion entsprechenden sak-
ramentalen Akte peinlich genau beachtet -
und der dabei aber zu gar keiner religidsen
Erfahrung der Welt befahigt ist, genauso,
wie die einander theoretisch und praktisch
Liebenden, die das Wort ,,Liebe” vor sich
hertragen wie eine Leuchtfackel, keine Ah-
nung zu haben brauchen, worin die Erfah-
rung der Liebe besteht.

Von der Liebe zu reden und einander
zu lieben, sind zweierlei; von Gott zu re-
den und eine religiose Haltung den Dingen
der Welt gegeniiber einzunehmen - das ist
ebenso ganz und gar nicht dasselbe. Man
hat gesagt, die Liebe sei ein Mysterium,
im Grunde unausdriickbar. Vielleicht. Mit
Bestimmtheit ldsst sich dies aber von Gott
behaupten. Alle Begriffe, die wir von Gott
haben, sind religiése Metaphern, abgeleitet
aus bestimmten grundlegenden menschli-
chen Ansichtsweisen und Handlungsmog-
lichkeiten. Daher verliert sich das Reden
tiber Gott sehr rasch im Nebul6sen. Wir
sind gezwungen, unsere Begriffe zu tiber-
dehnen, bis sie einfach keinen Sinn mehr
ergeben. Im strengen Sinne des Wortes
ist Gott weder eine Person (er hat keinen



56

Strasser / Zu viel Gerede tiber Gott

Korper, keine DNA, kein Gehirn) noch
ein Wesen, das etwas verursachen kann.
Ursachen und Wirkungen entfalten sich
in Raum und Zeit, Gott aber ist ,jenseits”
davon, transzendent.

Was soll also das viele Gerede tber
Gott? Es ist genauso witzlos wie das Gerede
der Liebenden tiber ihre Liebe, die gar nicht
verstanden haben, was es heifit, einander
zu lieben, weil ihnen das dafiir notwendige
Gefiihl zu fehlen scheint. Meine These: Viele
Leute, die heute iiber Gott reden, als ob das
Schicksal der Welt davon abhinge, haben kei-
ne Ahnung, was es heifst, zu den Dingen der
Welt eine religiose Haltung einzunehmen.
Sie dozieren lieblos von der Liebe Gottes.
Unbarmbherzig geifleln sie jeden, zumin-
dest mit Worten, der gerade seiner Verfeh-
lungen wegen der Barmherzigkeit bediirfte.
Sie salbadern vom Wunder der Natur, ohne
jemals von der Schonheit der Orchideen
tief beeindruckt gewesen zu sein, die sie, in
Zellophan verpackt, als Gastgeschenk acht-
los irgendwohin mitschleppen.

Ich will nicht leugnen, dass die Rede
vom ,Wunder®, die ich oben verwendet
habe, einen theoretischen Gehalt hat. Aus
nichts wird nichts. Die Entstehung des Na-
tirlichen, der Welt, lasst sich nicht wiede-
rum mit Natiirlichem, mit innerweltlichen
Mitteln, erkldren. Das sind Trivialititen.
Aber das Entscheidende dabei ist doch,
dass derart spekulative Einsichten — oder,
wenn man will, metaphysische Herleitun-
gen — nur den Rahmen fiir Ausdrucks-

Weiterfithrende Literatur:

Peter Strasser, Theorie der Erlésung. Eine
Einfiihrung in die Religionsphilosophie,
Miinchen 2006;

Ders., Die einfachen Dinge des Lebens,
Miinchen 2009.

formen bilden, kraft welcher uns erst eine
Erfahrung des Schopfungscharakters der
Welt zuwichst.

Ich will es einmal folgendermaflen
ausdriicken: Es war ein Fehler der Theo-
logie (und nicht nur der christlichen), so
zu tun, als ob wir die Geschopfe wiren, die
ihrem Schopfer blof anbetend gegentiber-
stehen. Denn wenn wir von der Schopfung
reden, dann wird sie fiir uns einzig und al-
lein bedeutsam, falls wir an ihrem Vollzug
teilhaben. Wir sind, ohne uns Gottlichkeit
anzumaflen, Mitvollziehende der Schop-
fung, und sei es nur, dass wir uns der Pfle-
ge unserer Orchideen hingeben. Wer einen
anderen Menschen liebt und entsprechend
dieser seiner Liebe handelt, der hat teil an
der Schopfung. Denn er bringt etwas Gutes
in die Welt, das vorher noch nicht da war,
und dafiir mag es dann ein durchaus an-
gemessener menschlicher Ausdruck sein,
Gott zu danken (man muss mit seiner
Dankbarkeit auch etwas anfangen, damit
sie einem nicht im Herzen verdorrt).

Das sind blof} Beispiele, die fiir ein
Lebensideal stehen. Sie sollen klarmachen,
dass man religios leben kann - und, da bin
ich mir sicher, in dem bezeichneten Sinne
auch leben sollte —, ohne dauernd Gott im
Munde fithren zu miissen, sich ritualistisch
zu verduflerlichen, statt den Schopfungs-
auftrag durch viele kleinere und grofiere
Akte hindurch, so gut es eben geht, zu er-
fillen.

Ich sagte, die Natur dichte. Damit wollte
ich zugleich sagen, dass das Bewusstsein,
am Vollzug der Schopfung mitzuwirken,
den Blick auf die Natur prégt. Ein solches
Bewusstsein macht einen neuen Blick.
Man schligt bei offenen Augen die Augen



Strasser / Zu viel Gerede tiber Gott

57

auf. Man sieht die Dinge dann in einer
Weise, die weniger der Wissenschaft und
mehr der Kunst geschuldet ist. Die Kunst,
das wird im Gkonomisierten, verdufSer-
lichten Kunstbetrieb kaum mitbedacht,
hat eine Aufgabe, die nur sie erfiillen kann.
Der grofle Kiinstler ist ein Medium, das
Zeugnis ablegt — Zeugnis vom Mitvollzug.
Deshalb umgibt die wahrhaft grofien Wer-
ke der Kunst ein Glanz der Ewigkeit, auch
wenn wir wissen, dass nichts auf Erden be-
stehen bleiben wird.

Jener Glanz ist ein Abglanz des Abso-
luten, und das Werk des Kiinstlers ist Mit-
vollzug, nein, mehr noch, durchscheinen-
de Mitvollendung der Schépfung: videmus
nunc per speculum in aenigmate tunc autem
facie ad faciem, heifit es im Ersten Korin-
therbrief des Paulus (13,12). ,Wir sehen
jetzt durch einen Spiegel in einem dunkeln
Wort®, tibersetzt Luther, ,dann aber von
Angesicht zu Angesicht® Hier endet alle
menschliche Weisheit.

Die Grenze unseres Verstehens ldsst
sich nicht dadurch erweitern, dass wir von

»Gottes Antlitz“ reden, als ob es sich dabei
um eine Sache handelte — eine Sache, die
wir nur lange genug in gelehrten Traktaten
traktieren miissten, um eben jene Geborgen-
heit im Schlechten erfahren zu diirfen, nach
der im Grunde jede Gottesrede verlangt.

Der Autor: Univ.-Prof., Dr. phil., Jg. 1950,
unterrichtet an der Karl-Franzens-Univer-
sitdt in Graz Philosophie und Rechtsphilo-
sophie; von 1990 bis 1995 Beirat im Avant-
gardefestival ,,steirischer herbst®. Seit 1999
Gastprofessor am Institut fiir Philosophie der
Universitit Klagenfurt; von 2002 bis 2008
zusammen mit Adolf Holl und Thomas Ma-
cho Herausgeber der ,,Bibliothek der Unruhe
und des Bewahrens“ (Styria Verlag); Beschif-
tigung mit Fragen der Metaphysik, Religions-
philosophie, Ethik, Kriminologie und Rechts-
staatlichkeit; Publikationen (Auswahl): ,,Gut
in allen moglichen Welten. Der ethische Hori-
zont'; Paderborn ?2008; Dunkle Gnade. Will-
kiir und Wohlwollen, Paderborn 2007; Uber
Selbstachtung, 2009.



