
ThPQ 155 2010) 5()— 57

eter rasser

ZU VIe| Gerede über Gott
v Der international renommıerte Girazer Philosoph un ulor eier
Strasser hat siıch In seinen Publikationen intensiıv mıt der Gottesthematik
auseinandergesetzt. Gegenüber partikularistischen religiösen Verengungen
betont ihre Universalität un gegenüber naturalistischen Reduktionen
ihre Legıitimitäat un Bedeutsamkeit Im vorliegenden Beıtrag repliziert
Strasser auf diese eıtrage un führt S1e eloquent weiıter. NSeiıne These lautet
‚Viele Leute, die heute ber ott reden, als ob das Schicksal der Welt davon
abhinge, en keine Ahnung, wWaSs heifßst, den Dıngen der Welt eine
religiöse Haltung einzunehmen.“ (Redaktion)

tellt, hielte sich e1in olk oder eine (GIrup-
PC VO  b Priestern und Nachbetern, Cie cdazu

Bel Zzwel Büchern, Cie ich In den etzten berufen se1enN, Andersgläubige mıt
Jahren geschrieben habe, taucht das Wort hasserfüllten Worten und mörderischen
„Gott” 1M 1te. auf: „Der Gott er Men- Taten vorzugehen. (zott ist der (jott er
schen. ıne philosophische (Gsrenzuüber- Menschen. enes esen, Clas manche
schreitung‘ 2002) und arum überhaupt klusiv als ihren (jott verehren, ist In Wirk-
Religion? Der Gott, der Richard Dawkins 1C  el e1in Popanz. Menschen, Cie meınen,
schuf “ 2008) CS Sel gottgefällig, Andersgläubige oder

Das zuerst Buch reaglerte Gottlose In Cle Luft oder,
auf den modischen ren! IHNan MUSSE Cie Was neuerdings wleder AaUs dem erzkatholi-
religiösen Traditionen In ihrem Selbstver- schen Lager hörbar wird, (zott selbst wurde
ständnis nehmen, wurde IHNan Freudenhäuser und Abtreibungskliniken
CS nötigen Respekt fehlen lassen und dem oden gleichmachen bewegen
religiöse Gefühle verletzen. 1eser Ten sich In der ähe eines Gottesbildes, Clas VO  u

hatte natürlich Cdamıt tun, dass kriti- dem des Teufels nicht unterscheiden ist.
sche AÄußerungen ber den rablaten Islam Mıt dem Gott, der ach den Mafßstä-
bei den rablaten Muslimen „1n er Welt“ ben des Menschenmöglichen und andere
zunehmend auf mpörung, b echt Ooder en WITr 1U  b einmal nicht ZU. egen-
geheuchelt, stießen: immer Öfter stand einer menschenwürdigen Verehrung
Drohungen hören, Cie auch VOTr der AÄn- des Höchsten werden könnte, en Cie
kündigung terroristischer Akte Cie Partialfratzen des rächenden, parteliischen
Kritiker nicht zurückschreckten. (,ottes heute nichts mehr {un. Dafür gibt

Dagegen tellte ich Cie ese auf, Class C4 hinreichende theologische, philosophi-
Cie Inanspruchnahme (,ottes für eine be- sche und moralische Gruüunde. 1ese (srün-
t1mmte Religion, b Christentum, uden- de werden VO  u en geteilt, Cie Urc. Cie
tum oder Islam, ein Akt der Blasphemie Sublimierungs- und Bildungsprozesse der
Sel Man ästert Gott, Wenn IHNan iıhm er- u  ärung, welche sowohl den (GJelist als

50

Peter Strasser

Zu viel Gerede über Gott
◆  Der international renommierte Grazer Philosoph und Autor Peter 

Strasser hat sich in seinen Publikationen intensiv mit der Gottesthematik 

auseinandergesetzt. Gegenüber partikularistischen religiösen Verengungen 

betont er ihre Universalität und gegenüber naturalistischen Reduktionen 

ihre Legitimität und Bedeutsamkeit. Im vorliegenden Beitrag repliziert 

Strasser auf diese Beiträge und führt sie eloquent weiter. Seine Th ese lautet: 

„Viele Leute, die heute über Gott reden, als ob das Schicksal der Welt davon 

abhinge, haben keine Ahnung, was es heißt, zu den Dingen der Welt eine 

religiöse Haltung einzunehmen.“ (Redaktion)

ThPQ 158 (2010) 50–57

1.

Bei zwei Büchern, die ich in den letzten 

Jahren geschrieben habe, taucht das Wort 

„Gott“ im Titel auf: „Der Gott aller Men-

schen. Eine philosophische Grenzüber-

schreitung“ (2002) und „Warum überhaupt 

Religion? Der Gott, der Richard Dawkins 

schuf “ (2008).

Das zuerst genannte Buch reagierte 

auf den modischen Trend, man müsse die 

religiösen Traditionen in ihrem Selbstver-

ständnis ernst nehmen, sonst würde man 

es am nötigen Respekt fehlen lassen und 

religiöse Gefühle verletzen. Dieser Trend 

hatte natürlich damit zu tun, dass kriti-

sche Äußerungen über den rabiaten Islam 

bei den rabiaten Muslimen „in aller Welt“ 

zunehmend auf Empörung, ob echt oder 

geheuchelt, stießen; immer öfter waren 

Drohungen zu hören, die auch vor der An-

kündigung terroristischer Akte gegen die 

Kritiker nicht zurückschreckten.

Dagegen stellte ich die These auf, dass 

die Inanspruchnahme Gottes für eine be-

stimmte Religion, ob Christentum, Juden-

tum oder Islam, ein Akt der Blasphemie 

sei: Man lästert Gott, wenn man ihm unter-

stellt, er hielte sich ein Volk oder eine Grup-

pe von Priestern und Nachbetern, die dazu 

berufen seien, gegen Andersgläubige mit 

hasserfüllten Worten und mörderischen 

Taten vorzugehen. Gott ist der Gott aller 

Menschen. Jenes Wesen, das manche ex-

klusiv als ihren Gott verehren, ist in Wirk-

lichkeit ein Popanz. Menschen, die meinen, 

es sei gottgefällig, Andersgläubige oder 

Gottlose in die Luft zu sprengen – oder, 

was neuerdings wieder aus dem erzkatholi-

schen Lager hörbar wird, Gott selbst würde 

Freudenhäuser und Abtreibungskliniken 

dem Erdboden gleichmachen –, bewegen 

sich in der Nähe eines Gottesbildes, das von 

dem des Teufels nicht zu unterscheiden ist.

Mit dem Gott, der nach den Maßstä-

ben des Menschenmöglichen – und andere 

haben wir nun einmal nicht – zum Gegen-

stand einer menschenwürdigen Verehrung 

des Höchsten werden könnte, haben die 

Partialfratzen des rächenden, parteiischen 

Gottes heute nichts mehr zu tun. Dafür gibt 

es hinreichende theologische, philosophi-

sche und moralische Gründe. Diese Grün-

de werden von allen geteilt, die durch die 

Sublimierungs- und Bildungsprozesse der 

Aufklärung, welche sowohl den Geist als 



Strasser /u viel Gerede über ott 51

auch Clas Herz betreffen, hindurchgegangen gleichzeitig vermitteln, Class Cie dee des
Sind. (jott ach der u  ärung kann (‚ottes er Menschen, Cie sich ausdrück-
der einschlieisende (jott Salık der (jott al- ich nicht In eine Frontstellung ZUFK WIS-
ler Menschen. Das ist selbstverständlich, senschaft begibt, ZWaar harmlos, aber auch
Class ich MI1r den Untertitel meiınem Buch belanglos SEL Denn, Dawkins und S@1-
VO  u 2002 „Eine philosophische (Jsrenz- 1E nhänger, e1in derartiger (jott ist eine
überschreitung” hätte SPaIch können. blasse Ausgeburt der Philosophie, ohne

Trostfunktion für Clas mMenschliche Leben,ec re spater. Nicht, dass ich el-
Was Cie Religionskritik des iologen ohne Unsterblichkeitsversprechen, ohne
Richard Dawkins prinzipie. einzuwenden Cie Funktion eiInNnes Übervaters, dem IHNan

hätte einmal cdlavon abgesehen, dass SE1- dann och glaubt, Class es gul wird,
1E Argumente Cie Ex1istenz (,ottes WenNnn einem der Verstand schon STL. steht

den aaren herbeigezogen SIN Es angesichts der Schrecken der Welt.
gibt MaAassSIıve Anlässe, „Der (JOT- Als Gott, der CS wert ist, dass IHNan ber
teswahn“ VO  u Dawkins weltweit ein est- ihn redet und SseINe ExIistenz widerlegt),
seller wurde, und einer dieser Anlässe ist kommt für Dawkins eigentlich 1Ur der
Cie neoevangelikale Form des christlichen parteiische Wüterich infrage, WwIe sich
Fundamentalismus, der VO  b den USA 1M- manchen tellen des en Testaments und
INer stärker ach Europa ausstrahlt. ıIn anderen eiligen Schriften,

(jenau hier jedoch findet sich MmMel- ze1igt, nımmt IHNan Cie Jexte, Buchstabe für
NCes Erachtens auch Dawkins Achillester- Buchstabe, wörtlich, Was allerdings

Er {ut nämlich 5 als b die einz1gen einem zivilisierten Vorzeichen als Gipfel-
Religionen, die wirklich zählten, kkurat pun. der Primitivitat anmutel. Deshalb
Jene waren, deren Gottesbild och dem chrieb ich ironisch 1M Untertitel mMe1nes
OS verhaftet bleibt, dem archaischen, Buches VO  u 2008 „Der Gott, der Richard
utigen, irrationalen OS eın auf- Dawkins schuf.“ Denn dieser (jott ist
geklärter Mensch wird jedoch einen wirklich ZU. Fürchten, e1in Traum,
(Gott lauben können oder wollen, der möglich der Teutfel, als den ihn Ja Cie früh-
hunderttausende Menschen ıIn einer Na- christlichen Gnostiker auch sahen, Cie 1Ur

turkatastrophe umkommen lässt, blofß eiInNnes wollten ihr Leben und Cie Welt
die eDbenden ZUTFK ucC ıIn den wahren chnell WwI1Ie möglich Ende bringen
Glauben ermahnen. asselDe gilt für
einen Gott, VO  b dem CS el habe die
Geißel Ailds als Strafe für den homosexu-
en Geschlechtsverkehr ber Cie Welt SC
bracht ach demselben Tatmuster, dem Und 1U  b Cie Gretchenfrage HNEeU gestellt:
sich die ägyptischen Plagen verdanken, Hat Dawkins 1M Grunde nicht recht? Ist der

(jott er Menschen nicht fast e1in Nichts,die darın ipfeln, class JH WH eigenhän-
dig alle Erstgeborenen, VO Menschen bis e1in Begriffsnebel, und sollte IHNan denen,
ZU. Vieh, ermordet (Ex Cie einen olchen (jott „glauben‘, nicht

Indem Dawkins derartige Formen ernsthaft die Frage stellen, WwI1Ie S1E C4 denn
des seInem esen ach voraufgeklärten 1U  b wirklich mıt (jott halten? Glauben S1€
religiösen Exklusivitätsdenkens den überhaupt einen Gott, geschweige denn
Pranger tellt, 111 seInNnem UuDBlıkum GOTT, Wenn S1€ VO (jott er Men-

51Strasser / Zu viel Gerede über Gott

auch das Herz betreffen, hindurchgegangen 

sind. Gott nach der Aufklärung kann nur 

der einschließende Gott sein, der Gott al-

ler Menschen. Das ist so selbstverständlich, 

dass ich mir den Untertitel zu meinem Buch 

von 2002 – „Eine philosophische Grenz-

überschreitung“ – hätte sparen können.

Sechs Jahre später. Nicht, dass ich et-

was gegen die Religionskritik des Biologen 

Richard Dawkins prinzipiell einzuwenden 

hätte (einmal davon abgesehen, dass sei-

ne Argumente gegen die Existenz Gottes 

an den Haaren herbeigezogen sind). Es 

gibt massive Anlässe, warum „Der Got-

teswahn“ von Dawkins weltweit ein Best-

seller wurde, und einer dieser Anlässe ist 

die neoevangelikale Form des christlichen 

Fundamentalismus, der von den USA im-

mer stärker nach Europa ausstrahlt.

Genau hier jedoch findet sich mei-

nes Erachtens auch Dawkins’ Achillesfer-

se. Er tut nämlich so, als ob die einzigen 

Religionen, die wirklich zählten, akkurat 

jene wären, deren Gottesbild noch dem 

Mythos verhaftet bleibt, dem archaischen, 

blutigen, irrationalen Mythos. Kein auf-

geklärter Mensch wird jedoch an einen 

Gott glauben können oder wollen, der 

hunderttausende Menschen in einer Na-

turkatastrophe umkommen lässt, bloß um 

die Lebenden zur Rückkehr in den wahren 

Glauben zu ermahnen. Dasselbe gilt für 

einen Gott, von dem es heißt, er habe die 

Geißel Aids als Strafe für den homosexu-

ellen Geschlechtsverkehr über die Welt ge-

bracht – nach demselben Tatmuster, dem 

sich die ägyptischen Plagen verdanken, 

die darin gipfeln, dass JHWH eigenhän-

dig alle Erstgeborenen, vom Menschen bis 

zum Vieh, ermordet (Ex 12,12).

Indem Dawkins derartige Formen 

des seinem Wesen nach voraufgeklärten 

religiösen Exklusivitätsdenkens an den 

Pranger stellt, will er seinem Publikum 

gleichzeitig vermitteln, dass die Idee des 

Gottes aller Menschen, die sich ausdrück-

lich nicht in eine Frontstellung zur Wis-

senschaft begibt, zwar harmlos, aber auch 

belanglos sei. Denn, so Dawkins und sei-

ne Anhänger, ein derartiger Gott ist eine 

blasse Ausgeburt der Philosophie, ohne 

Trostfunktion für das menschliche Leben, 

ohne Unsterblichkeitsversprechen, ohne 

die Funktion eines Übervaters, dem man 

sogar dann noch glaubt, dass alles gut wird, 

wenn einem der Verstand schon still steht 

angesichts der Schrecken der Welt.

Als Gott, der es wert ist, dass man über 

ihn redet (und seine Existenz widerlegt), 

kommt für Dawkins eigentlich nur der 

parteiische Wüterich infrage, wie er sich an 

manchen Stellen des Alten Testaments und 

sonst wo, in anderen heiligen Schriften, 

zeigt, nimmt man die Texte, Buchstabe für 

Buchstabe, wörtlich, was allerdings unter 

einem zivilisierten Vorzeichen als Gipfel-

punkt der Primitivität anmutet. Deshalb 

schrieb ich ironisch im Untertitel meines 

Buches von 2008: „Der Gott, der Richard 

Dawkins schuf.“ Denn dieser Gott ist 

wirklich zum Fürchten, ein Albtraum, wo-

möglich der Teufel, als den ihn ja die früh-

christlichen Gnostiker auch sahen, die nur 

eines wollten: ihr Leben und die Welt so 

schnell wie möglich zu Ende bringen.

2.

Und nun die Gretchenfrage – neu gestellt: 

Hat Dawkins im Grunde nicht recht? Ist der 

Gott aller Menschen nicht fast ein Nichts, 

ein Begriffsnebel, und sollte man denen, 

die an einen solchen Gott „glauben“, nicht 

ernsthaft die Frage stellen, wie sie es denn 

nun wirklich mit Gott halten? Glauben sie 

überhaupt an einen Gott, geschweige denn 

an GOTT, wenn sie vom Gott aller Men-



Strasser /u viel Gerede über ott

schen reden?® Man kennt Cie Frage, S1€ ist Mysteriums, andererseits eine Wischiwa-
schon immer gestellt worden, und ZW ar schimystik ohne greifbaren Gehalt.
immer dann, Wenn sich Cie Tradition VO  u Allgemein gesagt Vom Standpunkt
der Entwicklung des 1SsSens und der Ver- des altehrwürdigen Vatergottes AaUS$S leiden
feinerung des Herzens bedroht fühlte alle Rationalisierungen des OS Clar-

Der Übergang VO Theismus ZU. Class der (jott der Neuerer immer
Deismus 1M Jahrhundert mobilisiert schwächer und schwächer WIrcl. Er greift
die Gretchenfrage. Theismus, Clas el In der Welt nicht mehr Urc. WwIe e1in Pa-
(Gott greift ıIn den Lauf der Welt ortwäh- triarch, durc.  T1IC. Cie Naturgesetze

nicht mehr. Anstatt absoluter Herrscherrend e1In, ubt sein Gnadenrecht ber
die (‚uten WwI1Ie die Osen schon hierorts se1IN, der 1Ur e1in Recht kennt, nämlich
kräftig aUS Das Alte Testament ist voller Clas der nade, wird zusehends einem
Geschichten, In denen (Gott sein olk pel- ethischen Gott, VO  b dem anzunehmen,
nıgt oder beschützt. Und ESUS, der Sohn dass VO  b den Menschen Unmoralisches
Gottes, wirkt eine Reihe VO  b Wundern, verlange (wie eiwa Cie JTötung des eigenen
wWwWas bedeutet, Cdlass Cie Macht hat, Cie Sohnes), als unannehmbar erscheint.
Naturgesetze durchbrechen, bis hin ZUFK Der (jott der Neuerer zeigt sich dem
Toten-Erweckung. Der cArısiliche e1s menschlichen erzen,; CI offenbart sich

In der Schönheit der alur ebenso WwI1Ie 1Mingegen, VO  b on und der Na-
turwissenschaft belehrt (Physik, Mecha- Sittengesetz. Er braucht keine Kirche der
Nik, Optik), lässt (jott die Welt In (Jang Berufsdiener, den Menschen SC
seizen, WwIe der hrmacher eine Uhr langen und VO  b ihnen richtig aufgenom-
aufzieht, und dann Cie Weltmaschine ach IHNen werden. Der (jott er Menschen
den ihr innewohnenden Gjesetzen aDlau- ist weniger der (Gott der Kirchen und KoOon-
fen. Fur die Traditionalisten des auDens, fessionen, eher der (jott der unsichtbaren
die Theisten, War Clas SCHAUSO gul oder Kirche, Cie ant ıIn SseiINer „Religion inner-
Schlec. als b (Gott aufgehört hätte halb der Gsrenzen der blofßen Vernunft“
existieren mıt eindringlichen Worten schildert kein

Im Idealismus des Jahrhunderts Afterglaube, kein Fetischdienst, sondern
wird Gott ZUFK höchsten Sehnsuchtspotenz vernünftige Moralität. Man mMags, nicht
des endlichen Eewusstiselins Gott ist, mehr Unrecht, den Ansatz ants als CNS
ntellektuell gesehen, Clas absolute Wilissen kritisieren. eligion ist nicht Moral, eine
(davon zehrt heute och Cie dee der Welt- religiöse Haltung reduzilert sich nicht auf
formel); mehr romantisch verstanden ist sittlichen Bereitschaftsdienst. Auch In der
(Gott Cie Unendlichkeit der gele, WIE S1E unsichtbaren Kirche werden Cie Liebe, Cie
sich In der Nussschale des menschlichen Schönheit, der Enthusiasmus des reinen
Begriffsenthusiasmus, der Begelisterung Herzens,; Unendlichkeitssehnsucht und e1in
des Umgreifenwollens regt, ohne jemals als tiefes Gefüuhl für Clas Wunder, das die Welt
dogmatischer Glaubensgehalt ıIn Erschei- ist, eine Schlüsselrolle bel der Kultivierung
NUuNg treten können. Fur Cie Traditio- der religiösen Dimension des menschli-
nalisten des auDens repräsentiert dieser chen Lebens pielen.
Überschwang, b des pseudologischen DIe Frage ist 1ULTL, bel dauernd VOoO  b

Verstandes oder des dichtenden egriffs, (jott eredet werden IUSS. Als ich Urzlıc.
einerseılts eine Überrationalisierung des e1in humorvolles, liberales, gescheites Buch

52 Strasser / Zu viel Gerede über Gott

schen reden? Man kennt die Frage, sie ist 

schon immer gestellt worden, und zwar 

immer dann, wenn sich die Tradition von 

der Entwicklung des Wissens und der Ver-

feinerung des Herzens bedroht fühlte.

Der Übergang vom Theismus zum 

Deismus im 18. Jahrhundert mobilisiert 

die Gretchenfrage. Theismus, das heißt: 

Gott greift in den Lauf der Welt fortwäh-

rend ein, er übt sein Gnadenrecht über 

die Guten wie die Bösen schon hierorts 

kräftig aus. Das Alte Testament ist voller 

Geschichten, in denen Gott sein Volk pei-

nigt oder beschützt. Und Jesus, der Sohn 

Gottes, wirkt eine Reihe von Wundern, 

was bedeutet, dass er die Macht hat, die 

Naturgesetze zu durchbrechen, bis hin zur 

Toten-Erweckung. Der christliche Deist 

hingegen, von Newton und der neuen Na-

turwissenschaft belehrt (Physik, Mecha-

nik, Optik), lässt Gott die Welt in Gang 

setzen, so wie der Uhrmacher eine Uhr 

aufzieht, und dann die Weltmaschine nach 

den ihr innewohnenden Gesetzen ablau-

fen. Für die Traditionalisten des Glaubens, 

die Theisten, war das genauso gut – oder 

schlecht –, als ob Gott aufgehört hätte zu 

existieren.

Im Idealismus des 19. Jahrhunderts 

wird Gott zur höchsten Sehnsuchtspotenz 

des endlichen Bewusstseins: Gott ist, mehr 

intellektuell gesehen, das absolute Wissen 

(davon zehrt heute noch die Idee der Welt-

formel); mehr romantisch verstanden ist 

Gott die Unendlichkeit der Seele, wie sie 

sich in der Nussschale des menschlichen 

Begriffsenthusiasmus, der Begeisterung 

des Umgreifenwollens regt, ohne jemals als 

dogmatischer Glaubensgehalt in Erschei-

nung treten zu können. Für die Traditio-

nalisten des Glaubens repräsentiert dieser 

Überschwang, ob des pseudologischen 

Verstandes oder des dichtenden Begriffs, 

einerseits eine Überrationalisierung des 

Mysteriums, andererseits eine Wischiwa-

schimystik ohne greifbaren Gehalt.

Allgemein gesagt: Vom Standpunkt 

des altehrwürdigen Vatergottes aus leiden 

alle Rationalisierungen des Mythos dar-

unter, dass der Gott der Neuerer immer 

schwächer und schwächer wird. Er greift 

in der Welt nicht mehr durch wie ein Pa-

triarch, er durchbricht die Naturgesetze 

nicht mehr. Anstatt absoluter Herrscher 

zu sein, der nur ein Recht kennt, nämlich 

das der Gnade, wird er zusehends zu einem 

ethischen Gott, von dem anzunehmen, 

dass er von den Menschen Unmoralisches 

verlange (wie etwa die Tötung des eigenen 

Sohnes), als unannehmbar erscheint.

Der Gott der Neuerer zeigt sich dem 

menschlichen Herzen, er offenbart sich 

in der Schönheit der Natur ebenso wie im 

Sittengesetz. Er braucht keine Kirche der 

Berufsdiener, um zu den Menschen zu ge-

langen und von ihnen richtig aufgenom-

men zu werden. Der Gott aller Menschen 

ist weniger der Gott der Kirchen und Kon-

fessionen, eher der Gott der unsichtbaren 

Kirche, die Kant in seiner „Religion inner-

halb der Grenzen der bloßen Vernunft“ 

mit eindringlichen Worten schildert: kein 

Afterglaube, kein Fetischdienst, sondern 

vernünftige Moralität. Man mag, nicht 

zu Unrecht, den Ansatz Kants als zu eng 

kritisieren. Religion ist nicht Moral, eine 

religiöse Haltung reduziert sich nicht auf 

sittlichen Bereitschaftsdienst. Auch in der 

unsichtbaren Kirche werden die Liebe, die 

Schönheit, der Enthusiasmus des reinen 

Herzens, Unendlichkeitssehnsucht und ein 

tiefes Gefühl für das Wunder, das die Welt 

ist, eine Schlüsselrolle bei der Kultivierung 

der religiösen Dimension des menschli-

chen Lebens spielen.

Die Frage ist nur, ob dabei dauernd von 

Gott geredet werden muss. Als ich kürzlich 

ein humorvolles, liberales, gescheites Buch 



Strasser /u viel Gerede über ott 55

ber das Verhältnis VO  b Schöpfungslehre terlalisten, dass Cie Streckbänke der Fol-
und Evolutionstheorie In Cie and am terknechte aufgrun derselben eisernen

Se1IN Autor der Jesult Christian Kummer, Naturgesetze knirschten, aufgrun: derer
sein 1lLe „Der Fall Darwin“ cla chrieb sich Cie Erde Cie Sonne drehte Ooder der

Gottzweifler sich nachts SCHIalilos 1M ettich anderem Folgendes der £eser
mOöge verzeihen, Class ich mich selbst ZziUe- wälzte. Mechanismus, Clas hie{$ kein (ott!
I' ich sehe mich außerstande, CS besser Na schön, aber der Mechanismus kann
formulieren‘! sich nicht selber erfunden und In (ang

gesetzt en Was Cie Mikro- und Mak-
rophysiker finden, aterl1e und Energle,
aum und Zeıt, (Gsravitation und (Quan-
tensprunge, Quarks und Strings, schwarze

Ich konnte MI1r OWI1€eS0 Nnlıe vorstellen, Class Löcher und weiße Zwerge, dunkle aterlıe
Cie Welt keine Schöpfung ist. Während ich und auseinanderrasende Galaxien, clas hat
diese Orltle schreibe, SILZE ich In me1lner sich doch ohl nicht Abrakadabra AaUs

Frühstücksecke, mıt 1C. auf Cie wleder dem Nichts hervorgezaubert, oder? Ferner,
einmal hellauf blühenden Orchideenstöcke verschwindet CS nicht infach WI1e-

Fensterbrett. Eın Wunder'! Und Was für der? Der Metaphysiker spitzt Cie Lippen:
Was hält Clas elende 1M Sein® Und Cdamıteines! Während unsereiner keine Ahnung

hat, WwI1Ie CS anstellen ollte, eine eINZISE nicht Woher kommt, bitte schön,
Jener unscheinbaren Luftwurzeln CI- Clas Bewusstse1n, Clas bereits In den ersten
schalfien, Cie büschelweise AaUS$S den töcken Nervenzellen Frumort und Jetz In MI1r SOl-
hervorquellen, locken die Pilanzen mıt che himmelstürmenden Fragen auftürmt,
Blütenständen In Cremeweilß, Pfirsichrosa WwIe Cie ach dem Sein des Seilenden, ach
und kardinalsrot durchschossenem Lila. dem Urgrund der Welt?
Klar, hier Cdichtet Cie alur. AÄAm stumpfsinnigsten reagleren Cie

Aber nicht 1Ur weil Cie atur Naturalisten, Cie angesichts des Weltwun-
ders, Clas Cie Welt ist, In einem fort wleder-Fensterbrett me1lner Frühstücksecke gCId-

de dichtet, kann ich MI1r unmöglich VOÖII - olen, Class sich es „natürlich” erklären
stellen, dass Cie Welt nichts ware als e1in lässt Denn erstens handelt C4 sich hier
Produkt dessen, Was Cie Materialisten des nichts, Was ein menschliches Gehirn

Jahrhunderts, In dem och immer Cie erklären könnte („Wie entsteht AaUs nichts
Strec.  anke knirschten, zähneknirschen: etwas?”), und zwelıltens ist C4 gerade Clas Na-
den „Mechanismus” nannten. Auch Luft- türliche, dessen rsprung CS geht. Was
wurzeln sind Schöpfungen und, Ja, soll Clas Gerede VO natürlichen rsprung
diese verilixten Quälgeister, Cie auf den des Natürlichen? Das erinner Nestroys
tängeln me1lner Orchideen ihre klebri- WiıItz, wonach Cle Armut VO  u der pauvrete
SCH Absonderungen hinterlassen. Miıt dem komme. Man musste meınen, Clas versteht
Begriff „Mechanismus” meılinten Cie Ma- jJedes Kind, doch Cie Naturalisten, Cle sich

Meıine Besprechung des Buches VO  3 Christian Kummer, „Der Fall Darwın. Fvolutionstheorie
CONTra Schöpfungsglaube”, München 2009, findet sich 1ın der Wochenendbeilage „Spectrum' der
Zeitung „DIE Presse“ VO ZI8 Februar 2009

53Strasser / Zu viel Gerede über Gott

1 Meine Besprechung des Buches von Christian Kummer, „Der Fall Darwin. Evolutionstheorie 
contra Schöpfungsglaube“, München 2009, fi ndet sich in der Wochenendbeilage „Spectrum“ der 
Zeitung „Die Presse“ vom 7./8. Februar 2009.

über das Verhältnis von Schöpfungslehre 

und Evolutionstheorie in die Hand bekam 

– sein Autor: der Jesuit Christian Kummer, 

sein Titel: „Der Fall Darwin“ –, da schrieb 

ich unter anderem Folgendes (der Leser 

möge verzeihen, dass ich mich selbst zitie-

re; ich sehe mich außerstande, es besser zu 

formulieren1):

3.

Ich konnte mir sowieso nie vorstellen, dass 

die Welt keine Schöpfung ist. Während ich 

diese Worte schreibe, sitze ich in meiner 

Frühstücksecke, mit Blick auf die wieder 

einmal hellauf blühenden Orchideenstöcke 

am Fensterbrett. Ein Wunder! Und was für 

eines! Während unsereiner keine Ahnung 

hat, wie er es anstellen sollte, eine einzige 

jener unscheinbaren Luftwurzeln zu er-

schaffen, die büschelweise aus den Stöcken 

hervorquellen, locken die Pflanzen mit 

Blütenständen in Cremeweiß, Pfirsichrosa 

und kardinalsrot durchschossenem Lila. 

Klar, hier dichtet die Natur.

Aber nicht nur weil die Natur am 

Fensterbrett meiner Frühstücksecke gera-

de dichtet, kann ich mir unmöglich vor-

stellen, dass die Welt nichts wäre als ein 

Produkt dessen, was die Materialisten des 

18. Jahrhunderts, in dem noch immer die 

Streckbänke knirschten, zähneknirschend 

den „Mechanismus“ nannten. Auch Luft-

wurzeln sind Schöpfungen und, ja, sogar 

diese verflixten Quälgeister, die auf den 

Stängeln meiner Orchideen ihre klebri-

gen Absonderungen hinterlassen. Mit dem 

Begriff „Mechanismus“ meinten die Ma-

terialisten, dass die Streckbänke der Fol-

terknechte aufgrund derselben eisernen 

Naturgesetze knirschten, aufgrund derer 

sich die Erde um die Sonne drehte oder der 

Gottzweifler sich nachts schlaflos im Bett 

wälzte. Mechanismus, das hieß: kein Gott!

Na schön, aber der Mechanismus kann 

sich nicht selber erfunden und in Gang 

gesetzt haben. Was die Mikro- und Mak-

rophysiker finden, Materie und Energie, 

Raum und Zeit, Gravitation und Quan-

tensprünge, Quarks und Strings, schwarze 

Löcher und weiße Zwerge, dunkle Materie 

und auseinanderrasende Galaxien, das hat 

sich doch wohl nicht – Abrakadabra – aus 

dem Nichts hervorgezaubert, oder? Ferner, 

warum verschwindet es nicht einfach wie-

der? Der Metaphysiker spitzt die Lippen: 

Was hält das Seiende im Sein? Und damit 

nicht genug: Woher kommt, bitte schön, 

das Bewusstsein, das bereits in den ersten 

Nervenzellen rumort und jetzt in mir sol-

che himmelstürmenden Fragen auftürmt, 

wie die nach dem Sein des Seienden, nach 

dem Urgrund der Welt? 

Am stumpfsinnigsten reagieren die 

Naturalisten, die angesichts des Weltwun-

ders, das die Welt ist, in einem fort wieder-

holen, dass sich alles „natürlich“ erklären 

lässt. Denn erstens handelt es sich hier 

um nichts, was ein menschliches Gehirn 

erklären könnte („Wie entsteht aus nichts 

etwas?“), und zweitens ist es gerade das Na-

türliche, um dessen Ursprung es geht. Was 

soll das Gerede vom natürlichen Ursprung 

des Natürlichen? Das erinnert an Nestroys 

Witz, wonach die Armut von der pauvreté 

komme. Man müsste meinen, das versteht 

jedes Kind, doch die Naturalisten, die sich 



Strasser /u viel Gerede über ott

selbstgefällig „The Brights” NECNNEN, also
Cie „Hellen Köpfe  e  > verstehen CS nicht.“

Vielleicht wollen S1e aber blofß nicht Nur, möchte ich Jetz hinzufügen, der Be-
verstehen, weil ihnen ihre legitimen (eS- trachter wird In dieser Werkstatt es
Her auf die erven gehen. Das ist e1in Öögliche entdecken, blofß keine uns
buntscheckiger Haufen AaUS$S lgnoranten, Und VO Künstler keine Spur. Da C4

Abergläubischen, Geistersehern und reli- auch nichts, WenNnn Physiker VO  b eltrang
glösen Spinnern jeder Gefährlic.  eitsstufe. WwI1Ie Anton Zeilinger einraumen, dass 1M
Das pektrum reicht bis den Schlau- Zutfall der Quantenphysik immerhin eine
melern, die VO „Intelligenten Design' Eingriffsmöglichkeit (‚ottes 1Ins 115-

schalmeien, weil S1€ den Biologieunter- ten vorprogrammlierte Naturgeschehen
richt unterwandern möchten. Ihr (Gott bestehe, und Class jedenfalls In manchen
rschuf den Menschen eigenhändig, 1Ur spekten der Entwicklung des Lebens,
nicht arwın, der direkt VO en oder mentlich bel manchen Mutationen, CQUAMN-
VO Teuftel abstammt. tenmechanische Effekte eine pielen

Dass Lebewesen mehr werden können, mögen Solche Aussagen sind wenI1g TOSTL-
als S1E AaUs sich selbst heraus sind, cdarf lich, denn AaUs dem Umstand, wonach e1i-
en ich, mıt Staunen zugestehen. Aus F1- Was nicht ausgeschlossen werden darf,
schen werden öge. Aus den en ist Dar- O1lg keineswegs irgendetwas Konkretes
WwINn geworden. Und Class der chöp- ber das Wirken (,ottes In der atur. Es
fungsaspekt des (anzen nicht darın besteht, O1lg nicht einmal, dass hinter dem
Class (zott Cle Dinge macht, sondern WwIe durchdringbaren chleler dessen, Was Cie
Teilhard de Sagl macht, Cdlass Cle Physik „Zufa. eine transphysikali-
Dinge sich machen »  Jeu faisant SC faire les sche Macht steht, Cie den Zautfall aradox
choses”), braucht mMe1ınes Erachtens auch gesprochen herbeiführt, also be-
nicht geleugnet werden. Denn sieht wirkt, Was für uns Innerweltliche blofß
VO Teilhard  chen Begriffsbrimborium ab, ausschaut, als b C4 Sahnz VO  u selber, eben
dann bleibt kaum e{was übrig, WOSCSCH der unbewirkt, passlieren wurde.
Naturwissenschaftler Einspruch rheben och O1g daraus dann nicht ebenso
könnte. wen1g, dass Cie Welt eine Schöpfung ist®

UÜbrig bleibt e1in 1C. auf Cie Welt, der Einerselts Ja, andererseits eın
sich besten mıt den Mitteln der uns Ja weil Cie Welt als „Schöpfung‘ be-
ausdrücken lässt. UÜbrig bleibt nämlich, zeichnen In einer Ausprägung des Wortes
dass Cie Orchideen auf mMmeiınem Fenster- nichts welter bedeutet, als VO  u (jott und
brett e1in Wunder der dichtenden atur dessen Beziehung ZUFK Welt sprechen.
Sind. Und Class Clas Dichtwerkzeug AaUS$S Statt „Schöpfung” könnte IHNan dann, laut
Basenpaaren besteht Was küummerts den Zeilinger und anderen, auch SdScCh, Class Cie
Betrachter? Es Se1 denn, CI 11 einen 1C. Ereignisse der Welt VO  b (jott bewirkt WEI -

In Cie Werkstatt des Künstlers tun54  Strasser / Zu viel Gerede über Gott  selbstgefällig „The Brights“ nennen, also  4  die „Hellen Köpfe“, verstehen es nicht.  Vielleicht wollen sie aber bloß nicht  Nur, möchte ich jetzt hinzufügen, der Be-  verstehen, weil ihnen ihre legitimen Geg-  trachter wird in dieser Werkstatt alles  ner auf die Nerven gehen. Das ist ein  Mögliche entdecken, bloß keine Kunst.  buntscheckiger Haufen aus Ignoranten,  Und vom Künstler keine Spur. Da hilft es  Abergläubischen, Geistersehern und reli-  auch nichts, wenn Physiker von Weltrang  giösen Spinnern jeder Gefährlichkeitsstufe.  wie Anton Zeilinger einräumen, dass im  Das Spektrum reicht bis zu den Schlau-  Zufall der Quantenphysik immerhin eine  meiern, die vom „Intelligenten Design“  Eingriffsmöglichkeit Gottes ins ansons-  schalmeien, weil sie den Biologieunter-  ten vorprogrammierte Naturgeschehen  richt unterwandern möchten. Ihr Gott  bestehe, und dass jedenfalls in manchen  erschuf den Menschen eigenhändig, nur  Aspekten der Entwicklung des Lebens, na-  nicht Darwin, der direkt vom Affen oder  mentlich bei manchen Mutationen, quan-  vom Teufel abstammt.  tenmechanische Effekte eine Rolle spielen  Dass Lebewesen mehr werden können,  mögen. Solche Aussagen sind wenig tröst-  als sie aus sich selbst heraus sind, darf man,  lich, denn aus dem Umstand, wonach et-  denke ich, mit Staunen zugestehen. Aus Fi-  was nicht ausgeschlossen werden darf,  schen werden Vögel. Aus den Affen ist Dar-  folgt keineswegs irgendetwas Konkretes  win geworden. Und dass nun der Schöp-  über das Wirken Gottes in der Natur. Es  fungsaspekt des Ganzen nicht darin besteht,  folgt nicht einmal, dass hinter dem un-  dass Gott die Dinge macht, sondern — wie  durchdringbaren Schleier dessen, was die  Teilhard de Chardin sagt - macht, dass die  Physik „Zufall“ nennt, eine transphysikali-  Dinge sich machen („dieu faisant se faire les  sche Macht steht, die den Zufall - paradox  choses“), braucht meines Erachtens auch  gesprochen - herbeiführt, also etwas be-  nicht geleugnet zu werden. Denn sieht man  wirkt, was für uns Innerweltliche bloß so  vom Teilhard’schen Begriffsbrimborium ab,  ausschaut, als ob es ganz von selber, eben  dann bleibt kaum etwas übrig, wogegen der  unbewirkt, passieren würde.  Naturwissenschaftler Einspruch erheben  Doch folgt daraus dann nicht ebenso  könnte.  wenig, dass die Welt eine Schöpfung ist?  Übrig bleibt ein Blick auf die Welt, der  Einerseits ja, andererseits nein.  sich am besten mit den Mitteln der Kunst  Ja, weil die Welt als „Schöpfung“ zu be-  ausdrücken lässt. Übrig bleibt nämlich,  zeichnen in einer Ausprägung des Wortes  dass die Orchideen auf meinem Fenster-  nichts weiter bedeutet, als von Gott und  brett ein Wunder der dichtenden Natur  dessen Beziehung zur Welt zu sprechen.  sind. Und dass das Dichtwerkzeug aus  Statt „Schöpfung“ könnte man dann, laut  Basenpaaren besteht - was kümmert’s den  Zeilinger und anderen, auch sagen, dass die  Betrachter? Es sei denn, er will einen Blick  Ereignisse der Welt von Gott bewirkt wer-  in die Werkstatt des Künstlers tun ...  den, und zwar dadurch, dass er (a) mög-  2  Die http-Adresse der deutschen Sektion der Brights lautet: www.brights-deutschland.de. Vgl.  hier auch den Beitrag von Gregor Maria Hoff in vorliegendem Heft (Anm. Red.).den, und ZWaar dadurch, Class CI (A) MOÖg-

DIie http-Adresse der deutschen ektion der Brights lautet: www.brights-deutschland.de. Vel.
hier uch den Beıltrag VO  3 Gregor Marıa Hoff in vorliegendem Heft Anm Red.)

54 Strasser / Zu viel Gerede über Gott

2 Die http-Adresse der deutschen Sektion der Brights lautet: www.brights-deutschland.de. Vgl. 
hier auch den Beitrag von Gregor Maria Hoff  in vorliegendem Heft  (Anm. Red.).

selbstgefällig „The Brights“ nennen, also 

die „Hellen Köpfe“, verstehen es nicht.2

Vielleicht wollen sie aber bloß nicht 

verstehen, weil ihnen ihre legitimen Geg-

ner auf die Nerven gehen. Das ist ein 

buntscheckiger Haufen aus Ignoranten, 

Abergläubischen, Geistersehern und reli-

giösen Spinnern jeder Gefährlichkeitsstufe. 

Das Spektrum reicht bis zu den Schlau-

meiern, die vom „Intelligenten Design“ 

schalmeien, weil sie den Biologieunter-

richt unterwandern möchten. Ihr Gott 

erschuf den Menschen eigenhändig, nur 

nicht Darwin, der direkt vom Affen oder 

vom Teufel abstammt.

Dass Lebewesen mehr werden können, 

als sie aus sich selbst heraus sind, darf man, 

denke ich, mit Staunen zugestehen. Aus Fi-

schen werden Vögel. Aus den Affen ist Dar-

win geworden. Und dass nun der Schöp-

fungsaspekt des Ganzen nicht darin besteht, 

dass Gott die Dinge macht, sondern – wie 

Teilhard de Chardin sagt – macht, dass die 

Dinge sich machen („dieu faisant se faire les 

choses“), braucht meines Erachtens auch 

nicht geleugnet zu werden. Denn sieht man 

vom Teilhard’schen Begriffsbrimborium ab, 

dann bleibt kaum etwas übrig, wogegen der 

Naturwissenschaftler Einspruch erheben 

könnte.

Übrig bleibt ein Blick auf die Welt, der 

sich am besten mit den Mitteln der Kunst 

ausdrücken lässt. Übrig bleibt nämlich, 

dass die Orchideen auf meinem Fenster-

brett ein Wunder der dichtenden Natur 

sind. Und dass das Dichtwerkzeug aus 

Basenpaaren besteht – was kümmert’s den 

Betrachter? Es sei denn, er will einen Blick 

in die Werkstatt des Künstlers tun …

4.

Nur, möchte ich jetzt hinzufügen, der Be-

trachter wird in dieser Werkstatt alles 

Mögliche entdecken, bloß keine Kunst. 

Und vom Künstler keine Spur. Da hilft es 

auch nichts, wenn Physiker von Weltrang 

wie Anton Zeilinger einräumen, dass im 

Zufall der Quantenphysik immerhin eine 

Eingriffsmöglichkeit Gottes ins ansons-

ten vorprogrammierte Naturgeschehen 

bestehe, und dass jedenfalls in manchen 

Aspekten der Entwicklung des Lebens, na-

mentlich bei manchen Mutationen, quan-

tenmechanische Effekte eine Rolle spielen 

mögen. Solche Aussagen sind wenig tröst-

lich, denn aus dem Umstand, wonach et-

was nicht ausgeschlossen werden darf, 

folgt keineswegs irgendetwas Konkretes 

über das Wirken Gottes in der Natur. Es 

folgt nicht einmal, dass hinter dem un-

durchdringbaren Schleier dessen, was die 

Physik „Zufall“ nennt, eine transphysikali-

sche Macht steht, die den Zufall – paradox 

gesprochen – herbeiführt, also etwas be-

wirkt, was für uns Innerweltliche bloß so 

ausschaut, als ob es ganz von selber, eben 

unbewirkt, passieren würde.

Doch folgt daraus dann nicht ebenso 

wenig, dass die Welt eine Schöpfung ist? 

Einerseits ja, andererseits nein.

Ja, weil die Welt als „Schöpfung“ zu be-

zeichnen in einer Ausprägung des Wortes 

nichts weiter bedeutet, als von Gott und 

dessen Beziehung zur Welt zu sprechen. 

Statt „Schöpfung“ könnte man dann, laut 

Zeilinger und anderen, auch sagen, dass die 

Ereignisse der Welt von Gott bewirkt wer-

den, und zwar dadurch, dass er (a) mög-



Strasser /u viel Gerede über ott >

licherweise hinter dem Urknall und (D) enheit praktiziert werden. Und ihre Wor-
möglicherweise hinter dem quantenphy- klingen 5 dass Menschen, Cie einander
Sikalıschen Zufall steckt. Man könnte aber tatsächlic lieben, S1e für Orte der Liebe
auch cdlavon reden, Class eben sind halten könnten zumindest solange, bis

ihnen emerkbar wird, Class hier ZwWweIl berCie (Jesetze der Modallogik möglicher-
wWeise weder hinter (A) noch hinter (b) steckt! Cie Liebe reden, als b IHNan einander lie-

Mıt anderen Worten 1eser chöp- ben könnte, indem IHNan Cie richtigen Wor-
fungsbegriff, der 1Ur eine theoretische pricht und €1 die richtigen and-
Umschreibung für das transphysikalische lungen vollzieht.
Hineinwirken (‚ottes In die Welt bietet, Man vergleiche diese Situa-
bleibt „theoretisch” auch, indem CI uns t1on mıt der Lage eiInNnes Menschen, der
In gal keiner Beziehung steht aufßer 1M w1IsSssen glaubt, Was CS el den Din-
Sinne einer unverbindlichen Spekulation SCH der Welt eine religiöse Haltung eINZU-
1M Rahmen des blofß ogisch Möglichen. nehmen, indem CI andauernd ber Gott,
Und €1 mMuUsSsSen WITFr och vorausseilzen, (‚ottes Wirken, (‚ottes Liebe und welıter,
dass WITr eine dee cdlavon hätten, WwI1Ie e1in spricht, wobel sich als praktizie-
„transphysikalisches” esen Jense1ts VO  b render Gläubiger erkennen gibt, indem
aum und eit irgendetwas raumzeitlich Cie SseinNner eligion entsprechenden sak-
Feststellbares e1in quantenphysikalisches ramentalen Akte peinlic. beachtet
Zufallsereignis verursachen imstande und der €1 aber gal keiner religiösen
ware DIe ahrher iıst Wır en VOTL dem Erfahrung der Welt efähigt ist, SCHAUSO,
Hintergrund dessen, Was WITr möglichen WwIe Cie einander theoretisch und praktisch
Iypen VO  b Ursachen kennen und Liebenden, Cie Clas Wort „Liebe” VOTL sich
Urc. insgesamt KOnzept der Ver- hertragen WwIe eine Leuchtfackel, keine Ah-
ursachung inhaltlich fixiert wird, keinen NUNg en brauchen, worın die Erfah-
Begriff einer „transphysikalischen oder FUÜNHS der Liebe besteht.
„transzendenten” Ursache. Von der Liebe reden und einander

Ist C4 also sinnlos, VO  b der Welt als lieben, sind zweierlel: VO  b (jott
„Schöpfung” reden? Neı1in, CS ist nicht den und eine religiöse Haltung den Dingen
sinnlos. Es gibt verschiedene Arten des der Welt gegenüber einzunehmen Clas ist
Redens, manche Ssind rein theoretisch und ebenso Sahnz und Sarl nicht asselDbe Man
andere sind CS nicht tellen WITr uns doch hat gesagl, die Liebe Sel e1in Mysteri1um,
einmal e1in Liebespaar VOI,; Clas ıIn einem 1M Grunde unausdrückbar. Vielleicht. Mıt
fort nichts anderes {ut als ber SsSeine LIe- Bestimmtheit lässt sich dies aber VO  b (jott
be reden, In chemischen, biologischen, behaupten. Alle egriffe, die WITFr VO  b (jott
interaktiven und existenziellen Begriffen. aben, sind religiöse Metaphern, abgeleitet
DIe beiden Schlaien auch miteinander, klar, AaUs bestimmten grundlegenden menschli-
WwI1Ie könnten S1E heutzutage ernsthaft chen Ansichtsweisen und Handlungsmög-

lichkeiten Daher verliert sich das Redendarüber reden, dass S1E einander 1eben?
DIe ac. hat 1Ur einen Haken S1e ber (jott sehr rasch 1M Nebulösen. Wır

lieben einander nicht. S1e wIsSssen gal nicht, sind CZWUNSCH, unNnsere egriffe über-
Was Clas ist: Liebe hre Liebeshandlungen dehnen, bis S1€ infach keinen Sınn mehr
gleichen denen, Cie auch VOoO  b Menschen, ergeben. Im Sinne des Wortes
Cie einander tatsächlic. lieben, bel Gele- ist (jott weder eine Person (er hat keinen

55Strasser / Zu viel Gerede über Gott

licherweise hinter dem Urknall und (b) 

möglicherweise hinter dem quantenphy-

sikalischen Zufall steckt. Man könnte aber 

auch davon reden, dass er – so eben sind 

die Gesetze der Modallogik – möglicher-

weise weder hinter (a) noch hinter (b) steckt!

Mit anderen Worten: Dieser Schöp-

fungsbegriff, der nur eine theoretische 

Umschreibung für das transphysikalische 

Hineinwirken Gottes in die Welt bietet, 

bleibt „theoretisch“ auch, indem er zu uns 

in gar keiner Beziehung steht – außer im 

Sinne einer unverbindlichen Spekulation 

im Rahmen des bloß logisch Möglichen. 

Und dabei müssen wir noch voraussetzen, 

dass wir eine Idee davon hätten, wie ein 

„transphysikalisches“ Wesen jenseits von 

Raum und Zeit irgendetwas raumzeitlich 

Feststellbares – ein quantenphysikalisches 

Zufallsereignis – zu verursachen imstande 

wäre. Die Wahrheit ist: Wir haben vor dem 

Hintergrund dessen, was wir an möglichen 

Typen von Ursachen kennen und wo-

durch insgesamt unser Konzept der Ver-

ursachung inhaltlich fixiert wird, keinen 

Begriff einer „transphysikalischen“ oder 

„transzendenten“ Ursache.

Ist es also sinnlos, von der Welt als 

„Schöpfung“ zu reden? Nein, es ist nicht 

sinnlos. Es gibt verschiedene Arten des 

Redens, manche sind rein theoretisch und 

andere sind es nicht. Stellen wir uns doch 

einmal ein Liebespaar vor, das in einem 

fort nichts anderes tut als über seine Lie-

be zu reden, in chemischen, biologischen, 

interaktiven und existenziellen Begriffen. 

Die beiden schlafen auch miteinander, klar, 

wie sonst könnten sie heutzutage ernsthaft 

darüber reden, dass sie einander lieben?

Die Sache hat nur einen Haken: Sie 

lieben einander nicht. Sie wissen gar nicht, 

was das ist: Liebe. Ihre Liebeshandlungen 

gleichen denen, die auch von Menschen, 

die einander tatsächlich lieben, bei Gele-

genheit praktiziert werden. Und ihre Wor-

te klingen so, dass Menschen, die einander 

tatsächlich lieben, sie für Worte der Liebe 

halten könnten – zumindest solange, bis 

ihnen bemerkbar wird, dass hier zwei über 

die Liebe reden, als ob man einander lie-

ben könnte, indem man die richtigen Wor-

te spricht und dabei die richtigen Hand-

lungen vollzieht.

Man vergleiche diese verquere Situa-

tion mit der Lage eines Menschen, der zu 

wissen glaubt, was es heißt, zu den Din-

gen der Welt eine religiöse Haltung einzu-

nehmen, indem er andauernd über Gott, 

Gottes Wirken, Gottes Liebe und so weiter, 

spricht, wobei er sich sogar als praktizie-

render Gläubiger zu erkennen gibt, indem 

er die seiner Religion entsprechenden sak-

ramentalen Akte peinlich genau beachtet – 

und der dabei aber zu gar keiner religiösen 

Erfahrung der Welt befähigt ist, genauso, 

wie die einander theoretisch und praktisch 

Liebenden, die das Wort „Liebe“ vor sich 

hertragen wie eine Leuchtfackel, keine Ah-

nung zu haben brauchen, worin die Erfah-

rung der Liebe besteht.

Von der Liebe zu reden und einander 

zu lieben, sind zweierlei; von Gott zu re-

den und eine religiöse Haltung den Dingen 

der Welt gegenüber einzunehmen – das ist 

ebenso ganz und gar nicht dasselbe. Man 

hat gesagt, die Liebe sei ein Mysterium, 

im Grunde unausdrückbar. Vielleicht. Mit 

Bestimmtheit lässt sich dies aber von Gott 

behaupten. Alle Begriffe, die wir von Gott 

haben, sind religiöse Metaphern, abgeleitet 

aus bestimmten grundlegenden menschli-

chen Ansichtsweisen und Handlungsmög-

lichkeiten. Daher verliert sich das Reden 

über Gott sehr rasch im Nebulösen. Wir 

sind gezwungen, unsere Begriffe zu über-

dehnen, bis sie einfach keinen Sinn mehr 

ergeben. Im strengen Sinne des Wortes 

ist Gott weder eine Person (er hat keinen 



Strasser /u viel Gerede über ott

formen bilden, aft welcher uns erst eineKÖFrDer, keine DNA, kein Gehirn) och
e1in esen, das verursachen kann. Erfahrung des Schöpfungscharakters der

Welt zuwächst.Ursachen und Wirkungen entfalten sich
In aum und Zeit, (jott aber ist „Jenseits‘ Ich 111 CS einmal folgendermafßen
davon, transzendent. ausdrücken: Es War e1in Fehler der Theo-

Was soll also clas viele (Gerede ber ogie und nicht 1Ur der christlichen),
(Gott® Es ist SCHAUSO witzlos WIE Clas Gerede tun, als b WITFr die Geschöpfe waren, Cie
der Liebenden ber ihre Liebe, Cle 24 nicht ihrem chöpfer blofß anbetend gegenüber-
verstanden aben, Was C4 heißt, einander stehen. Denn Wenn WITFr VO  b der Schöpfung

lieben, weil ihnen Clas Cdafür notwendige reden, dann wird S1E für uns eINZIS und al-
Gefuhl fehlen scheint. eine ese Viele lein bedeutsam, a  S WITr ihrem Vollzug
EeUteE, die heute über Oft reden, als ob das teilhaben Wır sind, ohne uns Göttlichkeit
EMNICKSA. der Welt davon abhinge, en kei- anzumafßen, Mitvollziehende der chöp-
HE Ahnung, W CS el  E den Dingen der fung, und Se1 CS 1ULTL, dass WITFr uns der Pile-
Welt e1ine religiöse Haltung einzunehmen. SC uUuNserIer Orchideen ingeben. Wer einen
S1e dozlieren 1eblos VOoO  b der Liebe (jottes. anderen Menschen 1e und entsprechend
Unbarmherzig geifßeln S1E jeden, zumı1ın- dieser SseinNner Liebe handelt, der hat teil
dest mıt Worten, der gerade SseiINner Verifeh- der Schöpfung. Denn CT bringt (Jutes

In die Welt, das vorher noch nicht da WdÄr,lungen der Barmherzigkeit edurite
S1e salbadern VOoO Wunder der alur, ohne und alur Mas CS dann e1in durchaus
jemals VO  u der Schönheit der Orchideen SCHICESSCHECI menschlicher USAadruc. sEe1IN,
tief beeindruc. SCWESCH se1nN, Cie S1e, In (jott danken (man I1US$S mıt SseiINer
Zellophan verpackt, als (astgeschenk acht- Dankbarkei auch anfangen, Cdamıt
los irgendwohin mitschleppen. S1e einem nicht 1M erzen verdorrt).

Ich 11 nicht leugnen, dass die Rede Das sind blofß Beispiele, Cie für e1in
VO „Wunder”, Cie ich oben verwendet Lebensidea. stehen. S1ie sollen klarmachen,
habe, einen theoretischen Gehalt hat. Aus dass IHNan religiös en kann und, cla bin

ich MI1r sicher, In dem bezeichneten Sinnenichts wird nichts. DIe Entstehung des Na-
türlichen, der Welt, lässt sich nicht wliede- auch en sollte ohne dauernd (jott 1M
Iu. mıt Natürlichem, mıt innerweltlichen Munde führen MuUssen, sich ritualistisch
Mitteln, erklären. Das sind Trivialitäten. veräußerlichen, den Schöpfungs-
Aber das Entscheidende el ist doch, auftrag Urc viele kleinere und größere
dass derart spekulative Einsichten oder, Akte Indurch, gul CS eben geht, CI-

WEnnn IHNan will, metaphysische Herleitun- füllen
sCcHh 1Ur den Rahmen für Ausdrucks-

Weiterführende Lıteratur:
efer Strasser, Theorie der rlösung. iıne Ich > Cie atur dichte amı wollte

ich zugleic. SaSch, Class Clas Bewusstse1n,Einführung In Cie Religionsphilosophie,
München 2006; Vollzug der Schöpfung mitzuwirken,

den 1C. auf Cie atur Eın olchesDers., DIe einfachen inge des Lebens,
München 2009 Bewusstsein macht einen 1C

Man schlägt bel ffenen ugen die ugen

56 Strasser / Zu viel Gerede über Gott

Weiterführende Literatur:

Peter Strasser, Theorie der Erlösung. Eine 

Einführung in die Religionsphilosophie, 

München 2006;

Ders., Die einfachen Dinge des Lebens, 

München 2009.

Körper, keine DNA, kein Gehirn) noch 

ein Wesen, das etwas verursachen kann. 

Ursachen und Wirkungen entfalten sich 

in Raum und Zeit, Gott aber ist „jenseits“ 

davon, transzendent.

Was soll also das viele Gerede über 

Gott? Es ist genauso witzlos wie das Gerede 

der Liebenden über ihre Liebe, die gar nicht 

verstanden haben, was es heißt, einander 

zu lieben, weil ihnen das dafür notwendige 

Gefühl zu fehlen scheint. Meine These: Viele 

Leute, die heute über Gott reden, als ob das 

Schicksal der Welt davon abhinge, haben kei-

ne Ahnung, was es heißt, zu den Dingen der 

Welt eine religiöse Haltung einzunehmen. 

Sie dozieren lieblos von der Liebe Gottes. 

Unbarmherzig geißeln sie jeden, zumin-

dest mit Worten, der gerade seiner Verfeh-

lungen wegen der Barmherzigkeit bedürfte. 

Sie salbadern vom Wunder der Natur, ohne 

jemals von der Schönheit der Orchideen 

tief beeindruckt gewesen zu sein, die sie, in 

Zellophan verpackt, als Gastgeschenk acht-

los irgendwohin mitschleppen.

Ich will nicht leugnen, dass die Rede 

vom „Wunder“, die ich oben verwendet 

habe, einen theoretischen Gehalt hat. Aus 

nichts wird nichts. Die Entstehung des Na-

türlichen, der Welt, lässt sich nicht wiede-

rum mit Natürlichem, mit innerweltlichen 

Mitteln, erklären. Das sind Trivialitäten. 

Aber das Entscheidende dabei ist doch, 

dass derart spekulative Einsichten – oder, 

wenn man will, metaphysische Herleitun-

gen – nur den Rahmen für Ausdrucks-

formen bilden, kraft welcher uns erst eine 

Erfahrung des Schöpfungscharakters der 

Welt zuwächst.

Ich will es einmal folgendermaßen 

ausdrücken: Es war ein Fehler der Theo-

logie (und nicht nur der christlichen), so 

zu tun, als ob wir die Geschöpfe wären, die 

ihrem Schöpfer bloß anbetend gegenüber-

stehen. Denn wenn wir von der Schöpfung 

reden, dann wird sie für uns einzig und al-

lein bedeutsam, falls wir an ihrem Vollzug 

teilhaben. Wir sind, ohne uns Göttlichkeit 

anzumaßen, Mitvollziehende der Schöp-

fung, und sei es nur, dass wir uns der Pfle-

ge unserer Orchideen hingeben. Wer einen 

anderen Menschen liebt und entsprechend 

dieser seiner Liebe handelt, der hat teil an 

der Schöpfung. Denn er bringt etwas Gutes 

in die Welt, das vorher noch nicht da war, 

und dafür mag es dann ein durchaus an-

gemessener menschlicher Ausdruck sein, 

Gott zu danken (man muss mit seiner 

Dankbarkeit auch etwas anfangen, damit 

sie einem nicht im Herzen verdorrt).

Das sind bloß Beispiele, die für ein 

Lebensideal stehen. Sie sollen klarmachen, 

dass man religiös leben kann – und, da bin 

ich mir sicher, in dem bezeichneten Sinne 

auch leben sollte –, ohne dauernd Gott im 

Munde führen zu müssen, sich ritualistisch 

zu veräußerlichen, statt den Schöpfungs-

auftrag durch viele kleinere und größere 

Akte hindurch, so gut es eben geht, zu er-

füllen.

5.

Ich sagte, die Natur dichte. Damit wollte 

ich zugleich sagen, dass das Bewusstsein, 

am Vollzug der Schöpfung mitzuwirken, 

den Blick auf die Natur prägt. Ein solches 

Bewusstsein macht einen neuen Blick. 

Man schlägt bei offenen Augen die Augen 



Strasser /u viel Gerede über ott 5 /

„Gottes Antlitz“ reden, als b CS sich €1auf. Man sieht Cie inge dann In einer
Ee1ISE, Cie weniger der Wissenschaft und eine aCcC. handelte eine ache, Cie
mehr der uns geschuldet ist. DIe unstT, WITr 1Ur ange In gelehrten Traktaten
Clas wird 1M ökonomisierten, veräußer- traktieren mussten, eben Jene eborgen-
ichten Kunstbetrie kaum mitbedacht, heit 11M Schlechten erfahren urlen, ach
hat eine Aufgabe, Cie 1Ur S1E eriIullen kann. der 1M TUunNn:! jede (zottesrede verlangt.
Der grofße Künstler ist e1in Medium, das
Zeugnis ablegt Zeugnis Vo  S Mitvollzug.
Deshalb umgibt Cie wahrhaft großen Wer- Der Autor Univ.-Prof, Dr phil,, Jg. 1950

unterrichtet der Karl-Franzens-Univer-ke der uns e1in anz der Ewigkeit, auch
WenNnn WITr wISsen, dass nichts auf Erden be- S$1Ifa In YAZ Philosophie und Rechtsphilo-
stehen bleiben WIrcl. sophie; Von 1990 his 1995 Betrat 1M vant-

ener anz ist e1in Abglanz des Abso- gardefestival „steirischer herbst“ Seit 1999
luten, und Clas Werk des Künstlers ist MiIt- (rastprofessor Institut für Philosophie der
vollzug, neln, mehr noch, durchscheinen- Universitd: Klagenfurt; Von 2002 his 2008
de Mitvollendung der Schöpfung: videmus mMIit Adolf Holl und Thomas Ma-
HNUNC Der speculum In genigmate TÜNGC cho Herausgeber der „Bibliothek der Unruhe
facie ad faciem, el CS 1M Ersten Or1n- und des Bewahrens“ (Styria Verlag); Beschäf-
therbrief des Paulus 13,12) „WiIr sehen tigung mMIit Fragen der Metaphysik, Religions-
Jetz Uurc einen Spiegel ıIn einem dunkeln philosophie, l ‚J Kriminologie und Rechts-
Wort”, übersetzt Luther, „dann aber VO  b staatlichkeit: Publikationen (Auswahl): „Gut
Angesicht Angesicht”. Hıler endet alle In en möglichen Welten. Der ethische Hort-
mMenschliche Weisheit. DA  zont , Paderborn Dunkle NA: Will-

DIe (GJrenze uUNseIes Verstehens lässt kür und Wohlwollen, Paderborn 200/; Über
sich nicht dadurch erweltern, Class WITr VO  u Selbstachtung, 2009

57Strasser / Zu viel Gerede über Gott

auf. Man sieht die Dinge dann in einer 

Weise, die weniger der Wissenschaft und 

mehr der Kunst geschuldet ist. Die Kunst, 

das wird im ökonomisierten, veräußer-

lichten Kunstbetrieb kaum mitbedacht, 

hat eine Aufgabe, die nur sie erfüllen kann. 

Der große Künstler ist ein Medium, das 

Zeugnis ablegt – Zeugnis vom Mitvollzug. 

Deshalb umgibt die wahrhaft großen Wer-

ke der Kunst ein Glanz der Ewigkeit, auch 

wenn wir wissen, dass nichts auf Erden be-

stehen bleiben wird.

Jener Glanz ist ein Abglanz des Abso-

luten, und das Werk des Künstlers ist Mit-

vollzug, nein, mehr noch, durchscheinen-

de Mitvollendung der Schöpfung: videmus 

nunc per speculum in aenigmate tunc autem 

facie ad faciem, heißt es im Ersten Korin-

therbrief des Paulus (13,12). „Wir sehen 

jetzt durch einen Spiegel in einem dunkeln 

Wort“, übersetzt Luther, „dann aber von 

Angesicht zu Angesicht“. Hier endet alle 

menschliche Weisheit.

Die Grenze unseres Verstehens lässt 

sich nicht dadurch erweitern, dass wir von 

„Gottes Antlitz“ reden, als ob es sich dabei 

um eine Sache handelte – eine Sache, die 

wir nur lange genug in gelehrten Traktaten 

traktieren müssten, um eben jene Geborgen-

heit im Schlechten erfahren zu dürfen, nach 

der im Grunde jede Gottesrede verlangt.

Der Autor: Univ.-Prof., Dr. phil., Jg. 1950, 

unterrichtet an der Karl-Franzens-Univer-

sität in Graz Philosophie und Rechtsphilo-

sophie; von 1990 bis 1995 Beirat im Avant-

gardefestival „steirischer herbst“. Seit 1999 

Gastprofessor am Institut für Philosophie der 

Universität Klagenfurt; von 2002 bis 2008 

zusammen mit Adolf Holl und Thomas Ma-

cho Herausgeber der „Bibliothek der Unruhe 

und des Bewahrens“ (Styria Verlag); Beschäf-

tigung mit Fragen der Metaphysik, Religions-

philosophie, Ethik, Kriminologie und Rechts-

staatlichkeit; Publikationen (Auswahl): „Gut 

in allen möglichen Welten. Der ethische Hori-

zont“, Paderborn 22008; Dunkle Gnade. Will-

kür und Wohlwollen, Paderborn 2007; Über 

Selbstachtung, 2009.


