58

ThPQ 158 (2010) 58-67

Hanjo Sauer

Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

Die Bedeutung der Pastoralkonstitution

fur die Fundamentaltheologie™

Die Pastoralkonstitution des Zweiten Vati-
kanischen Konzils hat der Beziehung von
Kirche und Welt eine neue Basis gegeben.
Sie hat auch der Theologie eine neue Ba-
sis gegeben, indem diese die Kirche in der
Wissenschaft und die Wissenschaft in der
Kirche zu vertreten hat. Ausgangspunkt ist
eine Theologie, die Geist in Welt erfahrt
und bekennt — nicht jenseits der Welt. Sie
kann unbefangen Welt in der Kirche wahr-
nehmen, wie den Ort der Kirche in der
Welt und nicht im Gegensatz zu ihr. Sie
sieht in der Welt die untriigliche Spur des
Heilsplans Gottes mit der Menschheit und
spricht vom ,,dramatischen Charakter® der
Welt, ,,in der wir leben®, den es zu erfassen
und zu verstehen gelte (GS 4).

Die Wirkungsgeschichte macht deut-
lich, dass die Pastoralkonstitution zu jenem
Dokument des Konzils geworden ist, an
dem sich wie an keinem anderen die Geis-
ter scheiden. Thr theologischer Ansatz hat
fundamentaltheologische Bedeutung. Denn
es geht darum, inwiefern die Kirche und das
von ihr zu verkiindende Evangelium glaub-
wiirdig sein kénnen und sich einer Rechen-
schaft stellen. Wie prekir die Rezeption von
,Gaudium et spes“ bis heute ist, mochte ich
an einem Beispiel veranschaulichen: Im Jin-
ner 2005 hat Kardinal Lehmann anlésslich

des vierzigjahrigen Jubildums der Pastoral-
konstitution im Rahmen der Thomasakade-
mie in Linz ein Grundsatzreferat gehalten.!
Aber auch er bot - offensichtlich beein-
druckt von den schrillen traditionalistischen
Aufschreien - ein schillerndes Bild, das ein
vorsichtiges Abriicken von den Positionen
des Konzils andeutet. Lehmann fiihrte aus:
»Man musste von einer Kirche ausgehen,
die sich in den Kdmpfen und Schwierigkei-
ten der Neuzeit durch Verteidigungsstellung
und Riickzug einigermaflen unversehrt be-
wahrt hatte, daflir aber die lebendige Be-
gegnung mit der jeweiligen zeitgendssischen
Kultur und den gesellschaftlichen Fragen
eher eingebtifit hatte.” Ich frage mich:
Welches Kirchenbild ist hier vorausgesetzt,
wenn von einer ,,unversehrten Bewahrung“
gesprochen werden kann unter den Bedin-
gungen, dass der Bezug der Kirche zu den
Menschen und der Gesellschaft verloren
gegangen ist? Wird hier in einer ekklesio-
logisch kontraproduktiven Weise die Kirche
nicht auf Strukturen reduziert, die besten-
falls bezeugen, um mit Friedrich Schleier-
macher zu sprechen, dass einmal ,.ein gro-
Ber Geist da war, der nicht mehr da ist?

Es gehort zu den traditionalistisch in-
spirierten Strategien, die Geschichte der
Textentstehung von ,,Gaudium et spes” in

Uberarbeitete Abschiedsvorlesung vom 16. Juni 2009.
Karl Kardinal Lehmann, Christliche Weltverantwortung zwischen Getto und Anpassung. Vier-

zig Jahre Pastoralkonstitution ,,Gaudium et Spes®, in: ThPQ 153 (2005), 297-310.

2 Ebd., 298.

Friedrich Schleiermacher, Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern

(1799), Berlin-New York 2001, 110: ,,Jede heilige Schrift ist nur ein Mausoleum der Religion, ein



Sauer / Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

59

einer Weise zu zeichnen, dass der Schluss
naheliegt: Unter diesen Umstinden muss
man sich nicht wundern, dass nichts Bes-
seres herauskommen konnte. Auch im Re-
ferat von Lehmann war dies der Fall.

Mein Beitrag soll der Kldrung der
Standpunkte und einer schrittweisen Durch-
setzung der mit hochster Autoritit ver-
kiindeten Lehre der Pastoralkonstitution
dienen.

1 Die Textentstehung

Wie kam es zu dem ,,ungewdhnlichen und
einzigartigen Text, wie ihn der in die Er-
arbeitung federfithrend einbezogene Kon-
zilsvater Mac Grath aus Panama nannte?*
Der franzosische Erzbischof Garonne von
Toulouse erklarte bei einer Pressekonfe-
renz am Ende der ersten Sitzungsperiode:
Das Schema zum Verhéltnis von Kirche
und Welt ,,ist das einzige Schema, das von
Johannes XXIII. ausdriicklich gewiinscht
wurde [...] Es schlief3t an die Konstitu-
tion ,Lumen gentium' (Uber die Kirche) an
und ist Ausdruck ihres Bestrebens, einen
aufrichtigen und realistischen Dialog zwi-
schen Kirche und Welt herzustellen. In
,Lumen gentium’ machte sich die Kirche
fiir ein Gesprach mit der Welt bereit. Es ist
immer deutlicher, dass von ,Lumen Gen-
tium’ zu dieser Konstitution ein Ubergang
besteht, dhnlich dem von der Vorbereitung
auf die Tat zur Tat selbst.“

Die Nahe der Pastoralkonstitution zu
den Intentionen des Papstes Johannes ist
offensichtlich. Bereits in der Pfingstpredigt
des Jahres 1960 fiihrte er aus, dass ,jeder
Gldubige [...] insofern er katholisch ist,
Biirger der ganzen Welt ist, ebenso wie
Christus der [...] Erl6ser der ganzen Welt
ist“. Im Lauf des Jahres 1962 bekam Papst
Johannes einen Hirtenbrief von Suenens,
des Erzbischofs von Briissel-Mecheln, in
die Hand, in dem dieser seine Erwartungen
an das kommende Konzil deutlich machte.
Papst Johannes lief§ Suenens wissen, dass
dieser genau seine eigenen Vorstellungen
ausgesprochen habe. In diesem Geist war
auch eine Botschaft an die Welt geschrie-
ben, die acht Tage nach der Konzilseroft-
nung veréffentlicht wurde. Inspiratoren
waren eine Gruppe franzosischer Bischofe;
Verfasser u. a. die Theologen Marie-Domi-
nique Chenu und Yves Congar.

In einem ganz anderen Geist waren
die Texte geschrieben, die von den vor-
konziliaren Kommissionen redigiert wor-
den waren. Man muss sich nur Stichworte
der fritheren Entwiirfe ansehen, um einen
Begriff davon zu bekommen, in welcher
defensiven Engfithrung sie konzipiert wa-
ren. Da war die Rede von der ,,pseudocon-
sciencia autonoma®, dem ,,Subjektivismus
und ethischen Relativismus®, den ,falsae
theoriae psychologicae; allenthalben war
die Abgrenzung gegen ein modernes und
insbesondere empirisches Denken zu spii-
ren, das unter dem Generalverdacht des

Denkmal, daf} ein grofer Geist da war, der nicht mehr da ist; denn wenn er noch lebte und wirk-
te, wie wiirde er einen so grofien Werth auf den todten Buchstaben legen, der nur ein schwacher

Abdruk von ihm sein kann?

Mark G. Mac Grath, Historische Bemerkungen zur Konstitution, in: Guilherme Baratina (Hg.),

Die Kirche in der Welt von heute. Untersuchungen und Kommentare zur Pastoralkonstitution
»Gaudium et Spes* des zweiten Vatikanischen Konzils, Salzburg 1967, 15-31; 15.

> Ebd.

Charles Moeller, Die Geschichte der Pastoralkonstitution, in: LThK?, Das Zweite Vatikanische

Konzil, Bd. 3, Freiburg/Br.-Basel-Wien 1968, 242-279; 245.

7 Ebd., 244.



60

Sauer / Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

Modernismus stand. Bezeichnend ist das
vollige Fehlen von Laien in den Vorberei-
tungskommissionen.

Ein Anstofi, sich mit sozialen Fragen
zu befassen, war ein viel beachteter Brief
des damaligen Weihbischofs von Rio de
Janeiro, Dom Helder Camara, der anregte,
die Probleme der Dritten Welt zu behan-
deln. Er schrieb: ,Sollen wir unsere ganze
Zeit darauf verwenden, interne Probleme
der Kirche zu diskutieren, wéahrend zwei
Drittel der Menschheit Hungers streben?
Was haben wir angesichts des Problems der
Unterentwicklung zu sagen? Wird das Kon-
zil seiner Sorge um die grofien Probleme
der Menschheit Ausdruck geben? Soll Papst
Johannes in diesem Kampf allein bleiben?“®

In der 33. Generalkongregation am
4. Dezember 1962 legte Kardinal Suenens
den Vitern sein Gesamtkonzept vor. Das
Konzil solle zwei Schwerpunkte haben.
Die Kirche solle ihr Selbstverstindnis ar-
tikulieren und auf die Frage antworten:
Kirche, was sagst du von dir selbst? Dann
solle die Kirche aber auch in einen Dialog
mit der Welt eintreten, um an der Losung
der groflen Fragen unserer Zeit mitzuwir-
ken. Suenens erhielt von den Vitern so viel
Applaus, dass der Vorsitzende Kardinal
Caggiano von Buenos Aires riigte, dieser
Applaus gezieme sich nicht fiir eine Kon-
zilsversammlung.

Nach dem Ende der ersten Sitzungspe-
riode richtete Papst Johannes eine Koordi-
nierungskommission ein. Diese reduzierte
die 70 vorkonziliaren Schemata auf 17. Es
ist nicht ganz zufillig, welches als das erste
und welches als das letzte Schema gezahlt
wurde. Das erste Schema befasste sich mit
der Kirche, das letzte hatte den Arbeits-
titel ,,Uber die wirksame Prisenz der Kir-
che in der Welt®. Zunichst wurde der Text

8 Ebd., 247.
9

also - entsprechend seiner Ordnungszahl
- als ,Schema XVII“ behandelt. Kardinal
Suenens von Briissel-Mecheln wurde be-
auftragt, die Arbeit zu initiieren. Sein ers-
ter Text enthielt sechs Kapitel. Die grofien
Themen waren: Die Wiirde der mensch-
lichen Berufung, die menschliche Person,
die personalen Rechte, Ehe und Familie,
Kultur und Fortschritt, soziale und 6ko-
nomische Ordnung, die Voélkergemein-
schaft und der Friede. Vielen standen als
Leitbilder fiir das sprachliche Genus die
grofen Sozialenzykliken ,,Mater et Magis-
tra“ und ,,Pacem in terris“ von Papst Jo-
hannes vor Augen, die weltweit Aufsehen
erregt hatten. Um den Text in seinem Um-
fang zu entlasten, wurde eine Zeit lang die
Idee verfolgt, so genannte ,,Adnexa“ dem
eigentlichen Textkorper beizufiigen (so zur
menschlichen Person, zu Ehe und Familie,
zu sozialen Fragen etc.). Zusitze dieser Art
sollten nicht auf Konzilsebene diskutiert
und abgestimmt werden. Dieses Verfahren
erwies sich als problematisch, es entsprach
jedoch der Abneigung vieler Konzilsviter,
sich mit sehr zeitgebundenen und offen-
sichtlich bald wieder revisionsbediirfti-
gen Aussagen zu befassen. Bekannt ist das
Wort von Kurienkardinal Ottaviani: die
Sprache eines Konzils miisse der ,Hauch
der Jahrhunderte® sein.’

Zu Beginn der vierten Sitzungsperiode
war die Idee der Adnexa vom Tisch. Als die
Zahl der Schemata erneut reduziert wurde,
erhielt der zu erstellende Text den Namen
»Schema XIII Nicht wenige Konzilsviter
sprachen geringschatzig von ihm. Geriich-
te kursierten, es handle sich um einen so-
zialistisch angehauchten Text zu sozialen
Fragen. Erst das Interesse der Presse und
der authorchenden Welt lief3 einigen Vi-
tern dimmern, dass man diese Verlautba-

Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani Secundi, Vol. I, Pars ITI, Vatikan 1971, 27.



Sauer / Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

61

rung tatsichlich brauche. Zwei Subkom-
missionen begleiteten die Arbeit in der
dritten Sitzungsperiode; die eine sollte die
biblischen und dogmatischen Begriffe ana-
lysieren, die andere die ,,Zeichen der Zeit“
studieren, von denen Papst Johannes ge-
sprochen hatte. Erzbischof Garonne wur-
de nach der Erkrankung des italienischen
Bischofs Guano von Livorno ,Relator” des
gesamten Schemas. Er hatte dieses also den
Vitern offiziell vorzustellen.

Im Herbst 1964 diskutierten die Viter
das Schema in der Konzilsaula. Eine der
bemerkenswertesten Reden hielt Kardinal
Meyer von Chicago. Er fithrte im Hinblick
auf das theologische Anliegen der Pasto-
ralkonstitution aus: ,Die Gemeinschaft
der Erlosung bildet das Band zwischen
Kirche und Welt. Gott bietet seine Herr-
lichkeit dem ganzen Menschen, Leib und
Seele, und der ganzen geschaffenen Welt
an. Der Sohn hat eine kosmische Mission,
denn so hat es, wie der heilige Paulus sagt,
dem Vater gefallen, alles in seinem Sohn zu
versohnen. Dieses Werk wird erst am Ende
der Zeiten durch die Auferstehung des
Leibes und die geheimnisvolle Verwand-
lung der Welt vollendet. Es wird, so sagt
die Schrift, einen neuen Himmel und eine
neue Erde geben. Diese Umbildung be-
ginnt schon in der Arbeit der Menschen in
der Welt. Diese Arbeit ist daher nichts blof3
Profanes. Ebenso ist das Schicksal der Welt
nicht nur kontingent, es entspricht einem
Plan zur Erlosung von Seiten Gottes.“!

Nach dem Ende der Beratungen such-
ten die Kommissionsmitglieder und die Pe-
riti, die sich mit dem Schema XIII befassten,
Bilanz zu ziehen und die vielen Wiinsche
und Anregungen in den Text einzuarbeiten.
Der franzosische Kanonikus Pater Haubt-
mann von der bekannten katholischen Ta-

geszeitung ,,La Croix“ wurde fiir die Leitung
der Redaktion gewonnen. Die entscheiden-
de Arbeitstagung, bei der die einzelnen
Teile des Schemas getrennt bearbeitet und
dann redaktionell zusammengefiigt wur-
den, fand im Februar 1965 in dem kleinen
Stadtchen Ariccia, am Fufd der Albaner Ber-
ge siidlich von Rom, statt. Im Juni erhielten
die Viter den iiberarbeiteten Text wie {ib-
lich in lateinischer Sprache, doch auch der
franzosische Grundtext war beigefiigt.

Die stirksten Opponenten gegen den
Text von Ariccia kamen aus dem engli-
schen Episkopat. Sie scheuten keine An-
strengung, den Text zuriickzuweisen, weil
sie in ihm inopportune Aussagen iber
,Pille und Bombe“ witterten. Titel und
Status des Schemas waren bis zuletzt um-
stritten. Der Generalsekretiar des Konzils,
Erzbischof Felici, forderte die Viter auf,
einen besseren Begriff als ,, Pastoralkonsti-
tution® zu finden. Dazu der Kommissions-
sekretdr P. Bernhard Hiring: ,Manchen
Konzilsvdtern erschien es widersinnig, die
beiden Worte ,Konstitution' und ,Pastoral’
zu einem Sinnganzen zusammenzusetzen.
,Konstitution' besagte fiir sie einfachhin
,Lehre’, wovon man ,Pastoral® als ,Praxis’
unterschied. Doch gerade in diesem die
Synthese andeutenden Titel und im Inhalt,
der dieser Synthese entspricht, zeigt sich,
was man zu verstehen hat, wenn man das
Zweite Vatikanische Konzil als ,pastorales
Konzil* anspricht. Es wére ein fundamen-
tales, geradezu tragisches Missverstind-
nis, wenn man jener schmalen Minoritét
folgen wollte, die ihren Widerstand gegen
das Konzil mit der Theorie fortsetzt: Ein
pastorales Konzil wie dieses verpflichte in
Bezug auf die Lehraussage zu gar nichts;
diese sei in dlteren Dokumenten zu su-
chen, die auf die Behandlung eines pasto-

10 Zitiert nach: Charles Moeller, Die Geschichte der Pastoralkonstitution (s. Anm. 6), 263.



62

Sauer / Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

ralen Gesichtspunktes verzichtet hatten.“!
Hiring spricht in diesem Zusammenhang
von der Gefahr einer ,systematischen
Sterilisierung der Heilswahrheit“ Tat-
sachlich nimmt der Text selbst zu dieser
ungewohnten Verbindung Stellung. In der
Fufinote zum ersten Absatz heiflt es: Die
Konstitution ,wird ,pastoral genannt, weil
sie, gestiitzt auf Prinzipien der Lehre, das
Verhaltnis der Kirche zur Welt und zu den
Menschen von heute darzustellen beab-
sichtigt. So fehlt weder im ersten Teil die
pastorale Zielsetzung noch im zweiten Teil
die lehrhafte Zielsetzung“".

Es erscheint fast wie ein Wunder, dass
angesichts der Opposition in der feierli-
chen Schlussabstimmung am 7. Dezember
1965 2309 Viter fir die Pastoralkonstitu-
tion und nur 75 (das sind 3%) dagegen
stimmten.

2 Zentrale Aussagen der
Pastoralkonstitution

2.1 Die Welt als der Ort
von Heil und Erlésung

In den Diskussionen des Konzils wurde
immer wieder die Frage erdrtert: Was ist
mit ,Welt“ gemeint? Die Pastoralkonsti-
tution gibt auf diese Frage in Artikel 2 die
Antwort: Vor den Augen des Konzils ,,steht
[...] die Welt der Menschen, das heif$t die
ganze Menschheitsfamilie mit der Gesamt-
heit der Wirklichkeiten, in denen sie lebt;
die Welt, der Schauplatz der Geschichte der
Menschheit, von ihren Unternehmungen,

11

Welt von heute (s. Anm. 4), 536-544; 536.
2 Ebd.

13 Zitiert nach ebd., 537.
14

Niederlagen und Siegen gepragt; die Welt,
die nach dem Glauben der Christen durch
die Liebe des Schopfers begriindet ist und
erhalten wird; die unter die Knechtschaft
der Stinde geraten, von Christus aber, dem
Gekreuzigten und Auferstandenen, durch
Brechung der Herrschaft des Bosen befreit
wurde; bestimmt, umgestaltet zu werden
nach Gottes Heilsratschluss und zur Voll-
endung” (GS 2).

Das Konzil nimmt den Ort in Ge-
schichte und Gesellschaft als den seinen
an in der Erkenntnis, dass jede Zeit Got-
tes Zeit ist. Es verabschiedet sich von jeder
traditionalistischen Versuchung, eine frii-
here, angeblich bessere Zeit, als normativ
anzusetzen. Es nimmt sachlich Bezug auf
die Reich-Gottes-Gleichnisse Jesu von der
selbstwachsenden Saat, dem Senfkorn und
dem Schatz im Acker. Die Bilder der Natur
werden zum Sinnbild des Heilshandelns
Gottes in und an der Welt. ,,Die Welt ist
nicht blof3 das Betatigungsfeld der Kirche;
sie ist im Mysterium der Rekapitulation die

«jgq

Schopfung auf dem Weg zur Vollendung.

2.2 Die Suche nach den
.Zeichen der Zeit”

Die biblische, urspriinglich in einem escha-
tologischen Horizont gebrauchte Rede von
den ,,Zeichen der Zeit“ wurde von Papst
Johannes XXIII. mit einer pastoralen Ziel-
setzung eingefiithrt. Das Konzil nimmt Be-
zug darauf und sagt: ,,Zur Erfiillung dieses
ihres Auftrags obliegt der Kirche allzeit die
Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu for-
schen und sie im Licht des Evangeliums zu

Bernhard Hiring, Neue Wege, neue Ausblicke, in: Guilherme Baratina (Hg.), Die Kirche in der

Marie-Dominique Chenu, Die Aufgabe der Kirche in der Welt von heute, in: Guilherme Baratina

(Hg.), Die Kirche in der Welt von heute (s. Anm. 4), 226-247; 239.



Sauer / Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

63

deuten. So kann sie dann in einer jeweils
einer Generation angemessenen Weise auf
die bleibenden Fragen der Menschen nach
dem Sinn des gegenwirtigen und des zu-
kiinftigen Lebens und nach dem Verhiltnis
beider zueinander Antwort geben® (GS 4).
Es geht darum, die Gegenwart prophetisch
als Anruf Gottes an den einzelnen Men-
schen und an die Kirche insgesamt zu ver-
stehen. Vom Konzil selbst werden die litur-
gische Erneuerung (SC 43), das Verlangen
nach der Einheit der Christen (UR 4), die
wachsende internationale Solidaritit (AA
14), die Forderung nach Religionsfreiheit
(DH 15) sowie die Charismen der Laien
bei der Deutung der Zeit (PO 9) als solche
Zeichen hoffnungsvoller Aufbriiche gese-
hen. Biblisch geht es um den Hinweis auf
den Kairos der Person Jesu Christi, in dem
die Heilszeit Gottes im Heute anbricht,
systematisch um die Anschlussfahigkeit
von Erfahrungen und Deutungen an die
Zeichensysteme der Menschen heute, die
dariiber entscheidet, ob das Wort ,Gott*
im Kontext unserer Sprache seine Signi-
fikanz gewinnt oder verliert. Das Konzil
sagt: ,,Im Glauben daran, dass es vom Geist
des Herrn gefiihrt wird, der den Erdkreis
erfiillt, bemiiht sich das Volk Gottes, in den
Ereignissen, Bediirfnissen und Wiinschen,
die es zusammen mit den iibrigen Men-
schen unserer Zeit teilt, zu unterscheiden,
was darin wahre Zeichen der Gegenwart
oder der Absicht Gottes sind. Der Glau-
be erhellt namlich alles mit einem neuen
Licht, enthiillt den gottlichen Ratschluss
hinsichtlich der integralen Berufung des
Menschen und orientiert daher den Geist
auf wirklich humane Losungen hin“ (GS
11).

15

Der belgische, in Siidamerika lebende
Theologe José Comblin kommentiert: ,,Die
Zeichen der Zeit machen deutlich, was in
der Welt wirklich geschieht, was aber im
Verborgenen bleibt, wenn die Menschen es
verbergen wollen [...] Es ist das Licht des
Glaubens, welches das Dunkel der Siinde
durchdringt [...] Das Licht des Glaubens
muss den Menschen nicht das zeigen, was
sie nicht wissen, sondern das offenbar ma-
chen, was sie verbergen wollen.“

2.3 Der neue Begriff der Pastoral

Im Artikel 2 ist davon die Rede, an wen
sich der Text wendet, ndmlich an alle Men-
schen. Klar ist, wer sich mit dem Text iden-
tifiziert, namlich das Konzil und deutlich
wird im Artikel 3 die Zielsetzung des Do-
kuments benannt. Diese Dinge sind des-
wegen bemerkenswert, weil es nicht wenige
kirchliche Texte gibt, in denen die Perso-
nen verloren zu gehen scheinen. Wer Texte
geschrieben hat, unterzeichnet sie nicht.
Die tatsidchlichen Autoren treten nicht in
Erscheinung und identifizieren sich nicht
mit dem Ergebnis, weil es Anderungen
gab, die an ihnen vorbei und ohne ihre Zu-
stimmung geschehen sind. Verurteilte Mei-
nungen werden von niemandem vertreten.
Solche Texte sind kommunikativ proble-
matisch. Sie bauen Kirche nicht auf, son-
dern schaden ihr. Die Pastoralkonstitution
wird zum MafSstab dessen, wie Pastoral
verstanden werden muss. Der Grazer Pas-
toraltheologe Rainer Bucher bemerkt mit
Recht, dass sich das herkommliche Verhilt-
nis von Kirche und Pastoral umdreht: die
Kirche baut sich von der Pastoral her auf
und nicht die Pastoral von der Kirche her.!¢

Zitiert nach Norbert Mette, Gaudium et spes — Ein unerledigtes Verméchtnis, in: Peter Hiiner-

mann (Hg.), Das Zweite Vatikanische Konzil und die Zeichen der Zeit heute, Freiburg/Br.-Ba-

sel-Wien 2006, 429-438; 432.
16 7itiert nach ebd., 436.



64

Sauer / Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

Zum theologischen Konzept sagt Elmar
Klinger: ,,Das Besondere der Pastoralkons-
titution liegt in ihrem Begriff der Pastoral.
Er meint nicht mehr den priesterlichen
Dienst am Laien, sondern den Dienst der
Kirche insgesamt, also Priester und Laien
zusammen, an der Welt im Ganzen. Dieser
Umstand bedeutet eine dufere und eine in-
nere Erweiterung von Pastoral; eine duflere:
politisch-soziale Fragen, das heif3t Themen
der christlichen Soziallehre, werden in ihr
zu einem elementarsten Gegenstand; eine
innere: der Glaube an die Berufung des
Menschen, Trager und Tragerin des Evan-
geliums von Gott und Christus zu sein.“”

Wird die Pastoralkonstitution in ihrer
systematischen Relevanz so verstanden,
dann sind Auseinandersetzungen unver-
meidlich. Ratzinger hat die Pastoralkon-
stitution einen ,,Antisyllabus“® genannt.
Damit ist zwar genau die Frontlinie gegen-
iiber einer antimodernistischen Theolo-
gie markiert. Allerdings impliziert dieses
Schlagwort auch eine Verortung, die dem
Gewicht und der Eigenstindigkeit der
Pastoralkonstitution und ihrem Verfas-
sungsrang nicht gerecht wird. Es wire so
dhnlich, wie wenn man die Seligpreisun-
gen Jesu einen ,Anti-Levitikus nennen
wiirde. Das Problem héingt davon ab, ob
man in der Tradition mit Papst Johannes
den ,,Sprung nach vorne®, die neue Aus-
richtung des Lebens und des Denkens in
der Einstellung zu den gegenwirtigen Pro-
blemen zu tun bereit ist oder nicht. Das
Zweite Vatikanische Konzil betrachtet die
Tradition von der Gegenwart und ihren
Erfordernissen her; die Traditionalisten
meinen umgekehrt, die Gegenwart diirfe
nur im Licht der Tradition und ihrer Kate-
gorien gesehen werden.

2.4 Die Berufung des Menschen
durch Gott

Von einem Grundprinzip der Beziehung
zwischen Gott und dem Menschen, dessen
Personalitit und Unmittelbarkeit zu Gott,
handelt der Artikel 3. Es heif3t hier: Es geht
dem Konzil ,,um die Rettung der mensch-
lichen Person, es geht um den rechten Auf-
bau der menschlichen Gesellschaft. Der
Mensch also, der eine und ganze Mensch,
mit Leib und Seele, Herz und Gewissen,
Vernunft und Willen steht im Mittelpunkt
unserer Ausfithrungen. Die Heilige Syno-
de bekennt darum die hohe Berufung des
Menschen, sie erklart, dass etwas wie ein
gottlicher Same in ihn eingesenkt ist, und
bietet der Menschheit die aufrichtige Mit-
arbeit der Kirche an zur Errichtung jener
briiderlichen Gemeinschaft aller, die dieser
Berufung entspricht. Dabei bestimmt die
Kirche kein irdischer Machtwille, sondern
nur dies eine: unter Fithrung des Geistes,
des Trosters, das Werk Christi selbst wei-
terzufithren, der in die Welt kam, um der
Wahrheit Zeugnis zu geben; zu retten,
nicht zu richten; zu dienen, nicht sich be-
dienen zu lassen” (GS 3).

Dass diese Lehre von der Berufung
des Menschen in einem universalen Rah-
men verstanden werden muss, verdeutlicht
das Konzil in Artikel 22. Es sagt: ,,Das gilt
nicht nur fiir die Christglaubigen, sondern
fiir alle Menschen guten Willens, in deren
Herzen die Gnade unsichtbar wirkt. Da
ndmlich Christus fiir alle gestorben ist und
da es in Wahrheit nur eine letzte Berufung
des Menschen gibt, die gottliche, miissen
wir festhalten, dass der Heilige Geist allen
die Moglichkeit anbietet, diesem Osterli-
chen Geheimnis in einer Gott bekannten

7 Elmar Klinger, Mich hat an der Theologie immer das Extreme interessiert, Wiirzburg 2009, 87.

¥ Vgl. ebd.



Sauer / Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

65

Weise verbunden zu sein. Solcher Art und
so grof$ ist das Geheimnis des Menschen,
das durch die christliche Offenbarung den
Glaubenden aufleuchtet.”

Im Geheimnis des fleischgeworde-
nen Wortes klart sich das Geheimnis des
Menschseins auf (vgl. GS 22). Schopfung
und Erlésung, Natur und Gnade sind in-
nerlich miteinander verbunden. Bedin-
gung der Moglichkeit der Bekehrung von
Welt ist die Bekehrung zu ihr, die Annah-
me ihrer Voraussetzungen. Nur dann ent-
hélt die Rede von der Gnade keinen ent-
fremdenden, sondern einen befreienden

Charakter.

3 Konsequenzen fir
die Fundamentaltheologie

Ansgar Kreutzer hat sich in seiner Disser-
tation mit dem Titel ,,Kritische Zeitgenos-
senschaft” im Interesse einer moderni-
sierungstheoretischen Deutung intensiv
mit der Pastoralkonstitution auseinander-
gesetzt und mit Autoren wie David Tracy,
Clodovis Boff, Hans-Joachim Hohn, Charles
Taylor und vielen anderen ein systema-
tisch-theologisches Gesprich gesucht. Hin-
sichtlich Methode und Inhalt greift er viel
von dem auf, worin ich die Bedeutung der
Pastoralkonstitution fiir die Fundamen-
taltheologie sehe: etwa das Gesprich der
Fundamentaltheologie mit den Sozialwis-
senschaften, der Religionswissenschaft, ins-
besondere auch der Religionssoziologie, mit
der wir uns im Rahmen unseres Instituts in-
tensiver befassen. Ich mdchte mich im Fol-
genden auf drei Aspekte beschranken.

3.1 Die Ekklesiologie als Theologie
des Volkes Gottes

Die Theologie hat ihren Ort in der Kirche.
Als Grundlagenkategorie der Ekklesiologie
kann das Volk Gottes bezeichnet werden,
insofern diese Kategorie genau auf das
hinzielt, was die Kirche iibersteigt, ndm-
lich die Menschheit und Gott, ndherhin
die Berufung des Menschen durch Gott.
Die Menschheit ist aufgrund des Beru-
fenseins durch Gott das Volk Gottes (vgl.
die Grundbedeutung von ,Ekklesia“: die
»Herausgerufene®). Die Kirche ist die Ver-
sammlung dieses Volkes in Christus. Sie ist
das messianische Gottesvolk. Diese theo-
logischen Kategorien sind andere als die
einer Verwaltung oder einer juridischen
Betrachtungsweise. Diesen liegt an hand-
habbaren Grundsitzen. Das ist in Ord-
nung, aber darf nicht dazu fithren, dass
das, was Kirche tibersteigt, aus dem Blick
gerdt. Sonst verkiimmern auch die Pradi-
kate der Kirche zu einer Karikatur, wenn
ndmlich die Einheit nur duflerlich, die Hei-
ligkeit nur moralisch, die Katholizitdt nur
allgemein und die Apostolizitit nur his-
torisch verstanden werden.”” Der theolo-
gische Ausfall der Volk-Gottes-Theologie
wird daran erkennbar, dass Personengrup-
pen, die nicht zum Gemeindemilieu geho-
ren, in der Kirche nicht mehr vorkommen.
Es gibt kein Interesse an ihnen und keine
Erwartungen an sie. Wenn ich auf meine
eigene Lebensgeschichte schaue, dann be-
rihrt mich der Gedanke sehr schmerzlich,
wie viel Potenzial an Ideen, an Initiativen,
an Menschen ungenutzt auf der Strecke ge-
blieben ist, weil es zu mithsam schien, sich

Ansgar Kreutzer, Kritische Zeitgenossenschaft. Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes mo-

dernisierungstheoretisch gedeutet und systematisch-theologisch entfaltet (Innsbrucker theolo-

gische Studien 75), Innsbruck-Wien 2006.
20

Anm. 17), 77.

Vgl. Elmar Klinger, Elmar Klinger, Mich hat an der Theologie immer das Extreme interessiert (s.



66

Sauer / Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

damit auseinander zu setzen und diese en-
gagiert werbend fiir sich zu gewinnen. Es
geht mir nicht um jammernde Larmoyanz,
sondern um den theoretischen Anspruch
einer Theologie des Volkes Gottes, die zur
sachgerechten Einschitzung der Geschich-
te, zur niichternen Wahrnehmung unserer
gesellschaftlichen Situation und zur Er-
offnung von Zukunft fir die Kirche hilft.
Ohne ihr pastorales Prinzip als oberstes
Strukturprinzip lasst sich die katholische
Kirche in ihrem Wesen nicht begreifen.
Ohne Rezeption der Pastoralkonstitution
hingt die Kirchenkonstitution ,Lumen
gentium® in der Luft. Als ,.Vorbereitung auf
die Tat“ hat sie der Konzilsvater und Re-
lator Erzbischof Garonne bezeichnet. Als
solche verfehlt sie ihr Ziel, wenn sie nicht
in die Tat umgesetzt wird. Das Sehen, das
Urteilen und das Handeln sind untrennbar
miteinander verkniipft.

Das berithmte ,,subsistit“ der Kirchen-
konstitution hat in einem theologischen
Sinn die Aufgabe, Kirche in der Differenz
zu sich selbst denken zu kénnen, der Diffe-
renz zu einer Tradition und der bleibenden
Bedeutung, der Differenz zwischen der
Kirche Jesu Christi und ihrer real existie-
renden Vergegenwirtigung sowie der Dif-
ferenz zu dem, was ihren Projektcharakter
ausmacht, was sie namlich erst noch wer-
den muss, denn die Kirche ist immer auch
als jenes Gebilde zu denken, das erst noch
aufgebaut werden muss.

3.2 Dogma und Pastoral in ihrer
gegenseitigen Verflechtung

Es gibt drei zentrale theologische Themen,
die zur Lehre des Zweiten Vatikanischen
Konzils gehoren. Sie ziehen sich durch sein

Gesamtkonzept und finden auch in der
Pastoralkonstitution ihren Niederschlag:
das ist die Lehre von der Kirche als Volk
Gottes, die Berufung aller Menschen zur
Mitgliedschaft in diesem Volk und die Of-
fenbarung in Wort und Tat. In diesem Sinn
besitzt jedes Dogma einen pastoralen Sinn,
und pastorales Handeln hat dogmatische
Bedeutung. Das Dogma ist etwas Prinzi-
pielles im pastoralen und sozialen Han-
deln der Kirche. Der Unterschied zwischen
den lateinischen Begriffen ,initium“ und
»principium® verdeutlicht, dass mit ,,Prin-
zip“ jene Form des Anfangens gemeint ist,
die nicht zufillig ist, sondern sich im Sinn
einer Vergewisserung der Identitdt wie ein
roter Faden durch wechselnde Umstidnde
und Widerfahrnisse durchhlt.

Auf diese Weise lasst sich der pasto-
rale Sinn der Entscheidung des Konzils
von Nizda so beschreiben, dass man - im
Sinn einer christlogischen Vermittlung -
das Hochste nur durch das Niedrigste er-
reichen kann. Denn christlich gesprochen
kann das Hochste nur dann ein Hochs-
tes sein, wenn es das Niedrigste in seiner
Gleichrangigkeit mit sich anerkennt.”? Mit
diesem sehr formal erscheinenden Prinzip
ist Jesu Verhalten gegeniiber Kindern, Ar-
men, Siinderinnen und Stindern auf den
Begriff gebracht. Festgehalten wird auch an
der unbegreiflichen Barmherzigkeit Got-
tes, die nicht unwillkiirlich in ihr Gegenteil
umschlagen kann, sondern die Grundlage
einer Rede von Gott als einem vergeben-
den, liebenden und gnidigen meint. Bezo-
gen auf die Theologie hat mein Vorganger
im Amt, Johannes Singer, die schénen Wor-
te gefunden: ,Glauben, Standhaben in Gott
(Jes 7,6), Hingen an Gott (Ps 63,9; 91,14)
ist Dariiberstehen schlechthin, ist souvera-

21 Vgl. Mark G. Mac Grath, Historische Bemerkungen zur Konstitution (s. Anm. 4), 15.

22

Vgl. Elmar Klinger, Mich hat an der Theologie immer das Extreme interessiert (s. Anm 17)., 107.



Sauer / Freude und Hoffnung, Trauer und Angst

67

ne Weltbetrachtung, ist Weltitberwindung.
Das Endliche wird sub specie aeternitatis
wirklich endlich, so dass es lacherlich wirkt,
wenn es sich aufspreizt, unendlich zu sein.
Einer verkehrten Welt begegnet Jesus von
Nazareth mit seiner eigenen verkehrten
Welt, wo der Herr dem Sklaven die Fufle
wischt, der Geringste der Grofite ist.“?

3.3 , Gott” im Horizont der Welt

Nach christlicher Uberzeugung hat Gott
sein letztes Wort in Jesus Christus gespro-
chen. Die Wortoffenbarung im strengen
Sinne ist mit der apostolischen Zeit abge-
schlossen. Da jedoch alles Geschehen vom
Wort Gottes, in dem es geschaffen ist, in
Gang gehalten und auf Christus hingesteu-
ert wird, ist die Geschichte auf ihre Weise
ein theologischer Ort, den jede Rede von
Gott zu beachten hat.* Theologie ist Dis-
kurs, ist reflektierte Rede. Sie reflektiert die
Erfahrungen des Glaubens. Wie spirituelle
Traditionen fiir gegenwirtige Erfahrungen
fruchtbar gemacht werden kénnen, will ich
an einem Beispiel aufzeigen:

In den ignatianischen Exerzitien wird
der Alltag zum Kriterium, an dem in
Niichternheit und Geduld die Ideale auf
den Priifstand gestellt werden. Das Leit-
wort des Ignatius, ,Gott in allen Dingen
zu suchen und zu finden®, wird zur ver-
mittelnden Instanz zwischen Alltag und
geistlicher Erfahrung. Die Dialektik zwi-
schen Weltflucht und Weltbejahung hat

23
heit, Regensburg 1999, 19-27; 26.

in der ignatianischen Mystik ihre Pointe
darin, dass kein Aufstieg der Seele von
der Welt zu Gott geschieht, sondern ein
Annehmen und Bejahen der Welt in der
Identifikation mit der Gestalt Jesu, der in
die duflerste Tiefe des menschlichen Da-
seins hinabsteigt, um so Gottes Liebe an
der Welt zu bezeugen.” Unter Absehung
der konkreten Geschichte gibt es keine Be-
gegnung mit Gott. In Jesus ist Gott ,,da“
Sich gemeinsam mit dem konkreten Jesus,
in Auseinandersetzung mit ihm und seiner
Lebensgeschichte auf den Weg zu machen,
ist die Voraussetzung dafiir, aus geistlicher
Erfahrung reden zu kénnen.

Die Pastoralkonstitution lehrt uns, die
Welt und insbesondere auch den Alltag
nicht als jenen Ort eines banalen Umgangs
mit Dingen zu verstehen, sondern mit
Menschen, deren Erfahrungen fiir unser
Heil relevant sind. Wenn die Fundamental-
theologie dabei hilft, zu einer Unterschei-
dung der Geister beizutragen und damit
die Spur dieses Geheimnisses Gottes in
unserer Welt zu finden, dann hat sie ihrer
Aufgabe gedient.

Der Autor: Professor em. fiir Fundamental-
theologie an der Katholisch-Theologischen
Privatuniversitit Linz. Seine wichtigste
Publikation zum Konzil ist die Habilita-
tionsschrift: Erfahrung und Glaube. Die Be-
griindung des pastoralen Prinzips durch die
Offenbarungskonstitution des II. Vatikani-
schen Konzils, Wiirzburg 1993.

Johannes Singer, Humorig Theologisches, in: Hanjo Sauer / Franz Gruber (Hg.), Lachen in Frei-

2 Vgl. Bernhard Hiring, Neue Wege (s. Anm. 11), 538.

25
logie, Bd. III, 329-348.

Vgl. dazu: Karl Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, in: Schriften zur Theo-



