80

Aktuelle theologische Biicher

Aktuelle theologische Bucher

Zum Verhaltnis von Theologie und Naturwissenschaft

Ein Literaturbericht

2009 war ein herausragendes wissenschaftliches
Gedenkjahr. Man sprach vom ,Darwin-Jahr
»Kepler-Jahr ,Galileo-Jahr und vom ,Inter-
nationalen Jahr der Astronomie®. Denn vor 150
Jahren publizierte der vor 200 Jahren gebore-
ne Charles Darwin sein bahnbrechendes Buch
L Uber den Ursprung der Arten®, vor 400 Jahren
im Winter 1609/10 beobachtete Galilei mit sei-
nem Fernrohr die Gestirne und im selben Jahr
publizierte Kepler seine ersten beiden Planeten-
gesetze und revolutionierte damit die Astrono-
mie. Aus diesen Anldssen sind zahlreiche Pu-
blikationen zum Verhéltnis von Theologie und
Naturwissenschaft erschienen; einige von ihnen
sollen an dieser Stelle vorgestellt werden.

@ Schonborn, Christoph: Ziel oder Zufall?
Schopfung und Evolution aus der Sicht
eines vernlUnftigen Glaubens. Verlag Her-
der, Freiburg/Br.-Basel-Wien 2007. (189,
Schutzumschlag, Lesebandchen) Geb. Euro
19,90 (D) / Euro 20,50 (A) / CHF 34,50. ISBN
978-3-451-29289-4.

Eigentlich bereits 2005 hat theologischerseits
die Debatte um die Vereinbarkeit von Schop-
fung und Evolution erneut eingesetzt. Kardinal
Christoph Schonborns wenig gliickliche Stel-
lungnahme in der New York Times hat grofies
Missverstindnis und zum Teil hysterisches
Entsetzen ausgelost. In seiner ein Jahr spiter
herausgegebenen Serie von mehreren Kate-
chesen im Wiener Stephansdom gelingt es ihm
jedoch, einen Gutteil der missverstdndlichen
Auflerungen klarzustellen. Eindeutig grenzt er
sich vom ,,Kreationismus® ab (38f.), betont die
Vereinbarkeit von Glaube und Wissenschaft
(24f.), verwehrt sich gegen liickenbiiflerische
Verortungen Gottes fiir unerkldrtes Wissen
(84) und weist Bevormundungstendenzen sei-
tens der Kirche zuriick (27). In neun Kapiteln
umkreist der Wiener Kardinal Themen des
Schopfungsglaubens, u. a.: Schopfung und Evo-
lution; Grundlinien der Schopfungstheologie;

Wirken Gottes in der Schépfung; Der Mensch
und die Schopfung, Leid und Theodizee. In An-
betracht des Kontextes dieser Texte wird man
keinen scharfen fachwissenschaftlichen Maf3-
stab anlegen und die Intentionen eines solchen
Zugangs durchaus anerkennen. Dennoch blei-
ben fiir die theologische und interdisziplinare
Diskussion Fragen offen: Wie ist das Verhaltnis
von Glaube - Wissen - Vernunft genauer zu
bestimmen? Reicht ein Verstindnis von Ver-
nunft aus, das sich vor allem an der mittelalter-
lichen thomistischen Konzeption orientiert,
die neuzeitlichen, besonders die kantianischen
Bestimmungen aber vollig ignoriert? Wie kon-
nen Kirche und Theologie mit Philosophie und
Wissenschaft in einen Dialog tretten, wenn
diese Neubestimmungen von Glaube, Wissen
und Vernunft vollig fehlen? Vor allem aber geht
es um die Spannung von Schopfungsplan und
Zufall: Fir Schonborn gentigt bereits der Haus-
verstand, um zu erkennen, dass die Evolution
des Lebens nicht aus Zufall geschehen ist. Und
er zeiht aufs Heftigste den Jesuiten und Leiter
der pipstlichen Sternwarte, P. G. V. Coyne §J,
blanken Unsinn zu behaupten, auch Gott sei an
die Objektivitit des Unbestimmtheitsprinzip
der Quantenmechanik gebunden (177). Solche
verbale Schlige sind wenig hilfreich, denn die
Naturwissenschaft kann in der Tat nicht ein-
fach einen Plan unterstellen, wenn die empiri-
sche Erforschung der Evolution keinen solchen
zu erkennen gibt. Eben diese Vernunftaporie
zwischen Naturordnung und zweckméfliger
Ausrichtung des Lebens hat schon I. Kant in
seiner ,,Kritik der Urteilskraft® diskutiert, ohne
der Wissenschaft vorzuschreiben, was sie zu er-
kennen hat, und ohne den Sinn der Vernunft
fiir eine objektive und innere Zweckmafigkeit
des Lebendigen zu unterschlagen: ,,Zweckmai-
Bigkeit ist nach Kant fiir die Biologie keine
konstitutive, sondern eine regulative Kategorie.
Die ganze Aufregung um die Frage nach einem
Plan in der Evolution hitte man sich also sparen



Aktuelle theologische Biicher

81

konnen, hitten sich die Konfliktpartner dieser
Differenzierung bedient.

# Hattrup, Dieter: Darwins Zufall oder Wie
Gott die Welt erschuf. Verlag Herder, Frei-
burg/Br.-Basel-Wien 2008. (295, Schutzum-
schlag) Geb. Euro 19,95 (D) / Euro 20,60 (A) /
CHF 35,90. ISBN 978-3-451-29930-8.

Dieter Hattrup, Theologe und Mathematiker in
Paderborn, widmet sich in seiner Studie iiber
,Darwins Zufall“ wissenschaftshistorisch der
brisanten Frage, wie Zufall und (naturgesetzli-
che) Notwendigkeit im Hinblick auf Gott und
Schopfung zusammengehen konnen. Wenn-
gleich der Sprachstil etwas der Gew6hnung be-
darf und in manchen Passagen der rhetorische
Schwung die prézise Argumentation zu {iber-
fliigeln droht, kann dieses Buch sehr empfoh-
len werden. Denn was Hattrup hier vorlegt, ist
eine spannende Dramaturgie des neuzeitlichen
Wissenschaftsprozesses: Dem Autor zufolge lief
dieser zuerst auf die Alleinherrschaft des not-
wendigen naturgesetzlichen Determinismus hi-
naus (Kap. 1: Die Vertreibung des Zufalls) und
zelebriert heute noch im so genannten Natura-
lismus seinen ideologischen Uberbau (Kap. 3:
Im Zauberreich des Atheismus). Doch mit Dar-
win und Plank (Quantenmechanik) mussten
die Naturwissenschaften zur Kenntnis nehmen,
dass der Zufall eine gleichwertige Grofie gegen-
tiber dem Determinismus im Naturgeschehen
ist (Kap. 2: Die Riickkehr des Zufalls; Kap. 4:
Der Zufall und die Evolution; Kap.5: Darwins
Freiheit). Wissenschaftstheoretisch heifst das:
»Es gibt Ereignisse in der Zukunft, die nicht vo-
raussagbar sind, und diese Ereignisse werden in
lebendigen Gestalten aufbewahrt. ... Der Zufall
hat die Situation der Wissenschaft schwerwie-
gend verandert: Auch das Wissen von der Na-
tur ist nicht vollig, es ist nur in hohem Mafle
objektiv. Es gibt wegen des Zufalls in der Natur
keine Aussicht mehr, jemals wieder zur guten
alten Zeit des (gehofften) Uberblicks iiber die
Natur zuriickzukehren® (253). Das aber heifst
auch, dass namens der Naturwissenschaft kein
Argument gegen die Existenz Gottes angemes-
sen ist, im Gegenteil: ,aus der Erkenntnis der
Natur kann wieder die Erkenntnis Gottes wer-
den“ (141), denn Gott ist der den Menschen Er-
greifende, und weil wir die Wirklichkeit nicht

vollstindig begreifen konnen, bleibt fiir Hat-
trup allemal der ergreifende Gott ,der richti-
gere Namen fiir die ganze Wirklichkeit® (158;
im Text fett; EG.). Das ist eine ziemlich schnelle
Schlussfolgerung, die der Autor durchaus hitte
breiter darlegen konnen. Sein Argument: nur
durch den Zufall in der Natur ist auch Freiheit
in der Natur méglich, und darum ist die ,,Got-
tesfrage gleichbedeutend geworden mit der
Frage nach der Freiheit der Natur® (268), die
aber erst im Menschen reflexiv zu Bewusstsein
kommt. Zwischen Wissenschaft und Glaube
wird so eine ,schwankende Briicke® (271) be-
gehbar, ohne dass man eine letzte Einheit bei-
der sucht, ,weil wir keinen Letztbegriff fir sie
haben, sondern nur zwei letzte Begriffe* (ebd.),
namlich Natur und Freiheit. Freiheit ist Selbst-
sein, sie wird nur durch Freiheit erkannt, und
darum kann Gott auch nur von der Freiheits-
erfahrung des Menschen her erkannt werden,
genauer: ,Gott ldsst sich nur von demjenigen
Menschen erkennen, der erkennen will.“ (275)

# Souvignier, Georg / Luke, Ulrich / Schna-
kenberg, Jirgen / Meisinger, Hubert (Hg.):
Gottesbilder an der Grenze zwischen Natur-
wissenschaft und Theologie. Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft, Darmstadt 2009.
(229) Geb. Euro 49,90 (D) / Euro 51,30 (A) /
CHF 84,00. ISBN 978-3-534-22149-3.

Kann also iiber das Verhiltnis von Glaube und
Wissen nicht mehr gesagt werden als dieser
Perspektivendualismus, der schon I. Kants Grab
schmiickt: ,,Zwei Dinge erfiillen das Gemiit mit
immer neuer und zunehmender Bewunderung
und Ehrfurcht, je dlter und anhaltender sich das
Nachdenken damit beschiftigt: der gestirnte
Himmel tiber mir und das moralische Gesetz
in mir“ (KpV AA, 161)? Ein Beitrag des Phy-
sikers Jiirgen Schnackenberg aus dem Sammel-
band ,,Gottesbilder an der Grenze zwischen Na-
turwissenschaft und Theologie® (71-82) stofit
unmittelbar in diese Dialogwunde der beiden
“Wissenschafts-Kulturen“ (C.P. Snow). Schna-
ckenberg wirft die Frage auf, ob und wie Gott,
wenn er doch der Schopfer ist, auf die Welt ein-
wirken kénne, und wenn ja, ob wir dies dann
auch empirisch feststellen konnten. Das theolo-
gische Prinzip der Allwirksamkeit Gottes gerdt
allerdings heute in die vollige Krise, wenn dieses



82

Aktuelle theologische Biicher

Wirken, oder wenigstens der ,,Ubergabepunkt*
(75) tiberhaupt nicht mehr aufgefunden werden
kann. Dann legt sich daraus der Schluss nahe,
»dass es folglich Gott gar nicht geben konne®
(72), auch wenn der Autor diesen Schluss nicht
fiir legitim erachtet. So fordert Schnackberg zu
Recht ein ,gemeinsames Nachdenken® (ebd.)
ein. Der Naturwissenschafter geht nun vom
Prinzip der ,kausalen Geschlossenheit der phy-
sischen Welt“ (73) aus, die besagt: ,,Jede Einwir-
kung auf Materie ist Wechselwirkung mit anderer
Materie.“ (74) Wer von einem Wirken Gottes
spricht, miisste doch solche Einwirkungen im
Verhalten der Materie identifizieren konnen,
will man nicht in einem Perspektivendualis-
mus verharren und den Dialog zwischen Natur-
wissenschaft und Theologie schon fiir beendet
erkldren, bevor er iiberhaupt begonnen. Schna-
ckenberg greift nun jenen Kandidaten heraus,
der in der aktuellen Debatte gern ins Treffen
gefilhrt wird: ndmlich den Zufall. Aber genau
diese Losung ist fiir den Physiker unhaltbar.
Favorisiert man den klassischen Zufall (Nicht-
wissen der komplexen Kausalititen und Rah-
menbedingungen) als Handlungsraum Gottes,
drangt man Gott in die Liickenbiiflerposition,
bezieht man sich auf den quantenmechanischen
objektiven Zufall, dann muss man die Ubertra-
gung von (geistiger) Information auf Materie als
Wechselwirkungsgeschehen verstehen. Der pri-
vilegierte Ort eines solchen Austausches wire
das menschliche Gehirn, doch fiir Schnacken-
berg fillt dieser Ort ganz und gar aus, weil im
Gehirn Quantenfluktuationen nicht nur keine
Rolle spielen, sondern das Gehirn solche Fluk-
tuationen zugunsten der verldsslichen neuro-
nalen Informationsverarbeitung evolutionsge-
schichtlich sogar gezielt zu unterdriicken gelernt
hat. So bleibt fiir Schnackenberg folgendes Fazit
ibrig: ,Ein Gottesbild, das die Vorstellung eines
von auflen auf unsere Welt einwirkenden Gottes
enthdlt, ist mit dem Wechselwirkungsprinzip,
also mit einer elementaren und empirisch zwei-
felsfrei begriindeten physikalischen Aussage
unvereinbar®, ja, es provoziert unvermeidlich
die Theodizeefrage: ,Wenn Gott von auflen auf
unsere Welt und damit auch auf uns Menschen
einwirken kénnte, warum tut er das nicht, um
Katastrophen und das Unheil dieser Welt von
uns abzuwenden?“ (80)

Die Theologie darf solche Riickfragen nicht
leichtfertig tiberspringen und muss sich ihnen
stellen, wenngleich sofort klar gestellt werden
miisste, dass sich die theologische Rede von
der Wirksamkeit Gottes auch frither nicht an
deren empirischer Feststellbarkeit festgemacht
hat. Wunder waren schon immer Glaubens-
sache und Gottes wirkurséichliches Handeln
blieb immer im seinsursichlichen begriindet.
Schnackenberg verwechselt leider grundlegend
die Differenz von Ursache und Grund, darum
wird man nie Gottes Wirken aus der 3.-Person-
Perspektive beobachten konnen. Ulrich Beuttler
deutet darum das Zusammenwirken von Gott
und Natur mit dem metaphysischen Prinzip
vom ,,concursus divinus“ (97), und zwar ,kraft
und mittels der offenen Zeit und der offenen
Naturordnung im jetzt werdenden Natur- und
Zeitgeschehen.“ (102) Selbst die Naturwissen-
schaftler greifen in diesem Band nur sehr vor-
sichtig Schnackenbergs Notruf auf: Die Phy-
sikerin Barbara Drossel unterscheidet strikt
die Erklirungsebenen: ,Die Wissenschaft gibt
Antwort auf die Fragen: ,Wie?*, ... Der Glau-
be gibt Antwort auf die Fragen: ,Wer?“ und
~Wozu?“. Demzufolge ergidnzen sich Glaube
und Denken, iiberschneiden sich aber nicht.
Freilich: Das heifSt auch unterschiedliche Ra-
tionalitidten zu unterlegen, die sich beriihren,
aber eben nicht ineinander greifen. Was aber
heifit dann Dialog? Fir Tobias Miiller ist ein
Dialog nur sinnvoll, ,in dem die ontologischen
Implikate naturwissenschaftlicher Ergebnisse
konstruktiv aufgenommen werden konnen®
(185). Sein Vorschlag lehnt sich an Philip Clay-
ton resp. Immanuel Kant an, den Gottesbegriff
als Grenzbegriff, als regulatives und eben nicht
als erkenntniskonstitutives Prinzip zu verste-
hen, was heif3t, dass Gottes Existenz und Wir-
ken empirisch weder bewiesen noch widerlegt
werden kénnen. Aber naturphilosophisch kann
hier weitergedacht werden, vor allem mit Hilfe
der Prozessphilosophie Alfred North White-
heads als Vermittlungsinstanz von Religion und
Naturwissenschaft.

# Klose, Joachim / Oehler, Jochen (Hg.):
Gott oder Darwin? Vernlnftiges Reden
Uber Schépfung und Evolution. Springer-
Verlag, Berlin-Heidelberg 2008. (XXII, 415)



Aktuelle theologische Biicher

83

Geb. Euro 29,95 (D) / Euro 30,80 (A) / CHF
43,50. ISBN 978-3-540-77935-3.

Dem Dialog verschreibt sich auch der Sammel-
band von Joachim Klose und Jochen Oehler, der
mit seinem Themenbogen von Schopfungstheo-
logie und Evolutionstheorie weit iiber die Titelal-
ternative ,,Gott oder Darwin?“ hinausgreift. Die
dreiteilige Konzeption startet mit theologischen
und philosophischen Beitrdgen zur Kompatibili-
tat von Schopfung und Evolution (u.a. W. Friih-
wald; H. Kessler; R. Spaemann), vertieft natur-
wissenschaftlich den Evolutionsbegriff (u.a. Th.
Junke; J. Oehler; K. Kowallik) und extrapoliert im
dritten Teil das Konzept in die Philosophie (u.a.
J. Klose), Politik (W. J. Patzelt), Technik (E. Oe-
ser), Kunst (P, Sitte, G. Uecker) und Literatur (R.-
R. Schwab). So appelliert W. Friithwald zu Recht,
im Gesprich verstirkt die ,,Koinzidenzpunkte®
(21) zu suchen - von den nachfolgenden Beitra-
gen wird dies leider nur teilweise eingelost. Der
Biologe E.P. Fischer vertritt die ,,Idee der Kom-
patibilitat“ (99) und findet sie vor allem im Prin-
zip der ,Konvergenz im Leben und seiner Ent-
wicklung® (98) bestatigt: Die Evolution ist eben
nicht ein Spielplatz unbegrenzter Méglichkeiten,
sondern Mutation und Selektion neigen dazu,
dhnliche Losungen zu suchen, so dass die Entste-
hung des Menschen einer zweckmifigen Logik
entsprechen konnte. So interessant und informa-
tiv wertvoll die weiteren Beitrage sind, fiir den
Dialog zwischen Theologie und Naturwissen-
schaften tragen sie nicht mehr viel ein. Zwar wird
immer wieder auf die theologische Dimension
von Schopfung verwiesen, aber fiir einen sub-
stanziellen Fortschritt im Dialog sind diese Bezii-
ge nicht geeignet. So bleibt J. Hiibners Restimee
auch fiir diesen Band eine harte Tatsache: ,,Das
Gros der Naturwissenschaftler hat wenig Inter-
esse und Verstandnis fiir theologische Argumen-
tationen, und auch Theologen bleiben gern in
ihren eigenen Zirkeln“ (387). Es wire vielleicht
schon viel gewonnen, wenn auf beiden Seiten so-
wohl eine Offenheit fiir die UnabschliefSbarkeit
der Deutung von Welt als auch eine Offenheit fiir
die wechselseitige Angewiesenheit der wissen-
schaftlich unterschiedlichen Zugéinge gegeben
wire. Denn das Problem dieses Buches liegt fiir
M. Lenzen in Folgendem: ,,,Gott oder Darwin?*
ist ein interessanter und vielseitiger, aber auch
quélender Band, in dem die Autoren wieder und

wieder um die Erkenntnis herum schreiben, dass
der angestrebte Dialog nicht stattfinden kann. Es
gibt, um es mit Niklas Luhmann zu formulieren,
keinen gemeinsamen Code zwischen den Sys-
temen.“ (FAZ vom 1.4.2009) Daraus allerdings
zu schliefSen, dass ,,Schopfung keine verniinfti-
ge Angelegenheit sei, ist genauso wenig richtig,
weil wir mit Luhmann eben von pluralen Ratio-
nalitdten sprechen miissen.

# Kessler, Hans: Evolution und Schopfung
in neuer Sicht. Butzon & Bercker, Kevelaer
2009. (221, Schutzumschlag, Leseband-
chen). Geb. Euro 17,90 (D) / Euro 18,40 (A) /
CHF 31,50. ISBN 978-3-7666-1287-8.

Wie theologisch vorbildlich und weiterfithrend
diese Themen behandelt werden kénnen, zeigt
Hans Kesslers Buch ,,Evolution und Schopfung
in neuer Sicht“. Es leistet einen grundlegenden
Uberblick zur aktuellen Diskussion und zeigt
sowohl die Klippen als auch die unnétigen und
falschen Missverstandnisse des Verhaltnisses
von Schopfungsglaube und Evolutionstheorie
auf. Nach der Darlegung der kreationistischen
Missdeutung (Kap. 1) wird die Grundaussage
der biblischen Schopfungstexte entfaltet und de-
ren Eigenart festgemacht (Kap. 2): ,,Schépfung®
ist die Bezugnahme aller Wirklichkeit auf ihren
kreativen Urgrund, auf Gott. Das dritte Kapitel
widmet sich dem Naturalismus und dessen Wi-
derlegung. Sein Grundfehler besteht in der Re-
duktion auf naturwissenschaftliche Erkldrung
von Wirklichkeit als einzig legitimen Zugang.
Doch Wirklichkeit ist vielschichtig und um der
»Realitdt gerecht zu werden, bedarf es also eines
Perspektiven-, Erkenntnis-, Beschreibungs-, Erkli-
rungs-Pluralismus“ (84). Gewiss: die Sinn- und
Transzendenzoffenheit des Menschen lisst theo-
retisch schliissig keinen Gottesbeweis zu (vgl.
96ft.), aber: der Glaube versucht auch nicht ein
erstes Glied in der Ursachenkette der Phanome-
ne zu erreichen, sondern fragt nach dem ,,Grund
der ganzen Kette“ (100). Hier stimmt Kessler mit
dem oben von Schonborn angemahnten Ver-
standnis tiberein, dass die Vernunft die Instanz
der Frage nach dem Grund von allem ist und
darum der Gedanke eines verniinftigen Schop-
fungsglaubens unabweisbar ist. In diesem Sinn
koénnen legitimerweise auch naturwissenschaft-
liche Erkenntnisse, wie die hochgradig fein ab-



84 Aktuelle theologische Biicher / Kunstwissenschaft und Theologie im Diskurs

gestimmten Naturkonstanten, Staunen auslosen
und Glauben evozieren: ,,Die Evolution ist von
Anfang an ein Drahtseilakt voll extremer Un-
wahrscheinlichkeiten, ohne welche menschli-
ches Leben nie moglich geworden wire (112).
Wihrend eine atheistisch-naturalistische Sicht
darauf aber keine befriedigende Antwort mehr
geben kann, weil sie eben ,,letztlich keine Erkla-
rung, erst recht nicht fiir einen eventuellen An-
fang der Welt“ (114) hat, ,,hat der Gottesglaube
fur die Existenz der Welt eine gute Erkldrung

und ebenso fiir einen Anfang der Welt.“ (114)
Die beiden letzten Kapitel widmen sich dem
Verstandnis von Gott, Schépfung und Evolution
aus der theologischen Innenperspektive. Kessler
bietet hier in kompakter und allgemein verstdnd-
licher Form die Grundaussagen der heutigen
Schopfungstheologie. Auch er hilt fest und zeigt
tiberzeugend, dass zwischen Glaube und Evolu-
tion kein Widerspruch besteht, solange man sich
der unterschiedlichen Ebenen bewusst ist.

Linz Franz Gruber

Kunstwissenschaft und Theologie im Diskurs
Eine interdisziplinare Blcherschau

Publikationen aus dem Diskursfeld zwischen
Kunst und Kirche sowie zwischen Theologie
und Kunstwissenschaft sind vielfiltig.! Viel-
filtig sind die Fragestellungen, unterschied-
lich ist der wissenschaftliche beziehungsweise
der kommunikative Anspruch, der sich mit
ihnen verbindet. Der Bogen spannt sich von
Tagungsband(ch)en tber archdologische und
kunstwissenschaftliche Untersuchungen bis hin
zur Veréffentlichung von Dissertationen. Un-
terschiedlich sind auch Erkenntnisgewinn und
Nutzen, den ein/e Leser/in daraus ziehen mag.

Ein sehr personlich gehaltenes ,,Buch zum Ab-
schied stellt das zwischen Brigitta Lentz und
Friedhelm Mennekes von Februar bis Mai 2008
gefithrte Gespréch dar:

# Lentz, Brigitta (Hg.): Zwischen Freiheit
und Bindung. Friedhelm Mennekes im Ge-
sprach mit Brigitta Lentz Uber Kirche und
Kunst. Mit Fotografien von Engelbert Rei-
neke. Wienand Verlag, Kéln 2008. (175, 27
s/w Abb.) Pb. Euro 10,00 (D) / Euro 10,30 (A)
/ CHF 19,00. ISBN 978-3-87909-957-3.

Mehr Raum als der Titel erwarten ldsst, nimmt
in den insgesamt zwolf Gesprichen die Fra-
ge nach dem Selbstverstindnis von Friedhelm
Mennekes als Pater des Jesuitenordens und
als Priester ein. Dass die Leidenschaft fiir die

Gegenwartskunst von seiner Person nicht zu
trennen ist und ihn nicht nur zu einem Kunst-
kenner werden, sondern auch sein Priesteramt
auf besondere Weise leben lief3, bringt der vor-
liegende Band dem Leser und der Leserin in un-
aufdringlicher Weise nahe. Worin liegt fiir Men-
nekes die spezifische Kraft der Kunst? ,In der
Kunst liegt nicht allein die Kraft eines anderen
Denkens. Sie hat die Fahigkeit, das Denken nicht
im Kopf zu belassen, sondern es in die Materiali-
tat des Korpers und der Erde zuriickzubinden.“
(102) Neben der einfachen und klaren Sprache
der Gespréchspartner seien auch die schlichten
Fotografien in Schwarz-Weifs von Engelbert
Reineke hervorgehoben, welche die in St. Peter
in Kéln présentierten Kunstwerke ebenso vor
Augen fithren wie den Priester beim liturgi-
schen Handeln. Das ruhige Layout schliefilich
lief} ein im besten Sinn des Wortes meditatives
Buch entstehen, das auch zu denken gibt.

Bei den Guardini-Lectures handelt es sich um
eine erstmals im Mai 2000 an der Humboldt-
Universitdt zu Berlin und spéter an weiteren
Orten gehaltene Vorlesungsreihe:

¢ Maier, Hans: Die Kirchen und die Kins-
te. Guardini-Lectures. Spiel vor Gott — die
Liturgie. Bibel, Wort und Ton. Bilderstreit —
Bilderfrieden. Kann das Christentum schon

! Vgl. auch die Sammelrezension der Rezensentin in ThPQ 157 (2009), 93-96.



