88

Ethik

Das mittlerweile in dritter Auflage erschiene-
ne Buch der drei Innsbrucker Bibliker — immer
noch eines der besten in diesem Bereich - sei
hiermit kurz in Erinnerung gerufen. Gegeniiber
der ersten Auflage wurden kleinere Korrektu-
ren und Literaturergdnzungen vorgenommen.
Eine ausfiihrliche Besprechung wurde bereits in
ThPQ 150 (2002), 81f. von Franz Béhmisch ge-
boten. Erwéhnt sei nochmals der breite Ansatz
sowohl der Methoden im universitdren Kontext
(Textwahrnehmung, Textdeutung, Geschichte
der Auslegung, historisch-kritische Methode,
neuere Ansitze der Auslegung, zum Verstehen
von Texten) als auch in der pastoralen oder eige-
nen spirituellen Praxis (Methode Bludesch oder
Lumko; Lectio divina u.a.). Die ansprechende
Gestaltung mit Illustrationen bietet wertvolle
Verstehenshilfen. Ubungsbeispiele und deren
Auflosungen regen zum eigenen Studium an.
Zahlreiche Literaturangaben fithren Interessier-
te dartiber hinaus zu weiteren Darstellungen.
Einzig die Nennung von Repschinski und Vo-
nach als Ko-Autoren — nicht nur als Mitarbei-
tende —, wire noch immer wiinschenswert.

Linz Werner Urbanz

ETHIK

¢ Schmid, Hansjoérg / Renz, Andreas / Ta-
kim, Abdullah / Ucar, Bulent (Hg.): Ver-
antwortung fur das Leben. Ethik in Chris-
tentum und Islam (Theologisches Forum
Christentum - Islam). Verlag Friedrich Pus-
tet, Regensburg 2009. (277) Pb. Euro 19,90
(D) / Euro 20,50 (A) / CHF 35,90. ISBN 978-3-
7917-2186-6.

Der inzwischen vierte Band aus der Reihe
»Theologisches Forum Christentum - Islam®
(vgl. zum ersten Band: ThPQ 155 [2007], 312)
dokumentiert die Beitrdge einer Fachtagung,
die vom 29.2. bis 2.3.2008 an der Akademie der
Diozese Rottenburg-Stuttgart gehalten wurde.
Die interreligiése Auseinandersetzung erfolgte
rund um das Thema ,Verantwortung fiir das
Leben®, wobei es nicht um die Herausarbeitung
eines Konsenses ging, sondern ,,um eine bilate-
rale christlich-muslimische Perspektive (Hans-
jorg Schmid, Kays Mutlu, 12). Angezielt wird
dabei eine Ethik im theologisch qualifizierten
Sinn, welche ,die Bezogenheit des menschli-
chen Handelns auf ein unbedingtes Sollen und
auf die Handlungsziele einschlief3t“ (16).

Im ersten Abschnitt, der Grundlagen be-
handelt, folgen auf eine christliche und musli-
mische Darstellung Erwiderungen der jeweils
anderen Religion. Hier wird deutlich, dass die
interreligiosen Differenzen in der theologi-
schen Anthropologie, den Menschen als ,,Bild
Gottes“ (Heike Baranzke, 37) oder als ,,Stellver-
treter (Abdullah Takim, 46) zu sehen, durchaus
eine Rolle spielen. Der zweite Abschnitt setzt
sich mit dem Zusammenleben in Partnerschaft
und Familie auseinander, der dritte mit dem
verantwortlichen Handeln in Staat und Poli-
tik. Sowohl der christliche als auch der musli-
mische Beitrag distanzieren sich deutlich von
einer fundamentalistischen Gesellschaftsord-
nung. ,Fest steht, dass der christliche Glaube
nicht von sich aus zu einem integralistischen
Gesellschaftssystem nétigt, in dem quasi per
imperativem Mandat die aus dem Evangelium
abgelesenen Grundnormen in unmittelbare
und fiir alle verpflichtende Politik umgesetzt
werden missen® (Daniel Bogner, 125). Ent-
sprechend lautet die muslimische Position:
,»Es gibt also keine korangestiitzte Herrschafts-
ordnung® (Nader Purnaqcheband, 134). Der
vierte Abschnitt diskutiert Formen wirtschaft-
licher Verantwortung und zeigt unter anderem
»die zentrale Bedeutung des Gleichgewichts-
konzepts“ (Sefik Alp Bahadir, 172) als Ansatz
zur (Weiter-)Entwicklung einer islamischen
Wirtschaftsethik auf. Fragen der Biomedizin
kommen im fiinften Abschnitt zur Sprache. In
diesem Zusammenhang spielt das ,islamische
Prinzip des Gemeinwohls (maslaha)“ (DZevad
Hodzi¢, 203) eine wichtige Rolle — durchaus in
gewisser Spannung zum christlichen Verstand-
nis von Person, deren Wiirde weniger ,,aus der
Sphére des Rechts® abgeleitet wird, sondern als
»einzig von Gott gewihrleistet (Thomas Eich,
214) begriffen wird. Der sechste Abschnitt
bringt Moglichkeiten gesellschaftlicher Mitver-
antwortung der Religionen ins Gesprach. Eine
solche Mitwirkung sieht Biilent Ucar fiir Mus-
lime als verpflichtend an, und zwar ,weniger
durch Missionsarbeit, vielmehr durch aktives,
vorbildhaftes Handeln und Standhaftigkeit®
(248), welches Handeln im Ubrigen auch die
Wahrung der ,Menschen- und Minderheiten-
rechte” (ebd.) einschlief3t.

Als Ergebnis dieses intensiven interreligio-
sen Diskurses wird festgehalten, ,,dass der Be-
griff der Verantwortung zumindest der Sache
nach in den Schriften und Traditionen beider
Religionen vorhanden® ist (Andreas Renz, Ab-



Ethik

89

dullah Takim, 255) und ,,sich nicht nur auf die
zwischenmenschliche Dimension, sondern
auch und besonders auf das Gott-Mensch-
Verhiltnis bezieht* (256). Zugleich wird be-
tont, dass es weder fur den Islam noch fiir das
Christentum gentigt, ,,sich bei der Begriindung
der Ethik einfach auf die Offenbarungsquellen
zuriickzuziehen oder in einer Binnenmoral zu
verharren; beide Religionen miissen sich ,um
eine rationale, konsistente Argumentation be-
mithen, die sich anderen, nichtreligiosen Be-
griindungsverfahren im offenen Diskurs stellt
und philosophische Traditionen ebenso wie die
Erkenntnisse der modernen Natur-, Sozial- und
Humanwissenschaften berticksichtigt® (273).
Diese Handlungsperspektive fiir zwei Weltre-
ligionen, die beide beanspruchen, ,,umfassend
zu definieren, was gelingendes Menschsein
ausmacht® (274), ist ebenso ermutigend wie
anspruchsvoll. So sehr dieses Programm zu be-
griiffen ist, so sehr muss auch die Frage gestellt
werden, wie weit in konkreten Religionen nicht
Anspruch und Wirklichkeit auseinanderklaffen.
Wenn es zum Beispiel heift: ,Im Zentrum des
koranischen Menschenbildes steht die Eigen-
verantwortlichkeit des Menschen* (Hamideh
Mohagheghi, 83), oder: ,,Alle Menschen — Min-
ner wie Frauen - sind nach koranischem Ver-
standnis vor Gott gleich” (87), kann die Realitéit
von Unterdriickung und Marginalisierung in
konkreten religiosen Lebenswelten nicht ausge-
blendet werden. Was passiert denn, fragt Ulrike
Bechmann zu Recht, ,wenn Macht statt Dialog
das Ruder in einer Gesellschaft iibernimmt®
(75)? Fragen dieser Art werden zwar angespro-
chen, miissen aber kiinftig noch starker bertick-
sichtigt werden, um dem faszinierenden Auf-
trag einer ,Verantwortung fiir das Leben®, wie er
in diesem Band beispielhaft durchbuchstabiert
wird, eine echte Chance zu geben.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

# Pfleiderer, Georg / Rehmann-Sutter, Chris-
toph (Hg.): Zeithorizonte des Ethischen.
Zur Bedeutung der Temporalitat in der
Fundamental- und Bioethik. Verlag W.
Kohlhammer, Stuttgart 2006. (267) Kart.
Euro 25,00 (D) / Euro 25,70 (A) / CHF 43,80.
ISBN 978-3-17-019112-9.

Wie gehe ich mit meiner Zeit um? Was bedeutet
es fiir unsere Lebensgestaltung, dass in unserer
Welt die Zeit von vielen Menschen als extrem

knappes Gut empfunden wird - und andere
mit ihrer Zeit im wortlichsten Sinne nichts an-
zufangen wissen? Viele Kontexte, Fragen und
Alltagsthemen beziehen sich auf ,Zeit Die
Zeitlichkeit von allem in der Welt beschaftigt
uns Menschen von jeher, wenn auch - je nach
Zeit und Gesellschaft — unterschiedlich stark.
Dass wir in einer bestimmten Zeit leben, aber
auch mit unserer Zeit und unserer Endlichkeit
umgehen (miissen), deutet bereits an, dass uns
die Zeit vor ethische Herausforderungen stellt.
Weil aber unsere Lebens- und Handlungspraxis
immer in einem bestimmten Zeitbezug steht,
ergeben sich nicht nur Fragen nach unserem
Umgang mit Zeit; fiir die Ethik ist beispiels-
weise auch die Relevanz von geschichtlichen
und damit auch von kulturell bedingten Bewer-
tungsmustern bei moralischen Problemen von
fundamentalem Interesse.

Diesem Themenkomplex der Bedeutung
von Zeit und Zeitstrukturen fiir die ethische
Theorie- und Urteilsbildung widmet sich das
vorliegende Buch. Georg Pfleiderer, Professor
fiir Systematische Theologie / Ethik an der Uni-
versitit Basel, und Christoph Rehmann-Sutter,
Professor fiir Ethik in den Biowissenschaften
ebenfalls in Basel, haben diesen Sammelband
herausgegeben. ,,Zeithorizonte des Ethischen®
klingt vielversprechend, markiert aber auch
ein sehr weites Feld: Unterschiedliche Zeitkon-
zepte bei der Behandlung von Geschichte, bei
gegenwirtigen Herausforderungen und bei der
Berticksichtigung des Zukunftsaspekts von Ent-
scheidungen deuten sich ebenso an wie die ver-
schiedenen Kategorien von Zeit als Erfahrung,
als Maf3, als Qualitdt oder als gesellschaftliche
Konstruktion. Der Untertitel verweist auf die
Perspektiven, aus denen die Themenstellung
behandelt wird: die Fundamental- und Bio-
ethik.

Tatsdchlich wird hier mit dem Thema der
Temporalitdt ein grundlegendes und hochst be-
deutsames Problem behandelt. Unser Handeln
steht in komplexen zeitlichen Beziigen. Ethik
wiederum kennt iiberzeitlich giiltige Prinzipi-
en oder jedenfalls normative Aussagen jenseits
zeitlicher Beziige. ,,Ethik steht in der Spannung,
sich in die Temporalitdt der Praxis einlassen zu
miissen und sie gleichzeitig zu ent-temporali-
sieren.“ (7) Sie gewichtet aber auch unterschied-
liche Zeitkonzepte: Wahrend es beispielsweise
in Schulddiskursen um retrospektive Ethikkul-
turen geht, handeln Begriffe wie Verantwortung
oder Risiko von einer auf Zukunft ausgerichte-



