
101Patrologie Religionsphilosophie

mentiert. Der verlorene chluss der syrischen Mundelein/Chicago, bei der den Kirchen CILLD-
Übersetzung des KOommentars E1 zu eil AUS fohlen wurde, cdas Anathema über TIheodor
einer anderen Überlieferung erganzt worden. VOo  3 Mopsuestla VO  3 555 AUS dem Gedächt-

Naturgemäfs weniger spannend liest sich N1ıSs tilgen. SO we1lt ll Ihome nicht gehen.
Kapitel über Cdie Schriftbenützung des T1heo- Er würde ber „für richtig halten, zwischen

dem Anathem über einzelne selner Lehren Uun:dor. uch cdas Ergebnis 1st unspektakulär: T1heo-
dor hat Cdie Bibel :ohl oft AUS dem Gedächtnis der Verurteilung selner Person, Se1INES SaNZCNH

Lebens Uun: Lebenswerkes, unterscheidenzıtlert, der syrische Übersetzer gleicht /itate
oft Cdie Peschitta (PeSitta) . AUSSCHLOTILLITL Uun: letzteres einer KevIsion unterziehen“. /u

Recht warnı! Ihome davor, TIheodor 1mmM Sinnedort, Cdie Erklärung des TIheodor miıt Cdieser
tracitionellen syrischen Bibelübersetzung nicht der spateren Orthodoxie ‚durch 1n€e vermelnt-
harmoniert hätte liche Rehabilitation eın Denken unterschie-

Den Patristiker, Kirchenhistoriker Uun: ben, cdas nicht das se1INe war. Gleichzeitig Welst
Okumeniker iInteressiert VOorT allem cdas Kapitel Ihome Beispiel VOo  3 Narsa]l darauf hin, dass
D, ın dem Felix Ihome „Stellen AUS TIheodors Cdie Kirche des ()stens ihrem orofßen Lehrer ın
Johanneskommentar zusammenstellt, ın denen selnen exiremen Interpretationen nicht gefolgt

1St. Was den Kommentar betrifft, E1 T1heo-TIheodor Auslegungen polemisiert, Cdie
nicht mıt selinem Verständnis der entsprechen- dor AT „nich: ın jeder Hinsicht dem ext des
den Schriftstellen üÜübereinstimmen“. TIheodor Johannesevangeliums gerecht geworden, ber
richtet selnen KOommentar ausdrücklich steht für Ihome auflßer Zweifel, dass sich
Cdie beiden tTlaner BEUNOMIUS un: AÄAscsterius SO- dabei cdas Werk „e1IneESs der bedeutendsten
phistes Uun: einen Johannneskommentar des Theologen un: Schriftausleger der Alten KI1Ir-
letzteren. Dabe!i geht ihm Cdie Ewigkeit che  6C handelt.
des LOgOs un: Clie Wesensgleichheit des Sohnes Dessen vollständiger Übersetzung darf
mıt dem aler un: des (Je1lstes miıt dem Sohn. 111a miıt pannung entgegensehen.

Halleinhne Apollinaris VOo  3 Laodizäa CINLNEN, AT- eier Hofrichter
gumentiert TIheodor uch Cdie Bestreiter
der Seele C'hristi]. An anderen tellen hat
Ginostiker 1mmM ATSTES Um dogmatische Schwie- RE  IONSPHILOSOPHIErigkeiten des lextes aufzulösen der gegner1-
cche Meinungen widerlegen, argumentiert ©  e Köck, Mıchael Parsonale Struktur
TIheodor Immer wieder mıt selner Unterschei- IIglöser Erfahrung. Komplementarıtät un
dung zwischen dem ott-Logos un: dem VO  3 Transzendenz He N] ax Müller. Verlag Far-
diesem ANSCHOMMLENE Menschen ESUS C'hris- dınand Schöningh, Paderborn 2008
LUS, uch WEI111 1n€e solche Differenzierung Kart uro 2990 (D) Uuro 30,80 (A) ( HF
dem ext 11UT gewaltsam aufzwingen kann Hıer
Y1I! die Problematik un: Schwäche 1mmM enk- 49,90 ISBN Y /8-3-506-76485-0

ansalz Theodors evident Tage, Uun: dies „‚Personal strukturierte religlöse Erfahrung‘
den lexten aufzuzeigen, 1st eın Verdienst VO  3 miıt den Mitteln eilner speziellen philosophi-
Felix Ihome [)as Evangelium lässt sich ‚.ben schen TIradition theoretisch erfassen Vor-

WOTT, 14) darin besteht Cdie Absicht der VOI-nicht ın Cdieses cscheinbar logische Schema PICS-
SET1L TIheodor wollte häretischen Auslegungen liegenden Studie VOo  3 Michael Ööck OSB,
begegnen, 1st ber dabei celhbst auf einen Abweg Cdie 1mM Jahr 20058 V  3 der Paris-Lodron-Uni-
geraten. Seine späatere Verurteilung wird SOM IT versıitat Salzburg als philosophische Habilita-
doch verständlich un: nachvollziehbar. nteres- tionsarbeit ANSCHOMIL wurde. DIie spezielle
Sant 1st wiederum, WIE TIheodor Cdie Unterschie- Tradition, Cie der Verfasser aufgreift, 1st der
de der Evangelien, besonders ın der PasSsS1ı0nSs- Ansatz des Philosophen Max Müller 1906-—-
geschichte, erklären versucht. 1994); das Phänomen personal estrukturierter

In selner „Schlussbetrachtung” geht HFe- religlöser Erfahrung begreift der Verfasser VOo  3

|1x Ihome auf Cdie Öökumenischen Fortschritte den leitenden Prinzıplen „Komplementarität”
ın der Annäherung zwischen der Kkatholischen verstanden als „Steten Perspektivenwechsel”
Kirche Uun: der Kirche des ()stens e1n. Er be- (25) der das „Ganze” 1ın den Blick bekommt
fasst sich ausdrücklich mıt der Konsultation un: versucht, „eINE kognitive Dissonanz ın
der Stiftung PRO CORIENTE 1mmM Jahre 1997 ın 1ne kognitive Konsonanz verwandeln“ (22)

101

mentiert. Der verlorene Schluss der syrischen 
Übersetzung des Kommentars sei zum Teil aus 
einer anderen Überlieferung ergänzt worden.

Naturgemäß weniger spannend liest sich 
Kapitel C über die Schrift benützung des Th eo-
dor. Auch das Ergebnis ist unspektakulär: Th eo-
dor hat die Bibel wohl oft  aus dem Gedächtnis 
zitiert, der syrische Übersetzer gleicht Zitate 
oft  an die Peschitta (Peši.ttā) an, ausgenommen 
dort, wo die Erklärung des Th eodor mit dieser 
traditionellen syrischen Bibelübersetzung nicht 
harmoniert hätte.

Den Patristiker, Kirchenhistoriker und 
Ökumeniker interessiert vor allem das Kapitel 
D, in dem Felix Th ome „Stellen aus Th eodors 
Johanneskommentar zusammenstellt, in denen 
Th eodor gegen Auslegungen polemisiert, die 
nicht mit seinem Verständnis der entsprechen-
den Schrift stellen übereinstimmen“. Th eodor 
richtet seinen Kommentar ausdrücklich gegen 
die beiden Arianer Eunomius und Asterius So-
phistes und einen Johannneskommentar des 
letzteren. Dabei geht es ihm um die Ewigkeit 
des Logos und die Wesensgleichheit des Sohnes 
mit dem Vater und des Geistes mit dem Sohn. 
Ohne Apollinaris von Laodizäa zu nennen, ar-
gumentiert Th eodor auch gegen die Bestreiter 
der Seele Christi. An anderen Stellen hat er 
Gnostiker im Visier. Um dogmatische Schwie-
rigkeiten des Textes aufzulösen oder gegneri-
sche Meinungen zu widerlegen, argumentiert 
Th eodor immer wieder mit seiner Unterschei-
dung zwischen dem Gott-Logos und dem von 
diesem angenommenen Menschen Jesus Chris-
tus, auch wenn er eine solche Diff erenzierung 
dem Text nur gewaltsam aufzwingen kann. Hier 
tritt die Problematik und Schwäche im Denk-
ansatz Th eodors evident zu Tage, und dies an 
den Texten aufzuzeigen, ist ein Verdienst von 
Felix Th ome. Das Evangelium lässt sich eben 
nicht in dieses scheinbar logische Schema pres-
sen. Th eodor wollte häretischen Auslegungen 
begegnen, ist aber dabei selbst auf einen Abweg 
geraten. Seine spätere Verurteilung wird somit 
doch verständlich und nachvollziehbar. Interes-
sant ist wiederum, wie Th eodor die Unterschie-
de der Evangelien, besonders in der Passions-
geschichte, zu erklären versucht.

In seiner „Schlussbetrachtung“ geht Fe-
lix Th ome auf die ökumenischen Fortschritte 
in der Annäherung zwischen der katholischen 
Kirche und der Kirche des Ostens ein. Er be-
fasst sich ausdrücklich mit der Konsultation 
der Stift ung PRO ORIENTE im Jahre 1997 in 

RELIGIONSPHILOSOPHIE

◆ Köck, Michael F.: Personale Struktur re-
ligiöser Erfahrung. Komplementarität und 
Transzendenz bei Max Müller. Verlag Fer-
dinand Schöningh, Paderborn 2008. (274) 
Kart. Euro 29,90 (D) / Euro 30,80 (A) / CHF 
49,90. ISBN 978-3-506-76485-0.

„‚Personal strukturierte religiöse Erfahrung‘ 
mit den Mitteln einer speziellen philosophi-
schen Tradition theoretisch zu erfassen“ (Vor-
wort, 14) – darin besteht die Absicht der vor-
liegenden Studie von Michael F. Köck OSB, 
die im Jahr 2008 von der Paris-Lodron-Uni-
versität Salzburg als philosophische Habilita-
tionsarbeit angenommen wurde. Die spezielle 
Tradition, die der Verfasser aufgreift , ist der 
Ansatz des Philosophen Max Müller (1906–
1994); das Phänomen personal strukturierter 
religiöser Erfahrung begreift  der Verfasser von 
den leitenden Prinzipien „Komplementarität“ 
– verstanden als „steten Perspektivenwechsel“ 
(25), der das „Ganze“ in den Blick bekommt 
und versucht, „eine kognitive Dissonanz in 
eine kognitive Konsonanz zu verwandeln“ (22) 

Patrologie / Religionsphilosophie

Mundelein/Chicago, bei der den Kirchen emp-
fohlen wurde, das Anathema über Th eodor 
von Mopsuestia von 553 aus dem Gedächt-
nis zu tilgen. So weit will Th ome nicht gehen. 
Er würde es aber „für richtig halten, zwischen 
dem Anathem über einzelne seiner Lehren und 
der Verurteilung seiner Person, seines ganzen 
Lebens und Lebenswerkes, zu unterscheiden 
und letzteres einer Revision zu unterziehen“. Zu 
Recht warnt Th ome davor, Th eodor im Sinne 
der späteren Orthodoxie „durch eine vermeint-
liche Rehabilitation ein Denken zu unterschie-
ben, das nicht das seine war.“ Gleichzeitig weist 
Th ome am Beispiel von Narsai darauf hin, dass 
die Kirche des Ostens ihrem großen Lehrer in 
seinen extremen Interpretationen nicht gefolgt 
ist. Was den Kommentar betrifft  , so sei Th eo-
dor zwar „nicht in jeder Hinsicht dem Text des 
Johannesevangeliums gerecht geworden“, aber 
es steht für Th ome außer Zweifel, dass es sich 
dabei um das Werk „eines der bedeutendsten 
Th eologen und Schrift ausleger der Alten Kir-
che“ handelt.

Dessen vollständiger Übersetzung darf 
man mit Spannung entgegensehen.
Hallein Peter Hofrichter



1072 Religionsphilosophie

un: „Iranszendenz” als „Überstieg“ (32) fahrung erläutert Müller durch Clie Abrahams-
bezogen auf den Menschen, der als „Wesen des gestalt als Paradigma religiöser Erfahrung. Der
Überschreitens“ (36) gesehen wird her. Von Verfasser bringt diesen biblischen Topos reli-
daher kommt durch „Erfahrung” ıne Evidenz gionsphilosophisch auf den Punkt „‚Geschich-
Zur Geltung, „die ‚revolutionär‘ te beginnt Iso dort, der Mensch mıt einer
bisher Geltendes un: Gültiges wirksam wird, Sinngestalt, Clie letztlich 11UT ihm zukommt Uun:
umstürzenden C'harakter haben kan  ‚6C (49) ihm VO  3 einem unendlichen Wesen
IDEN Spezifische religiöser Erfahrung, hebht wird, konfrontiert wird un: dieser Sinngestalt
der Verfasser nach einer Auseinandersetzung als dem zukünftigen ‚Heil‘ nachzustreben be-
miıt dem Begriff der „transzendentalen Erfah- ginnt sich nicht mıt dem begnügt, WAS 1mmM
rung“ als ersties esumee hervor, besteht ın ‚Innersten celber 1st (‚unsterbliche Seele‘ der
eilner „Ich-Du-Begegnung”, Iso 1ın einer „Be Geist‘)” (202) In einer Weiterführung dieses
SCSNUNG miıt einem ‚.nahenden un: ‚sich enL- ONnzepts religiöser Erfahrung durch ezug auf
ziehenden, personalen Wesen, das sich cdas Non-Kontradiktionsprinzip insbesonde-
1ın Freiheit un: Geschichtlichkeit hne dem ın selner ‚ontologischen Fassung” (218) bei
Werden un: Vergehen unterworfen sein Aristoteles „Dass eINes Uun: dasselbe zugleich
offenbart“ (85) vorliegen Uun: nicht vorliegen könne, das 1st

„Person”, führt der Verfasser 1mmM ausführ- demselben [ Gegenstand| Uun: ın derselben Hın-
ichsten eil dieser Studie AUS, erwelst sich als sicht unmöglich‘ [216] verwelst der Verfasser
komplementäres Phänomen. Fur Cdie KONZzep- auf Cdie Möglichkeit, religiöse Erfahrung zu

t1on einer personal strukturierten religiösen Er- einen durch Cdie Difterenzierung VOo  3 Perspek-
fahrung heißt das: Religiöse Erfahrung als „1N- t1ven („Hinsichten’) als Freiheitserfahrung,
nerliches Geschehen“ drängt einem ‚Werk” zu anderen durch Cdie arıstotelische Fokus-
un: ordert ,5 einer Je eigenen, unverwechsel- Sslierung auf cdas „zugleich‘ als Geschichtserfah-
baren un: letztlich undelegierbaren evistenziel- rung begreifen. Als Resultat Hält der Verfas-
len Antwort auf cdas Wort“ (120) heraus. Eıne CT fest Religiöse Erfahrung darf „als eın ezug
„‚Processio -,reditio -Komplementarität” (12 1) des kontingenten Wesens Mensch eInNnem ab-
kann SOM IT als Grundmoment religiöser Erfah- soluten, unendlichen TIranszendenten gedeutet
Fung angesehen werden, un: Cdie Aussage „Per- werden, cdas sich unterschiedlicher e1t Uun:
(}  3 erfährt Person (142) als Gegenüber VOo  3 unfer verschiedener Perspektive Je anders 7e1-
ott Uun: Mensch, wobel „der Mensch freilich CI kan  ‚6C (233) Als mögliche Kategorien reli-
primar eın ‚endliches, ott eın ‚unendliches g10ser Erfahrung benennt der Verfasser auf der
Wesen bleibt, der ın der konzipierten Grundlage des Personverständnisses Max Müuül-
religiösen Erfahrung geschilderten gewIissen lers schliefslich „51inn des Lebens”, „Phantasie”
‚Finitisierung‘ des Unendlichen bzw. ‚Infiniti- Uun: „Werkerfahrung” Uun: sieht darin uch den
sierung‘ des Endlichen (ebd.) als „Urformel” religionsphilosophischen Auftrag, das Phäno-
(143) ebendieser religiösen Erfahrung. In Müuül- 1EN personaler Begegnung nicht marginali-
lers Auseinandersetzung miıt dem Verständnis Sieren Uun: 1n einer gewIissen Wende z u Men-
VOo  3 Erfahrung, Geschichte un: Freiheit klingt cschen dessen Menschsein ringen (250)

Clie theologische Herkunft des Person- Miıt diesem Buch hat Michael Ööck eın VT -

begrifts „Personal strukturierte religlöse gleichsweise unbekanntes UÜOpus der (Religions-)
Erfahrung 1st ın einem bestimmten Theorie- Philosophie des Jahrhunderts 1ICU erschlos-
kontext letztlich Begegnung Zweler ‚Freiheiten, E1 un: als eigenständigen Beıltrag AUS der „ka
Cdie beide 1mmM Selbstverständnis des christlichen tholischen Heideggerschule” Cdie nicht SaIlZ
OMO religiosus ‚unergründlich sSind ‚abyssus unproblematische Bezeichnung des VO  3 Johann
abyssum invocat”, der ‚Abgrund, der ott Ist, Baptıist Lotz, (Gustav Siewerth, Bernhard Welte,
‚ruft‘ ın der religiösen Erfahrung 1waASs dem arl Rahner inı erten Diskurses g-
‚Abgrund' Z als welcher der Mensch betrach- würdigt. e cstarke Bezugnahme Cdieses philo-
tel werden kann (169) Der letzte ‚6C  „Sin: sophischen Zugangs auf christlich-theologische
VOo  3 Freiheit, lautet Cdie TIhese des Verfasser, Vorgaben 1st zu einen aufschlussreich, zu

„besteht für Müller ın der Immer wieder thema- anderen ber uch erklärungsbedürftig, weil
t1sierten ‚OwWTNPLAL, 1mmM ‚Heil‘ der über Freiheit 1n€e ersie Rückfrage Cdie spezifische ifle-
verfügenden Person (177) DIiesen /7usammen- 16117 zwischen Vernunft- Uun: Glaubensdiskurs
hang VOo  3 Geschichte, Person, Freiheit un: Er- manchmal verschwimmen scheint; nicht

102

– und „Transzendenz“ – als „Überstieg“ (32) 
bezogen auf den Menschen, der als „Wesen des 
Überschreitens“ (36) gesehen wird – her. Von 
daher kommt durch „Erfahrung“ eine Evidenz 
zur Geltung, „die u. U. ‚revolutionär‘ gegen 
bisher Geltendes und Gültiges wirksam wird, 
umstürzenden Charakter haben kann“ (49). 
Das Spezifi sche religiöser Erfahrung, so hebt 
der Verfasser nach einer Auseinandersetzung 
mit dem Begriff  der „transzendentalen Erfah-
rung“ als erstes Resümee hervor, besteht in 
einer „Ich-Du-Begegnung“, also in einer „Be-
gegnung mit einem ‚nahenden‘ und ‚sich ent-
ziehenden‘, d. h. personalen Wesen, das sich 
in Freiheit und Geschichtlichkeit – ohne dem 
Werden und Vergehen unterworfen zu sein – 
off enbart“ (85).

„Person“, so führt der Verfasser im ausführ-
lichsten Teil dieser Studie aus, erweist sich als 
komplementäres Phänomen. Für die Konzep-
tion einer personal strukturierten religiösen Er-
fahrung heißt das: Religiöse Erfahrung als „in-
nerliches Geschehen“ drängt zu einem „Werk“ 
und fordert „zu einer je eigenen, unverwechsel-
baren und letztlich undelegierbaren existenziel-
len Antwort auf das Wort“ (120) heraus. Eine 
„‚processio‘-‚reditio‘-Komplementarität“ (121) 
kann somit als Grundmoment religiöser Erfah-
rung angesehen werden, und die Aussage „Per-
son erfährt Person“ (142) – als Gegenüber von 
Gott und Mensch, wobei „der Mensch freilich 
primär ein ‚endliches‘, Gott ein ‚unendliches‘ 
Wesen bleibt, trotz der in der so konzipierten 
religiösen Erfahrung geschilderten gewissen 
‚Finitisierung‘ des Unendlichen bzw. ‚Infi niti-
sierung‘ des Endlichen“ (ebd.) – als „Urformel“ 
(143) ebendieser religiösen Erfahrung. In Mül-
lers Auseinandersetzung mit dem Verständnis 
von Erfahrung, Geschichte und Freiheit klingt 
stets die theologische Herkunft  des Person-
begriff s an: „Personal strukturierte religiöse 
Erfahrung ist in einem bestimmten Th eorie-
kontext letztlich Begegnung zweier ‚Freiheiten‘, 
die beide im Selbstverständnis des christlichen 
homo religiosus ‚unergründlich‘ sind – ‚abyssus 
abyssum invocat‘, der ‚Abgrund‘, der Gott ist, 
‚ruft ‘ in der religiösen Erfahrung etwas dem 
‚Abgrund‘ zu, als welcher der Mensch betrach-
tet werden kann […]“ (169). Der letzte „Sinn“ 
von Freiheit, so lautet die Th ese des Verfasser, 
„besteht für Müller in der immer wieder thema-
tisierten ‚σωτηρία‘, im ‚Heil‘ der über Freiheit 
verfügenden Person“ (177). Diesen Zusammen-
hang von Geschichte, Person, Freiheit und Er-

fahrung erläutert Müller durch die Abrahams-
gestalt als Paradigma religiöser Erfahrung. Der 
Verfasser bringt diesen biblischen Topos reli-
gionsphilosophisch auf den Punkt: „‚Geschich-
te‘ beginnt also dort, wo der Mensch mit einer 
Sinngestalt, die letztlich nur ihm zukommt und 
ihm von einem unendlichen Wesen zugesagt 
wird, konfrontiert wird und dieser Sinngestalt 
als dem zukünft igen ‚Heil‘ nachzustreben be-
ginnt – sich nicht mit dem begnügt, was er im 
‚Innersten‘ selber ist (‚unsterbliche Seele‘ oder 
‚Geist‘)“ (202). In einer Weiterführung dieses 
Konzepts religiöser Erfahrung durch Bezug auf 
das Non-Kontradiktionsprinzip – insbesonde-
re in seiner „ontologischen Fassung“ (218) bei 
Aristoteles („Dass eines und dasselbe zugleich 
vorliegen und nicht vorliegen könne, das ist an 
demselben [Gegenstand] und in derselben Hin-
sicht unmöglich“ [216]) – verweist der Verfasser 
auf die Möglichkeit, religiöse Erfahrung zum 
einen – durch die Diff erenzierung von Perspek-
tiven („Hinsichten“) – als Freiheitserfahrung, 
zum anderen – durch die aristotelische Fokus-
sierung auf das „zugleich“ – als Geschichtserfah-
rung zu begreifen. Als Resultat hält der Verfas-
ser fest: Religiöse Erfahrung darf „als ein Bezug 
des kontingenten Wesens Mensch zu einem ab-
soluten, unendlichen Transzendenten gedeutet 
werden, das sich zu unterschiedlicher Zeit und 
unter verschiedener Perspektive je anders zei-
gen kann“ (233). Als mögliche Kategorien reli-
giöser Erfahrung benennt der Verfasser auf der 
Grundlage des Personverständnisses Max Mül-
lers schließlich „Sinn des Lebens“, „Phantasie“ 
und „Werkerfahrung“ und sieht darin auch den 
religionsphilosophischen Auft rag, das Phäno-
men personaler Begegnung nicht zu marginali-
sieren und „in einer gewissen ‚Wende zum Men-
schen‘ um dessen Menschsein zu ringen“ (250).

Mit diesem Buch hat Michael Köck ein ver-
gleichsweise unbekanntes Opus der (Religions-)
Philosophie des 20. Jahrhunderts neu erschlos-
sen und als eigenständigen Beitrag aus der „ka-
tholischen Heideggerschule“ – so die nicht ganz 
unproblematische Bezeichnung des von Johann 
Baptist Lotz, Gustav Siewerth, Bernhard Welte, 
Karl Rahner u. a. initiierten Diskurses – ge-
würdigt. Die starke Bezugnahme dieses philo-
sophischen Zugangs auf christlich-theologische 
Vorgaben ist zum einen aufschlussreich, zum 
anderen aber auch erklärungsbedürft ig, weil – 
so eine erste Rückfrage – die spezifi sche Diff e-
renz zwischen Vernunft - und Glaubensdiskurs 
manchmal zu verschwimmen scheint; nicht 

Religionsphilosophie



1053Religionsphilosophie Religionswissenschaft

VOo  3 ungefähr stellt der Verfasser miıt Blick auf sind 11UT durch eın „Annäherungsverstehen
1n€e Überlegung Müllers die „Frrage, inwiefern (24) erfassen, Uun: AT ın kKlarer Abgren-
hier eın offenbarungstheologisches OL1LV mehr ZUNS ZuUuU!T Theologie durch 1n€e „VOrausseL-
der wen1ger erlaubterweise Uun: ziemlich zungslose Wissenschaft“ (34) Der Begriff „Ke:
vermittelt ın philosophische Gedankengänge ligion‘ 1st nicht prlor1 bilden, nicht den
transponilert wird“ 199f. Der Verfasser nımmt Lebens- Uun: Deutungskontext einer religiösen
diese Problematik wahr, WEI111 festhält „Mül- TIradition verallgemeinern, sondern fungiert
ler celbst bestreitet Cdie ExyIstenz einer ‚reinen als „Arbeitsbegriff” (53) als „Chiffre für 1n€e
Theologie‘ WIE Cdie einer ‚reinen Philosophie, Reihe VOo  3 empirischen Zusammenhängen

Verhaltensweisen,bekennt sich Iso gewissermaßen einem-
CL

Vergesellschaftungsformen,
reinen Denken (235) OÖst 61€ ber uch nicht Handlungsabläufe, Lehr- Uun: Glaubenssysteme
auf. Vielleicht hängt diese Unklarheit un: cdas USW., Cdie Je Uun: Je 1n€e bestimmte Wahrheits-
1st 1n€e Zwete Rückfrage mıt der mehrmals wirklichkeit für sich reklamieren“ (56) Religio-
geäufßerten UOption für 1n€e „Überwindung der nenwissenschaft Uun: das 1st 1nNn€e methodische
‚Fremdheit  BEG (73, vgl 122, 245—-248) J1, Kernaussage dieses Buches „kann ausschlief$s-
Cdie 11UT einer Stelle hinterfragt wird, WEI111 ich empirisch angestrebt werden, VOo  3 dem
als Voraussetzung des Personseins Clie Fähigkeit Menschen her, Iso zugleich anthropologisch
benannt wird, „den ‚Fremden der Cdie ‚Frem- Uun: VO  3 dem Sich-Zeigenden her zugleich phä-
de heimzuholen, 1Ns kigene einzuladen, hne nomenologisch‘ (58) Ebenso wichtig 1st Clie
ih der 61€ 1Ns k1igene aufzulösen (247)? BKe- Bestimmung, Religionen selen „Welterklärungs-
reits diese Fragen zeigen, dass Cdie vorliegende Uun: Lebensbewältigungssysteme” (72) denen
Studie einen wertvollen Beltrag z u Verständ- 1n€e „Gerichtetheit auf T1was PXIrG der Yans
N1Ss einer personal Uun: dialogisch konzipierten homines“ (75) 1m ınn einer „Unverfügbarkeit”
Religionsphilosophie darstellt, der ın der I1- (76) zukomme. Religionen Ua „Systeme”
wartigen Auseinandersetzung 1n€e unverzicht- verstehen heißt, Forschung als „Aufdeckung VO  3

bare Bedeutung zukommt. Zusammenhängen‘ (81) betreiben, Iso Cdie
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl Gesamtheit aller Relationen eINEeSs solchen SyS-

(emms sehen und nicht 11UT einen isolierten AÄAs-
pekt herauszugreifen, WI1IE Cdies 1mmM Umgang mıt

RELIGIONSWISSENSCHAFT religiösen TIraditionen lImmer wieder geschieht.
Der Z7welte eil — wendet diese

Grundsatzüberlegungen auf Clie Methoden der©  e Flasche, Raimaer: Religionswissenschaft- Trei-
hen Versuch aıner Grundlegung der Ralı- Religionenwissenschaft A1l, Cdie historisch Uun:

systematisch verfahren. Religionengeschichtegionenwissenschaft (Marburger Religions-
geschichtliche eıträge Lit-Verlag, Bearlın geht „historisch-kritisch” (106) VOorT Uun: „hat

nichts mıt Heilsgeschichte tun (107) eli-2008 Uuro 19,90 (D) uro 20,50
(A) ( HF 30,90 ISBEN Y /8-3-8258-1080-1 gionensystematik 1st einer ‚induktiven Begriffs-

bildung” (113) verpflichtet, WAS der Verfasser
Vorliegendes Buch des langjährigen Profes- angesichts VO  3 „fehlgeleiteten Universalisierun-
(T S für Religionsgeschichte der Marburger gen (1 17) ın interreligiösen Vergleichen betont.
Unıiversita: 1st eın ambitionijerter ersuch, Ke- Religlöse Phänomene selen nicht „auf Gileich-
ligionswissenschaft vorurteilsfrei, wissenschaft- artigkeit hin trimmen‘ (121) sondern ın

ihrer Komplexität Uun: Diflerenz erns! neh-ich Uun: empirisch als Religionenwissenschaft
betreiben, als „Wissenschaft VO  3 den eli- 11EN Uun: VO  3 einer „Gestaltdominanz”“ (123) her

gionen‘ (36) hinter deren Plural sich kein STIN- vergleichen. Immer wieder verdeutlicht Fla-
guläres „Wesen” der Religion verbirgt. ESs geht sche, „dass ‚die Religion nicht Sibt, Uun: Cdie
darum, „Religionen 1ın ihrem So-Sein Uun: WIlie- historischen Religionen weder eın eil der ‚Ke-
en erkennen, interpretieren Uun: 1n ligion sind noch ın ihrem Religionsein auf Cdie
Religion AUS einem kulturellen Zusammenhang 1n€e wahre Religion angelegt der auf 61€E hin-
ın einen anderen kulturellen Zusammenhang geordnet sind, SCHAUSO wen1g WI1IE 61€ natürlich

übersetzen (17) 1n€e Methode, Cdie der AUS der Religion hervorgegangen sind ‚Religion
bleibt ‚.ben eın operationaler Begriff” 123f.).Verfasser konsequent durchzieht.

Der ersie eil 19-88 behandelt den Gegen- Als 1el des Religionenwissenschaft- Trei-
stand der Religionenwissenschaft. Religionen bens cdas I1hema des kurzen dritten Teils

103

RELIGIONSWISSENSCHAFT

◆ Flasche, Rainer: Religionswissenschaft-Trei-
ben. Versuch einer Grundlegung der Reli-
gionenwissenschaft (Marburger Religions-
geschichtliche Beiträge 5). Lit-Verlag, Berlin 
2008. (193) Pb. Euro 19,90 (D) / Euro 20,50 
(A) / CHF 30,90. ISBN 978-3-8258-1080-1.

Vorliegendes Buch des langjährigen Profes-
sors für Religionsgeschichte an der Marburger 
Universität ist ein ambitionierter Versuch, Re-
ligionswissenschaft  vorurteilsfrei, wissenschaft -
lich und empirisch als Religionenwissenschaft  
zu betreiben, als „Wissenschaft  von den Reli-
gionen“ (36), hinter deren Plural sich kein sin-
guläres „Wesen“ der Religion verbirgt. Es geht 
darum, „Religionen in ihrem So-Sein und Wie-
Sein zu erkennen, zu interpretieren und eine 
Religion aus einem kulturellen Zusammenhang 
in einen anderen kulturellen Zusammenhang 
zu übersetzen“ (17) – eine Methode, die der 
Verfasser konsequent durchzieht.

Der erste Teil (19–88) behandelt den Gegen-
stand der Religionenwissenschaft . Religionen 

sind nur durch ein „Annäherungsverstehen“ 
(24) zu erfassen, und zwar – in klarer Abgren-
zung zur Th eologie – durch eine „vorausset-
zungslose Wissenschaft “ (34). Der Begriff  „Re-
ligion“ ist nicht a priori zu bilden, um nicht den 
Lebens- und Deutungskontext einer religiösen 
Tradition zu verallgemeinern, sondern fungiert 
als „Arbeitsbegriff “ (53), als „Chiff re für eine 
Reihe von empirischen Zusammenhängen – z. B. 
Verhaltensweisen, Vergesellschaft ungsformen, 
Handlungsabläufe, Lehr- und Glaubenssysteme 
usw., die je und je eine bestimmte Wahrheits-
wirklichkeit für sich reklamieren“ (56). Religio-
nenwissenschaft  – und das ist eine methodische 
Kernaussage dieses Buches – „kann ausschließ-
lich empirisch angestrebt werden, von dem 
Menschen her, also zugleich anthropologisch 
und von dem Sich-Zeigenden her zugleich phä-
nomenologisch“ (58). Ebenso wichtig ist die 
Bestimmung, Religionen seien „Welterklärungs- 
und Lebensbewältigungssysteme“ (72), denen 
eine „Gerichtetheit auf etwas extra oder trans 
homines“ (75) im Sinn einer „Unverfügbarkeit“ 
(76) zukomme. Religionen qua „Systeme“ zu 
verstehen heißt, Forschung als „Aufdeckung von 
Zusammenhängen“ (81) zu betreiben, also die 
Gesamtheit aller Relationen eines solchen Sys-
tems zu sehen und nicht nur einen isolierten As-
pekt herauszugreifen, wie dies im Umgang mit 
religiösen Traditionen immer wieder geschieht.

Der zweite Teil (89–136) wendet diese 
Grundsatzüberlegungen auf die Methoden der 
Religionenwissenschaft  an, die historisch und 
systematisch verfahren. Religionengeschichte 
geht „historisch-kritisch“ (106) vor und „hat 
nichts mit Heilsgeschichte zu tun“ (107). Reli-
gionensystematik ist einer „induktiven Begriff s-
bildung“ (113) verpfl ichtet, was der Verfasser 
angesichts von „fehlgeleiteten Universalisierun-
gen“ (117) in interreligiösen Vergleichen betont. 
Religiöse Phänomene seien nicht „auf Gleich-
artigkeit hin zu trimmen“ (121), sondern in 
ihrer Komplexität und Diff erenz ernst zu neh-
men und von einer „Gestaltdominanz“ (123) her 
zu vergleichen. Immer wieder verdeutlicht Fla-
sche, „dass es ‚die‘ Religion nicht gibt, und die 
historischen Religionen weder ein Teil der ‚Re-
ligion‘ sind noch in ihrem Religionsein auf die 
eine wahre Religion angelegt oder auf sie hin-
geordnet sind, genauso wenig wie sie natürlich 
aus der Religion hervorgegangen sind. ‚Religion‘ 
bleibt eben ein operationaler Begriff “ (123f.).

Als Ziel des Religionenwissenschaft -Trei-
bens – so das Th ema des kurzen dritten Teils 

Religionsphilosophie / Religionswissenschaft

von ungefähr stellt der Verfasser mit Blick auf 
eine Überlegung Müllers die „Frage, inwiefern 
hier ein off enbarungstheologisches Motiv mehr 
oder weniger erlaubterweise und ziemlich un-
vermittelt in philosophische Gedankengänge 
transponiert wird“ (199f.). Der Verfasser nimmt 
diese Problematik wahr, wenn er festhält: „Mül-
ler selbst bestreitet die Existenz einer ‚reinen 
Th eologie‘ wie die einer ‚reinen Philosophie‘, 
bekennt sich also gewissermaßen zu einem ‚un-
reinen Denken‘“ (235), löst sie aber auch nicht 
auf. Vielleicht hängt diese Unklarheit – und das 
ist eine zweite Rückfrage – mit der mehrmals 
geäußerten Option für eine „Überwindung der 
‚Fremdheit‘“ (73, vgl. 122, 245–248) zusammen, 
die nur an einer Stelle hinterfragt wird, wenn 
als Voraussetzung des Personseins die Fähigkeit 
benannt wird, „den ‚Fremden‘ oder die ‚Frem-
de‘ heimzuholen, ins Eigene einzuladen, ohne 
ihn oder sie ins Eigene aufzulösen“ (247)? – Be-
reits diese Fragen zeigen, dass die vorliegende 
Studie einen wertvollen Beitrag zum Verständ-
nis einer personal und dialogisch konzipierten 
Religionsphilosophie darstellt, der in der gegen-
wärtigen Auseinandersetzung eine unverzicht-
bare Bedeutung zukommt.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl


