Patrologie / Religionsphilosophie

101

mentiert. Der verlorene Schluss der syrischen
Ubersetzung des Kommentars sei zum Teil aus
einer anderen Uberlieferung erginzt worden.

Naturgeméfl weniger spannend liest sich
Kapitel C tiber die Schriftbeniitzung des Theo-
dor. Auch das Ergebnis ist unspektakuldr: Theo-
dor hat die Bibel wohl oft aus dem Gedichtnis
zitiert, der syrische Ubersetzer gleicht Zitate
oft an die Peschitta (Pesitta) an, ausgenommen
dort, wo die Erkldrung des Theodor mit dieser
traditionellen syrischen Bibeliibersetzung nicht
harmoniert hitte.

Den Patristiker, Kirchenhistoriker und
Okumeniker interessiert vor allem das Kapitel
D, in dem Felix Thome ,,Stellen aus Theodors
Johanneskommentar zusammenstellt, in denen
Theodor gegen Auslegungen polemisiert, die
nicht mit seinem Verstdndnis der entsprechen-
den Schriftstellen tbereinstimmen®. Theodor
richtet seinen Kommentar ausdriicklich gegen
die beiden Arianer Eunomius und Asterius So-
phistes und einen Johannneskommentar des
letzteren. Dabei geht es ihm um die Ewigkeit
des Logos und die Wesensgleichheit des Sohnes
mit dem Vater und des Geistes mit dem Sohn.
Ohne Apollinaris von Laodizda zu nennen, ar-
gumentiert Theodor auch gegen die Bestreiter
der Seele Christi. An anderen Stellen hat er
Gnostiker im Visier. Um dogmatische Schwie-
rigkeiten des Textes aufzulosen oder gegneri-
sche Meinungen zu widerlegen, argumentiert
Theodor immer wieder mit seiner Unterschei-
dung zwischen dem Gott-Logos und dem von
diesem angenommenen Menschen Jesus Chris-
tus, auch wenn er eine solche Differenzierung
dem Text nur gewaltsam aufzwingen kann. Hier
tritt die Problematik und Schwiéche im Denk-
ansatz Theodors evident zu Tage, und dies an
den Texten aufzuzeigen, ist ein Verdienst von
Felix Thome. Das Evangelium ldsst sich eben
nicht in dieses scheinbar logische Schema pres-
sen. Theodor wollte hdretischen Auslegungen
begegnen, ist aber dabei selbst auf einen Abweg
geraten. Seine spatere Verurteilung wird somit
doch verstandlich und nachvollziehbar. Interes-
sant ist wiederum, wie Theodor die Unterschie-
de der Evangelien, besonders in der Passions-
geschichte, zu erkldren versucht.

In seiner ,Schlussbetrachtung® geht Fe-
lix Thome auf die 6kumenischen Fortschritte
in der Anndherung zwischen der katholischen
Kirche und der Kirche des Ostens ein. Er be-
fasst sich ausdriicklich mit der Konsultation
der Stiftung PRO ORIENTE im Jahre 1997 in

Mundelein/Chicago, bei der den Kirchen emp-
fohlen wurde, das Anathema iiber Theodor
von Mopsuestia von 553 aus dem Gedicht-
nis zu tilgen. So weit will Thome nicht gehen.
Er wiirde es aber ,fiir richtig halten, zwischen
dem Anathem tiber einzelne seiner Lehren und
der Verurteilung seiner Person, seines ganzen
Lebens und Lebenswerkes, zu unterscheiden
und letzteres einer Revision zu unterziehen®. Zu
Recht warnt Thome davor, Theodor im Sinne
der spiteren Orthodoxie ,,durch eine vermeint-
liche Rehabilitation ein Denken zu unterschie-
ben, das nicht das seine war.“ Gleichzeitig weist
Thome am Beispiel von Narsai darauf hin, dass
die Kirche des Ostens ihrem grofien Lehrer in
seinen extremen Interpretationen nicht gefolgt
ist. Was den Kommentar betrifft, so sei Theo-
dor zwar ,,nicht in jeder Hinsicht dem Text des
Johannesevangeliums gerecht geworden’, aber
es steht fur Thome aufler Zweifel, dass es sich
dabei um das Werk ,eines der bedeutendsten
Theologen und Schriftausleger der Alten Kir-
che“ handelt.

Dessen vollstindiger Ubersetzung darf
man mit Spannung entgegensehen.
Hallein Peter Hofrichter

RELIGIONSPHILOSOPHIE

& Kock, Michael F.: Personale Struktur re-
ligiéser Erfahrung. Komplementaritat und
Transzendenz bei Max Muller. Verlag Fer-
dinand Schoningh, Paderborn 2008. (274)
Kart. Euro 29,90 (D) / Euro 30,80 (A) / CHF
49,90. ISBN 978-3-506-76485-0.

»Personal strukturierte religiose Erfahrung’
mit den Mitteln einer speziellen philosophi-
schen Tradition theoretisch zu erfassen“ (Vor-
wort, 14) - darin besteht die Absicht der vor-
liegenden Studie von Michael F. Kock OSB,
die im Jahr 2008 von der Paris-Lodron-Uni-
versitdt Salzburg als philosophische Habilita-
tionsarbeit angenommen wurde. Die spezielle
Tradition, die der Verfasser aufgreift, ist der
Ansatz des Philosophen Max Miiller (1906-
1994); das Phanomen personal strukturierter
religiéser Erfahrung begreift der Verfasser von
den leitenden Prinzipien ,,Komplementaritét*
- verstanden als ,,steten Perspektivenwechsel®
(25), der das ,,Ganze“ in den Blick bekommt
und versucht, ,eine kognitive Dissonanz in
eine kognitive Konsonanz zu verwandeln® (22)



102

Religionsphilosophie

- und ,Transzendenz“ - als ,Uberstieg” (32)
bezogen auf den Menschen, der als ,Wesen des
Uberschreitens” (36) gesehen wird - her. Von
daher kommt durch , Erfahrung“ eine Evidenz
zur Geltung, ,die u. U. ,revolutionir® gegen
bisher Geltendes und Giiltiges wirksam wird,
umstiirzenden Charakter haben kann“ (49).
Das Spezifische religiéser Erfahrung, so hebt
der Verfasser nach einer Auseinandersetzung
mit dem Begriff der ,transzendentalen Erfah-
rung® als erstes Resiimee hervor, besteht in
einer ,Ich-Du-Begegnung® also in einer ,,Be-
gegnung mit einem ,nahenden’ und ,sich ent-
ziehenden, d. h. personalen Wesen, das sich
in Freiheit und Geschichtlichkeit — ohne dem
Werden und Vergehen unterworfen zu sein —
offenbart® (85).

»Person®, so fithrt der Verfasser im ausfithr-
lichsten Teil dieser Studie aus, erweist sich als
komplementires Phanomen. Fiir die Konzep-
tion einer personal strukturierten religiosen Er-
fahrung heifit das: Religiose Erfahrung als ,,in-
nerliches Geschehen dréngt zu einem ,Werk®
und fordert ,,zu einer je eigenen, unverwechsel-
baren und letztlich undelegierbaren existenziel-
len Antwort auf das Wort“ (120) heraus. Eine
»»processio-,reditio’-Komplementaritat® (121)
kann somit als Grundmoment religiéser Erfah-
rung angesehen werden, und die Aussage ,,Per-
son erfahrt Person (142) - als Gegeniiber von
Gott und Mensch, wobei ,,der Mensch freilich
primér ein ,endliches, Gott ein ,unendliches’
Wesen bleibt, trotz der in der so konzipierten
religiosen Erfahrung geschilderten gewissen
JFinitisierung® des Unendlichen bzw. ,Infiniti-
sierung‘ des Endlichen® (ebd.) - als ,,Urformel®
(143) ebendieser religiosen Erfahrung. In Miil-
lers Auseinandersetzung mit dem Verstandnis
von Erfahrung, Geschichte und Freiheit klingt
stets die theologische Herkunft des Person-
begriffs an: ,Personal strukturierte religiose
Erfahrung ist in einem bestimmten Theorie-
kontext letztlich Begegnung zweier ,Freiheiten;,
die beide im Selbstverstindnis des christlichen
homo religiosus ,unergriindlich’ sind - ,abyssus
abyssum invocat, der ,Abgrund; der Gott ist,
;ruft’ in der religiosen Erfahrung etwas dem
,Abgrund' zu, als welcher der Mensch betrach-
tet werden kann [...]“ (169). Der letzte ,,Sinn“
von Freiheit, so lautet die These des Verfasser,
»besteht fiir Miiller in der immer wieder thema-
tisierten ,owtnpia;, im ,Heil* der iiber Freiheit
verfiigenden Person® (177). Diesen Zusammen-
hang von Geschichte, Person, Freiheit und Er-

fahrung erlautert Miiller durch die Abrahams-
gestalt als Paradigma religioser Erfahrung. Der
Verfasser bringt diesen biblischen Topos reli-
gionsphilosophisch auf den Punkt: ,,,Geschich-
te‘ beginnt also dort, wo der Mensch mit einer
Sinngestalt, die letztlich nur ihm zukommt und
ihm von einem unendlichen Wesen zugesagt
wird, konfrontiert wird und dieser Sinngestalt
als dem zukiinftigen ,Heil nachzustreben be-
ginnt - sich nicht mit dem begniigt, was er im
Jnnersten selber ist (,unsterbliche Seele® oder
Geist)“ (202). In einer Weiterfithrung dieses
Konzepts religioser Erfahrung durch Bezug auf
das Non-Kontradiktionsprinzip - insbesonde-
re in seiner ,ontologischen Fassung® (218) bei
Aristoteles (,,Dass eines und dasselbe zugleich
vorliegen und nicht vorliegen konne, das ist an
demselben [Gegenstand] und in derselben Hin-
sicht unmoglich® [216]) - verweist der Verfasser
auf die Moglichkeit, religiose Erfahrung zum
einen - durch die Differenzierung von Perspek-
tiven (,Hinsichten) - als Freiheitserfahrung,
zum anderen - durch die aristotelische Fokus-
sierung auf das ,,zugleich” — als Geschichtserfah-
rung zu begreifen. Als Resultat hilt der Verfas-
ser fest: Religiose Erfahrung darf ,,als ein Bezug
des kontingenten Wesens Mensch zu einem ab-
soluten, unendlichen Transzendenten gedeutet
werden, das sich zu unterschiedlicher Zeit und
unter verschiedener Perspektive je anders zei-
gen kann® (233). Als mogliche Kategorien reli-
gioser Erfahrung benennt der Verfasser auf der
Grundlage des Personverstdndnisses Max Miil-
lers schliefllich ,,Sinn des Lebens", ,,Phantasie®
und ,Werkerfahrung“ und sieht darin auch den
religionsphilosophischen Auftrag, das Phéno-
men personaler Begegnung nicht zu marginali-
sieren und ,,in einer gewissen ,Wende zum Men-
schen’ um dessen Menschsein zu ringen® (250).

Mit diesem Buch hat Michael Kock ein ver-
gleichsweise unbekanntes Opus der (Religions-)
Philosophie des 20. Jahrhunderts neu erschlos-
sen und als eigenstindigen Beitrag aus der ,,ka-
tholischen Heideggerschule“ - so die nicht ganz
unproblematische Bezeichnung des von Johann
Baptist Lotz, Gustav Siewerth, Bernhard Welte,
Karl Rahner u. a. initiierten Diskurses - ge-
wiirdigt. Die starke Bezugnahme dieses philo-
sophischen Zugangs auf christlich-theologische
Vorgaben ist zum einen aufschlussreich, zum
anderen aber auch erklarungsbediirftig, weil —
so eine erste Riickfrage — die spezifische Diffe-
renz zwischen Vernunft- und Glaubensdiskurs
manchmal zu verschwimmen scheint; nicht



Religionsphilosophie / Religionswissenschaft

103

von ungefahr stellt der Verfasser mit Blick auf
eine Uberlegung Miillers die ,Frage, inwiefern
hier ein offenbarungstheologisches Motiv mehr
oder weniger erlaubterweise und ziemlich un-
vermittelt in philosophische Gedankenginge
transponiert wird“ (199f.). Der Verfasser nimmt
diese Problematik wahr, wenn er festhalt: ,, Miil-
ler selbst bestreitet die Existenz einer ,reinen
Theologie* wie die einer ,reinen Philosophie;,
bekennt sich also gewissermafien zu einem ,un-
reinen Denken™ (235), 16st sie aber auch nicht
auf. Vielleicht hangt diese Unklarheit - und das
ist eine zweite Riickfrage — mit der mehrmals
geduBerten Option fiir eine ,Uberwindung der
,Fremdheit“ (73, vgl. 122, 245-248) zusammen,
die nur an einer Stelle hinterfragt wird, wenn
als Voraussetzung des Personseins die Fahigkeit
benannt wird, ,,den ,Fremden’ oder die ,Frem-
de‘ heimzuholen, ins Eigene einzuladen, ohne
ihn oder sie ins Eigene aufzuldsen (247)? - Be-
reits diese Fragen zeigen, dass die vorliegende
Studie einen wertvollen Beitrag zum Verstand-
nis einer personal und dialogisch konzipierten
Religionsphilosophie darstellt, der in der gegen-
wirtigen Auseinandersetzung eine unverzicht-
bare Bedeutung zukommt.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

RELIGIONSWISSENSCHAFT

# Flasche, Rainer: Religionswissenschaft-Trei-
ben. Versuch einer Grundlegung der Reli-
gionenwissenschaft (Marburger Religions-
geschichtliche Beitrage 5). Lit-Verlag, Berlin
2008. (193) Pb. Euro 19,90 (D) / Euro 20,50
(A) / CHF 30,90. ISBN 978-3-8258-1080-1.

Vorliegendes Buch des langjahrigen Profes-
sors fiir Religionsgeschichte an der Marburger
Universitét ist ein ambitionierter Versuch, Re-
ligionswissenschaft vorurteilsfrei, wissenschaft-
lich und empirisch als Religionenwissenschaft
zu betreiben, als ,Wissenschaft von den Reli-
gionen® (36), hinter deren Plural sich kein sin-
guldres ,Wesen“ der Religion verbirgt. Es geht
darum, ,,Religionen in ihrem So-Sein und Wie-
Sein zu erkennen, zu interpretieren und eine
Religion aus einem kulturellen Zusammenhang
in einen anderen kulturellen Zusammenhang
zu Ubersetzen® (17) - eine Methode, die der
Verfasser konsequent durchzieht.

Der erste Teil (19-88) behandelt den Gegen-
stand der Religionenwissenschaft. Religionen

sind nur durch ein ,, Anndherungsverstehen®
(24) zu erfassen, und zwar - in klarer Abgren-
zung zur Theologie - durch eine ,vorausset-
zungslose Wissenschaft® (34). Der Begriff ,Re-
ligion® ist nicht a priori zu bilden, um nicht den
Lebens- und Deutungskontext einer religiosen
Tradition zu verallgemeinern, sondern fungiert
als ,,Arbeitsbegrift“ (53), als ,,Chiffre fiir eine
Reihe von empirischen Zusammenhingen - z. B.
Verhaltensweisen, ~Vergesellschaftungsformen,
Handlungsabldufe, Lehr- und Glaubenssysteme
usw,, die je und je eine bestimmte Wahrheits-
wirklichkeit fiir sich reklamieren® (56). Religio-
nenwissenschaft — und das ist eine methodische
Kernaussage dieses Buches — ,kann ausschlief3-
lich empirisch angestrebt werden, von dem
Menschen her, also zugleich anthropologisch
und von dem Sich-Zeigenden her zugleich pha-
nomenologisch® (58). Ebenso wichtig ist die
Bestimmung, Religionen seien ,Welterklarungs-
und Lebensbewiltigungssysteme® (72), denen
eine ,,Gerichtetheit auf etwas extra oder trans
homines” (75) im Sinn einer ,,Unverfligbarkeit®
(76) zukomme. Religionen qua ,Systeme zu
verstehen heifit, Forschung als ,, Aufdeckung von
Zusammenhangen (81) zu betreiben, also die
Gesamtheit aller Relationen eines solchen Sys-
tems zu sehen und nicht nur einen isolierten As-
pekt herauszugreifen, wie dies im Umgang mit
religiésen Traditionen immer wieder geschieht.
Der zweite Teil (89-136) wendet diese
Grundsatziiberlegungen auf die Methoden der
Religionenwissenschaft an, die historisch und
systematisch verfahren. Religionengeschichte
geht ,historisch-kritisch® (106) vor und ,hat
nichts mit Heilsgeschichte zu tun® (107). Reli-
gionensystematik ist einer ,induktiven Begriffs-
bildung® (113) verpflichtet, was der Verfasser
angesichts von ,,fehlgeleiteten Universalisierun-
gen“ (117) in interreligiésen Vergleichen betont.
Religiose Phanomene seien nicht ,,auf Gleich-
artigkeit hin zu trimmen® (121), sondern in
ihrer Komplexitat und Differenz ernst zu neh-
men und von einer ,,Gestaltdominanz“ (123) her
zu vergleichen. Immer wieder verdeutlicht Fla-
sche, ,dass es ,die’ Religion nicht gibt, und die
historischen Religionen weder ein Teil der ,Re-
ligion' sind noch in ihrem Religionsein auf die
eine wahre Religion angelegt oder auf sie hin-
geordnet sind, genauso wenig wie sie natiirlich
aus der Religion hervorgegangen sind. ,Religion’
bleibt eben ein operationaler Begriff“ (123f.).
Als Ziel des Religionenwissenschaft-Trei-
bens - so das Thema des kurzen dritten Teils



