ThPQ 158 (2010) 123-131

123

Rudolf Englert

Vorsicht Schlagseite!

Was im Bildungsdiskurs der Religionspadagogik

gegenwartig zu kurz kommt

® Wie wird religidse Bildung im religionspidagogischen Bildungsdiskurs begriindet? Ist Bildung hier
noch eine anthropologische Grundkategorie, welche die Frage nach der Bestimmung des Menschen
wesentlich miteinschlief3t? Oder wird darunter eher eine Produktionsstitte all jener Kompetenzen
verstanden, derer der Arbeitsmarkt besonders bedarf? Der Duisburg-Essener Religionspiadagoge
Rudolf Englert plddiert iiberzeugend fiir die in der Geschichte der Bildungstheorie steckende kritische
Traditionslinie und deckt konstruktiv-kritisch ,,blinde Flecken® in einer subjektorientierten Religions-

péadagogik auf. (Redaktion)

Von Bildung ist heute viel und bis zum
Uberdruss die Rede. Es soll mehr inves-
tiert werden in Bildung und mehr heraus-
kommen am Ende. Was? Output! Leistung!
Qualitat! All diese Initiativen und Refor-
men zur Effizienzsteigerung des Bildungs-
systems haben ihre guten Griinde. Aber
immer mehr Menschen, die an welchem
Ort auch immer an dieser gigantischen
Bildungsmaschinerie mit herumzuschrau-
ben haben, werden von Zweifeln befallen.
Fahrt der schwerfillige Tanker, als den
man das Bildungssystem einmal bezeich-
net hat, wirklich in die richtige Richtung?
Entldsst dieses Bildungssystem wirklich
gebildete Menschen? Macht es Lust auf
immer wieder neue Entdeckungen bei
der Auseinandersetzung mit der Welt und
mit sich selbst? Hilft es den Maf3staben
zu geniigen, an denen sich nach Hartmut
von Hentig gelungene Bildung bewihren
miisste: Abscheu vor Unmenschlichkeit,

Wahrnehmung von Gliick, Wachheit fiir
letzte Fragen, Bereitschaft zur Verantwor-
tung ...?'

Es gibt also Anlass zur Befiirchtung,
dass die diversen Manéver zur Umorien-
tierung von Bildung bei manchem Guten,
das sie bewirkt haben, auch neues Ungenii-
gen produzieren. Im Folgenden mochte ich
dieser Befiirchtung am Beispiel des reli-
gionspidagogischen Bildungsdiskurses et-
was genauer nachgehen. Dabei beschrinke
ich mich auf zwei Fragen:

1. Welcher Horizont fiir die Begriin-
dung religiéser Bildung wird in diesem
Diskurs aufgespannt? Und

2. Welche Vorstellungen von den Sub-
jekten religiéser Bildung sind in diesem
Diskurs anzutreffen?

Bei der Bearbeitung beider Fragen
werden, in Anbetracht der hier geforderten
Kiirze, Reduktionen und Zuspitzungen un-
vermeidlich sein.

' Vgl. Hartmut von Hentig, Bildung. Ein Essay, Miinchen 1996, 73fF.



124

Englert / Vorsicht Schlagseite!

1 Der Horizont religidser Bildung

Eines der wenigen Werke aus den letzten
dreif$ig Jahren, die es wirklich verdienen,
eine ,religionspadagogische Bildungstheo-
rie“ zu heifSen, ist die 1980 erschienene
Schrift ,Religion - Bildung - Sozialisation®
des evangelischen Religionspiadagogen
Reiner Preul. Eine religionspadagogische
Bildungstheorie ist nach Preul eine ,Theo-
rie des gesamten Bildungsprozesses,
wenn auch natiirlich unter der besonderen
Perspektive des Verhiltnisses von Religion
und Bildung. Sie hat sich also nicht auf
eine Theorie regionaler — eben religioser —
Bildung zu beschrinken, sondern den re-
ligiosen Bezug des Menschen so zu ent-
falten, dass dessen umfassende Bedeutung
fir die Entfaltung des Humanum deutlich
wird. Diesen Anspruch hat Preul jiingst
noch einmal unterstrichen. Er schreibt:
»Beim Thema Bildung geht es ... um die
... Bestimmung des Menschen. Andern-
falls konnte auch nicht gezeigt werden, in-
wiefern denn der Glaube fundierende Be-
deutung fiir alle Menschenbildung hat.*
Die bildungstheoretische Bedeutung von
Religion und Glaube hingt somit am Ver-
stdndnis von ,,Bildung“ als einer anthro-
pologischen Grundkategorie, mit der die
Frage nach der Bestimmung des Menschen
aufgeworfen ist.

In dlteren Bildungstheorien, sowohl
evangelischer als auch katholischer Prove-
nienz, wurde dieser umfassende Anspruch
sehr deutlich herausgestellt. In Karl Barths
Schrift zum Verhiltnis von Evangelium

(2009), 194.

und Bildung aus dem Jahre 1938 heif3t es
etwa: ,Das Wort ,Bildung® bezeichnet die
Aufgabe der dufleren und inneren Gestal-
tung der menschlichen Existenz im Blick
auf deren urspriingliche, letzte und eigent-
liche Bestimmung und Moglichkeit.“ Es
liegt auf der Hand, dass so verstandene Bil-
dung ohne ein Bedenken dessen, was man
in einem weiten Sinne die religiose Orien-
tierung eines Menschen nennen koénnte,
gar nicht denkbar ist. Denn gerade in die-
ser religiosen Orientierung realisiert sich
ja der Versuch, sich von einem bestimmten
Verstindnis der ,urspriinglichen, letzten
und eigentlichen Bestimmung und Mog-
lichkeit des Menschen® her zu begreifen
und zu entwerfen. Ahnlich umfassend ist
auch der Anspruch der Bildungstheorie
Romano Guardinis, um Barth ein katholi-
sches Beispiel an die Seite zu stellen. Gu-
ardini schreibt: ,Wenn es den lebendigen
Gott gibt, dann gibt es ihn auch fir die
Bildung. Gibt es ihn, und man lafit ihn
aus dem Wirklichkeitsgefiige, auf welches
jenes Bildungstun aufgebaut ist, aus, dann
wird dieses falsch, und zwar falsch an der
bedeutungsvollsten Stelle.“®

Nun wird man aus heutiger Sicht ein-
wenden, dass sowohl Barth als auch Gu-
ardini die Bildungsaufgabe auf eine Weise
theologisch gel6st haben, die dem Eigen-
anspruch padagogischen Bemithens nicht
gerecht wird. Das Zweite Vatikanische
Konzil hat die Beachtung der (relativen)
Autonomie irdischer Wirklichkeiten ge-
fordert (vgl. GS 36). Diese Autonomie ist
auch im Bereich padagogischen Handelns

Reiner Preul, Religion - Bildung - Sozialisation. Studien zur Grundlegung einer religionspada-
gogischen Bildungstheorie, Giitersloh 1980, 14.
Ders., Die Bildung eines Christenmenschen, in: Zeitschrift fiir Padagogik und Theologie 61

Y Karl Barth, Evangelium und Bildung, Zollikon 1938, 3.

gisch-Eigentlichen, Wiirzburg ¢1963, 17f.

Romano Guardini, Grundlegung der Bildungslehre. Versuch einer Bestimmung des Piddago-



Englert / Vorsicht Schlagseite!

125

zu respektieren. Und sie kommt eben nicht
zu jhrem Recht, wenn Barth das Evange-
lium von Jesus Christus als ,,die Losung der
Bildungsaufgabe“ bezeichnet. Hier wird
eine padagogische Frage theologisch iiber-
formt. Gleichwohl liegt auf der Hand, dass
Bildung im Sinne einer auf die eigentliche
Bestimmung des Menschen abhebenden
anthropologischen Grundkategorie auch
theologisches Gebiet beriihrt.

Kaum irgendwo anders ist dies so
deutlich ausgesprochen wie in einem 1960
erschienenen Erwachsenenbildungs-Gut-
achten des Deutschen Ausschusses fiir
das Erziehungs- und Bildungswesen. In
dieser grundlegenden und damals ent-
sprechend vielbeachteten Expertise heifit
es: ,Wir diirfen die Augen nicht davor
verschlieflen, dafl die letzten und wesent-
lichen Anliegen des Menschen in dem Be-
reich liegen, in dem wir nun einmal eine
anerkannte Einigkeit weder voraussetzen
noch herstellen konnen. Eine Bildung, die
den letzten Fragen auswiche, um sich unse-
ren religiosen Konflikten zu entziehen,
wiirde sich damit zugleich den Zugang zu
den urspiinglichsten Quellen jeglicher Bil-
dung versperren. Religidse Bildung, sei sie
im christlichen Glauben, sei sie in anderen
Grundentscheidungen begriindet, ist der
Kern lebendiger menschlicher Bildung.“
Hier wird sehr klar herausgestellt: Der
Umstand, dass die Frage nach der letzten
Bestimmung des Menschen nicht anders
als in weltanschaulich bedingter Differenz
beantwortet werden kann, bedeutet nicht,
dass man sie aus dem Bildungsgesche-
hen heraushalten sollte — denn sie ist ein

¢ Ebd., 10.

zentrales Moment menschlicher Bildung.
Wenn wir uns diese Uberlegungen im Ab-
stand eines halben Jahrhunderts heute an-
schauen, werden wir sagen miissen: Von
einem solchen Bildungsverstindnis, das
die reflexive Auseinandersetzung mit der
eigentlichen Bestimmung des Menschen
fir eine wesentliche Komponente von Bil-
dung hilt, sind wir weit entfernt. Dass die
religiose und weltanschauliche Pluralitit
zwischenzeitlich erheblich zugenommen
hat, hat gerade nicht dazu gefiihrt, dass in
Bildungsprozessen eine produktive Aus-
einandersetzung iber die ,letzten und
wesentlichen Anliegen des Menschen® ver-
sucht wiirde. Die Tendenz ist eher, diese
Fragen bildungstheoretisch und pédago-
gisch zu neutralisieren.

Ein Beispiel aus jiingster Zeit: Auf der
Grundlage einer entsprechenden europai-
schen Vorgabe wurde ein ,,Deutscher Qua-
lifikationsrahmen fiir lebenslanges Ler-
nen“ (DQR) ausgearbeitet. Dieser Rahmen
versteht sich als eine ,,bildungsbereichs-
tibergreifende Matrix zur Einordnung von
Qualifikationen®. Die Matrix soll, von
der Elementarerzichung bis zum Promo-
tionsstudium, eine Vergleichbarkeit von
in Bildungsprozessen erworbenen Kom-
petenzen ermdglichen. Die hohe Bedeu-
tung eines solchen Instruments liegt auf
der Hand! Die Fihigkeit allerdings, auf
den hochst kontrovers deutbaren Sinn von
Kompetenzerwerb — und damit auf die Auf-
gabe von Bildung und die Bestimmung des
Menschen - kritisch zu reflektieren, wird
von Anfang an aus dem Qualifikations-
rahmen herausdefiniert. Warum emp-

Deutscher Ausschuf fiir das Erziehungs- und Bildungswesen, Zur Situation und Aufgabe der

deutschen Erwachsenenbildung, Stuttgart 1960, 20.

Diskussionsvorschlag eines Deutschen Qualifikationsrahmens fiir lebenslanges Lernen (er-

arbeitet vom ,, Arbeitskreis Deutscher Qualifikationsrahmen®), o. O. 2009, 2.



126

Englert / Vorsicht Schlagseite!

findet man die mit Bildung verbundenen
Anstrengungen eigentlich letztlich als
sinnvoll? Woraufhin bilde ich mich denn?
Gibt es irgendeine liber meine personliche
Karriere hinausreichende Vision, zu deren
Realisierung ich mit dem Bemithen um
die Bildung meiner selbst beizutragen hof-
fe? All diese Fragen sind, so scheint es, im
Zuge einer Reihe , pragmatischer Wenden*
des Bildungsverstandnisses aus der Dis-
kussion mehr und mehr verschwunden.
Die einzigen Bildungsmotivationen, die
wegen ihrer vermeintlichen Konsensfahig-
keit heute offentlich noch angesprochen
werden konnen, sind ,,berufliche Qualifi-
kation“ (individuell) und ,wirtschaftliches
Wachstum® (gesellschaftlich).

Eine solche einseitige Fixierung aufs
»Industriése®ist ziemlich genau das Gegen-
teil dessen, was, mindestens in der aufkla-
rerisch-kritischen Tradition von Comenius
bis Heydorn, mit Bildung einmal inten-
diert gewesen ist. In jener anderen Tradi-
tionslinie geht es nicht um die ,system-
gerechte Kapitalisierung™ von Menschen;
hier greift ,,keine Arbeitsmarktregulierung
... in die Schule ein, um technische Kretins
zu produzieren®; hier lauft Bildung nicht
darauf hinaus, dass Heranwachsende ,,an
der langen Leine der Steuerungsmechanis-
men mit prafabriziertem Schwachsinn ge-
fittert werden“'’. Hier meint Bildung viel-
mehr sehr entschieden auch ,,den Willen
zum Widerstand gegen die entbildenden
Michte, die den Menschen in seinem Kern
bedrohen'. Dass der Mensch dem Biirger
nicht aufgeopfert werden darf'> und dass
die Begabung des Einzelnen nicht nur eine

Ressource fiir wirtschaftliches Wachstum
darstellt, wird zwar mit einer gewissen Re-
gelmiBigkeit von diesem oder jenem Bil-
dungstheoretiker in Erinnerung gebracht.
Doch solche Stimmen sehen sich in rand-
stindige Spezialdiskurse und schmiicken-
de Festreden abgedrangt und richten, aufs
Ganze gesehen, wenig aus. Wo wirklich
wichtige bildungspolitische Festlegungen
getroffen werden, spielen diese Stimmen
so gut wie keine Rolle.

Welche Bedeutung hat all das fiir
den religionspadagogischen ,,Bildungs-
diskurs“? Aus meiner Sicht féllt hier eine
wesentliche Vorentscheidung dafiir, wel-
che Bedeutung diesem Diskurs zukiinftig
tiberhaupt noch zukommt. Wird Bildung
als eine anthropologische Grundkatego-
rie verstanden, welche die Frage nach der
Bestimmung des Menschen wesentlich
mit einschlief3t? Oder wird sie als Produk-
tionsstatte genau jener Kompetenzen ver-
standen, die der Arbeitsmarkt gegenwirtig
am dringlichsten benétigt? Ist mit Bildung
ein Verhiltnis des Menschen zu seiner
Welt gemeint, das ihn beféhigt, sich Zwe-
cke selbst zu setzen und sich notigenfalls
auch von herrschenden Plausibilitdten und
sozialen Zumutungen zu distanzieren?
Oder wird Bildung unter der Hand mehr
und mehr gleichgesetzt mit Qualititen wie
Flexibilitdt, Funktionalitit, Betriebstaug-
lichkeit und moralischer Belastbarkeit?
Wenn Letzteres der Fall ist, dann - dies
wird man so klar sagen miissen — stort es
nur, wenn Menschen mit den ,Grundbe-
scheiden® der biblischen Botschaft infiziert
sind (vgl. H.K. Berg), wenn sie ein ,,drittes

Heinz-Joachim Heydorn, Zur biirgerlichen Bildung. Anspruch und Wirklichkeit (Bildungstheo-

retische Schriften, Bd. 1), Frankfurt a. M. 1980, 221.

10 Ehd.
11

12

Deutscher Ausschufs fiir das Erziehungs- und Bildungswesen, Zur Situation (s. Anm. 7), 16.
Vgl. mit Bezug auf die ,,klassische® Bildungstradition Doris Knab/ Georg Langemeyer, Art. ,,Bil-

dung®, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Bd. 8, Freiburg i. Br. 1980, 11.



Englert / Vorsicht Schlagseite!

127

Auge“ entwickelt haben (vgl. H. Halbfas),
wenn sie den Visionen der grofien Prophe-
ten begegnet sind, wenn sie ,,leidempfind-
lich® sind ...

Wenn die in der Geschichte der Bil-
dungstheorie steckende kritische Traditi-
onslinie mehr und mehr zum Verstummen
gebracht wird, fehlt jener Referenzrahmen,
aufgrund dessen sich die Bedeutung reli-
gioser Bildung erweisen lief3e. Mit anderen
Worten: Es kann nicht ausreichen, wenn
Religionspadagog/innen ihr Interesse auf
die Bildung von Religion als einer aus-
grenzbaren Doméne beschrinken. Sie
miissen sich - schon um ihrer eigenen
Sache willen - auch in die Auseinander-
setzungen um den Bildungsbegriff mit
einmischen. Bei allem Verstandnis dafir,
dass ein frither oft in idealistische Hohen
ausgelagerter Bildungsdiskurs einer ,rea-
listischen Wende“ bedurfte, mittlerweile
ist in dieser Gegenbewegung ein kritischer
Punkt erreicht und tiberschritten, an dem
Gegenwehr fillig ist. Wer den Bildungsbe-
grift kampflos den pragmatischen Reduk-
tionisten aus den Wirtschaftsverbianden
und Handwerkskammern tberldsst, darf
sich nicht wundern, wenn ,,Religion® {iber
kurz oder lang bildungspolitisch ganz und
gar entbehrlich erscheint — und aus ent-
sprechenden Qualifikationsrahmen he-
rausféllt — wie eine seltsamerweise am Bil-
dungs-Baum vergessene, iiberreife Frucht.

13

2 Die Subjekte religioser Bildung

Keine andere Qualitat attestieren sich reli-
gionspadagogische Bildungstheorien selbst
so nachdriicklich wie das Merkmal der
»Subjektorientierung®. Bei sonst weitrei-
chenden Differenzen: ,,Subjektorientiert®
wollen die verschiedenen religionspada-
gogischen Konzepte eigentlich alle sein.
Aber was ist damit genau versprochen?
Vertreter einer &sthetischen Bildungs-
theorie wollen der religiésen Erfahrung
des Einzelnen mehr Gewicht geben.”” Die
Anwilte einer ,Kindertheologie“ wollen
den religiésen Vorstellungen von Kindern
mehr Beachtung verschaffen.'* Konstruk-
tivistische Religionspadagog/innen moch-
ten das Interesse von den fachlichen Ver-
mittlungsstrategien der Lehrenden auf die
individuellen Aneignungsstrategien der
Lernenden umlenken."”® Hier wird schon
deutlich: Bildnerisch aufgewertet wird,
was von den Subjekten selbst kommt. Der
Subjektwerdung von Menschen soll in reli-
giosen Lernprozessen dadurch aufgeholfen
werden, dass man wiirdigt, was sie selbst
in den Bildungsprozess einbringen: ihre
Erfahrungen, ihre Vorstellungen, ihre Art
und Weise, etwas zu verstehen.

Auf dem Hintergrund einer langen
katechetischen Tradition der ,Verleug-
nung des Kindes“'® wird man die damit
intendierte Aufwertung der Subjekte gar

Programmatisch dazu: Joachim Kunstmann, Religion und Bildung. Zur &sthetischen Signatur

religioser Bildungsprozesse, Giitersloh-Freiburg i. Br. 2002.

2002fT.
15

Vgl. dazu insbesondere das ,,Jahrbuch fiir Kindertheologie (hg. v. Anton Bucher u.a.), Stuttgart

Vgl. dazu Gerhard Biittner, Wie konnte ein ,konstruktivistischer Religionsunterricht ausse-

hen?, in: Zeitschrift fiir Pidagogik und Theologie 54 (2002), 155-170; Hans Mendl, Konstrukti-
vismus und Religionspddagogik. Replik auf Biittner, in: Zeitschrift fiir Pddagogik und Theologie
54 (2002), 170-184; Ders., Konstruktivistische Religionspadagogik, Miinster 2005.

16

Aufgezeigt speziell fiir die Evangelische Religionspidagogik von Werner Loch, Die Verleugnung

des Kindes in der Evangelischen Padagogik. Zur Aufgabe einer empirischen Anthropologie des
kindlichen und jugendlichen Glaubens, Essen 1964.



128

Englert / Vorsicht Schlagseite!

nicht hoch genug veranschlagen kénnen.
Allerdings stellt sich — unter anderem - die
Frage: Ist, was hier als ,,Subjekt bezeich-
net wird, nicht auch eine Konstruktion? Ist
es nicht, genauer gesagt, eine idealistische
Konstruktion, insofern dieses Subjekt vor
allem als Produzent von Ideen, Deutungen
und Vorstellungen gesehen wird? Noch
dazu wird es mitunter so aktiv, so selbst-
bestimmt, so ,,miindig* gedacht, dass man
sich fragen kann, was es noch zu lernen
hitte. Worauf ich hinauswill: Manchen
Ansitzen einer subjektorientierten Reli-
gionspadagogik scheint mir ein Subjekt-
Ideal zugrunde zu liegen, an dem eine gro-
Be Zahl realer Kinder, Jugendlicher und
Erwachsener nur scheitern kann. Meines
Erachtens miissten diese Ansitze in ihren
Uberlegungen stirker mit einbeziehen,
dass Menschen nicht nur Produzenten
einer eigenen Vorstellungswelt sind, son-
dern auch Produkte einer ihnen vorgege-
benen Lebenswelt; einer Lebenswelt, die
den schopferischen Elan der Menschen in
hohem Maf3e anregen, aber eben auch fast
ganz zum Erliegen bringen kann. Und so
steht zu befiirchten: Die von einer subjekt-
orientierten Religionspadagogik zugespro-
chenen Spielrdume im Umgang mit reli-
giosen Bildungsgegenstinden werden die
schon Befihigten zusitzlich motivieren,
aber sie werden die ,Tragen’, ,Gleichgiilti-
gen', ,Sprachlosen’, ,,Unsensiblen® oft auch
zusétzlich deklassieren.

Dieser Punkt ist verschiedentlich be-
reits kritisch angesprochen worden. An die
Adresse der Kindertheologie beispielsweise
hat Bernhard Griimme die Frage gerichtet,
ob sie nicht einem romantischen Kinder-

17

bild verhaftet bleibe und ,den Zeugnissen
gesellschaftlich marginalisierter Kinder“"”
zu wenig Beachtung schenke. Er schreibt:
»Ob die Prozesse der Verdinglichung von
Kindern in Gesellschaft und Kultur, in Me-
dien und Werbeindustrie wirklich struk-
turell von der Kindertheologie analytisch
und reflexiv durchgearbeitet werden, darf
wohl bezweifelt werden.“'® Hat die Kinder-
theologie also ein ausreichendes Bewusst-
sein von den gesellschaftlichen Bedin-
gungen, unter denen gerade Kinder aus
»bildungsbenachteiligten Schichten“ heute
aufwachsen? Bedingungen, die zu den In-
tentionen subjektorientierter Bildungs-
prozesse teilweise in erheblicher Spannung
stehen? Auch die konstruktivistische Re-
ligionspadagogik wire zu fragen: Sind die
Wirklichkeitskonstruktionen vieler Men-
schen heute nicht eher Ausdruck medial
vermittelter Klischees als Deutungsleistun-
gen selbstbestimmter Individuen? Und was
heif3t dies fiir die Rolle der Lehrenden, die
in religiésen Bildungsprozessen eben auch
mit Lernenden zu tun haben, die ,,an der
langen Leine der Steuerungsmechanismen
mit préfabriziertem Schwachsinn gefiittert
werden“? Miisste das Bemithen um die
Wiirdigung der Subjekte hier nicht eigent-
lich in eine ideologiekritische Analyse von
Bedingungen iibergehen, welche die Sub-
jektwerdung von Menschen blockieren?
Um nicht falsch verstanden zu wer-
den: Es geht hier nicht um einen General-
verdacht gegeniiber der Selbststindigkeit
der Subjekte; und es geht erst recht nicht
darum, einen solchen Verdacht zur Wie-
dereinfithrung einer iitberkommenen Auf-
klarungs-, Belehrungs- und Vermittlungs-

Bernhard Griimme, Kindertheologie: Modethema oder Bereicherung fiir die Religionspadago-

gik?, in: Religionspadagogische Beitrdge 57/2006, 118.

18 Ebd.

Heinz-Joachim Heydorn, Zur biirgerlichen Bildung (s. Anm. 9), 221.



Englert / Vorsicht Schlagseite!

129

padagogik zu nutzen. Ich mdchte lediglich
fragen, ob die Subjekte der Bildung in
gegenwartigen religionspddagogischen Bil-
dungsansitzen nicht in verschiedener Hin-
sicht verkiirzt wahrgenommen werden:
1. weil sie vor allem als die Produzenten
von Ideen und Vorstellungen wahrgenom-
men werden (,idealistische Verkiirzung®);
2. weil da, wo Subjekte vor allem tiber ihre
kognitiven und asthetischen Produktionen
gewiirdigt werden, marginalisierte Grup-
pen von Kindern, Jugendlichen und Er-
wachsenen schnell aus dem Blick geraten
(»,bildungsbiirgerliche Verkiirzung®); und
3. weil es an einer prizisen Aufmerksam-
keit fiir die sozialen Lebensverhiltnisse
und gesellschaftlichen ~ Abhingigkeits-
strukturen fehlt, die der Subjektwerdung
vieler Menschen im Wege stehen (,,ideo-
logiekritisches Defizit®).

Nur wenige Religionspadagog/inn/en
thematisieren, was man - im Unterschied
zu MafSnahmen absichtsvoller, ,intentio-
naler® Bildung - ,funktionale® Bildung
nennen koénnte: den bildenden bzw. ent-
bildenden Charakter der Lebenswelten.
Bildend ist eben nicht nur, was auf dem
Lehrplan steht, sondern bildend oder eben
nicht bildend ist auch, und vielleicht noch
starker, was um den Einzelnen herumsteht:
Sachen zum Selbermachen oder elektroni-
sches Spielzeug ohne Anregungswert, Ge-
baude mit Charakter oder menschenfeind-
liche Nutzbebauung, bewusst gestaltete
Lebensraume oder chaotisch zugemiillte
Wohnanlagen, Bezugspersonen, die zu-
horen und mit denen man sich besprechen
kann, oder Erwachsene, die ihre Kinder
so schnell und unaufwendig wie moglich
aus ihrem Zeitbudget herausorganisieren.
Bildungsgerechtigkeit fingt nicht in der
Schule an. Man wird sich wohl eingestehen
miissen: Die Vorstellung, die Schule kénne
ungerecht verteilte Bildungschancen mehr

oder weniger komplett kompensieren, ist
eine Illusion. Wahrscheinlich gilt dies fiir
religiése Bildungschancen sogar in beson-
derem Maf3e. Jedenfalls deuten viele Indi-
zien darauf hin, dass gerade in religions-
péadagogischer Hinsicht zutrifft: Wer hat,
dem wird gegeben werden.

Was aus jemandem wird, entschei-
det sich in hohem Mafle nicht an dem,
was man ihm in guter Absicht als Forde-
rung zukommen ldsst, sondern an dem,
was man ihm gedankenlos in seinem Le-
bensalltag vorenthdlt. Wenn Kinder und
Jugendliche zuhause keine Sprachkultur
und keine Esskultur, kein moralisches und
keine dsthetisches Verstdndnis, keinen Stil
im Umgang der Geschlechter und keinen
Sinn fir die Differenz der Generationen
erfahren, ist ihnen noch nicht viel gehol-
fen, wenn sie sich in der Schule ein paar
der sogenannten ,,Kulturtechniken“ aneig-
nen kénnen. Damit wird aus etwas Rohem
noch nichts Gekochtes. Wenn Kultur, und
zwar im umfassendsten Sinne menschlich
gestalteter Verhiltnisse, nur mehr als eine
Art Spezialauftrag der Schule erscheint,
der im ,,richtigen Leben® kaum mehr einen
Widerhall erfihrt, hilft auch Schule nicht
viel. Diese Sichtweise ist moglicherweise
ebenfalls bildungsbiirgerlich verkiirzt, aber
offenbar ist Bildung von den gewachsenen
Standards menschlicher und das heifit in
Mitteleuropa nun einmal vor allem biirger-
licher Kultur nicht ablésbar.

Man darf sich iiber die reale Trostlo-
sigkeit der Verhiltnisse, in der viele Kinder
und auch viele Jugendliche heute leben,
nicht hinwegtduschen. Vor diesem Hin-
tergrund stellt sich die Frage, ob religiose
Bildung mit ihrer ausgeprigten Wort- und
Bildkultur, mit der von ihr mindestens ge-
nauso vorausgesetzten wie selbst erzeugten
moralischen Sensibilitat, mit ihrem An-
spruch an kritische Reflexionsfahigkeit



130

Englert / Vorsicht Schlagseite!

usw. iberhaupt in der Lage ist, Kinder und
Jugendliche aus solchen Verhéltnissen zu
erreichen. Dies ist die religionspadagogi-
sche Komponente des Themas ,,Bildungs-
gerechtigkeit®; sie miisste meines Erach-
tens deutlich stérker thematisiert werden.?

3 Religiose Bildung - auf eine
anspruchsvolle Weise anders?

Ich bin seit mehr als dreif3ig Jahren im Bil-
dungsbereich titig, hauptsachlich - aber
keineswegs ausschliefllich — an der Univer-
sitdt. In dieser Zeit hat sich vieles gewan-
delt, auch in Studium und Hochschule. Aus
dem Universititsprofessor alter Tage ist
eine neue Spezies kundenorientierter Bil-
dungsmanager geworden, die ihre power-
point-formatierten ,Eingaben® service-
freundlich ,,ins Netz® stellen. Das ist alles

Weiterfiihrende Literatur:

Rudolf Englert, Religionspddagogische
Grundfragen. Anstéfie zur Urteilsbildung,
Stuttgart 2008.

Joachim Kunstmann, Religion und Bil-
dung. Zur iasthetischen Signatur religio-
ser Bildungsprozesse, Giitersloh-Freiburg
i. Br. 2002.

Thomas Schlag, Horizonte demokratischer
Bildung. Evangelische Religionspiadagogik
in politischer Perspektive, Freiburg i.Br.
2010.

20

schon aufs gut Lernbare zurechtgemacht,
mit dynamischen Schaubildern visua-
lisiert und natiirlich zum jederzeitigen
»Runterladen® bereitgestellt. So muss eine
Vorlesung sein im Zeitalter ihrer elek-
tronischen Reproduzierbarkeit -, aber sie
hinterldsst ein dhnliches Gefiihl des Ver-
lusts, wie es Walter Benjamin in Anbe-
tracht der technischen Reproduzierbarkeit
des Kunstwerkes empfand.

Benjamin meinte, die Reproduzierbar-
keit des Kunstwerkes und dariiber hinaus
der kulturellen Tradition insgesamt fiihre
zu ,einer gewaltigen Erschiitterung des
Tradierten . Dies gilt auch fiir die Re-
produktion von ,,Bildung“ Auch sie hat
natiirlich Auswirkungen auf die Qualitit
der Auseinandersetzung mit dem, was der
Bildungsprozess zu erschlieffen versucht.
Sie fithrt zum einen zu einer Verschu-
lung der Prozesse (vom Elementarbereich
bis hinein ins Promotionsstudium) und
zum anderen zu einer Trivialisierung der
Gegenstiande: ,Was es gibt, das gibt es nur
als ,PowerPoint‘-Prisentation; und was da-
rin nicht aufgeht, das gibt es nicht**. Man
konnte noch ein Drittes nennen: die Infan-
tilisierung der Subjekte. Wie soll jemand
erfahren, dass Bildung ein Abenteuer sein
kann, wenn er sich nur noch innerhalb vor-
formulierter ,,Erwartungshorizonte® bewe-
gen darf? Wenn Schule mehr denn je die
Reproduktion vorverdauter Konzentrate
aus zweiter und dritter Hand honoriert?
Wie soll jemand verstehen, dass die wirk-
liche Auseinandersetzung mit einem Fach

Es gibt allerdings bemerkenswerte Ausnahmen, vor allem Norbert Mette, dessen Veroffentli-

chungen durchweg von einer starken Sensibilitit fiir die hier angesprochenen Probleme durch-
drungen sind. Vgl. z.B. Norbert Mette, Gerechtigkeit lernen - die religionspadagogische Auf-
gabe, in: Ders., Praktisch-theologische Erkundungen, Miinster 1998, 157-176.

21

Illuminationen, Frankfurt a. M. 1977, 141.

Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, in: Ders.,

22 Thomas Steinfeld, Brithwiirfel des Denkens. Die ,,PowerPoint“-Kultur hat die Kunst der Rede
zerstort, in: Stiddeutsche Zeitung vom 30. 11. 2009, 11.



Englert / Vorsicht Schlagseite!

131

immer auch ein Stiick Selbstkonfrontation
bedeutet? Wenn er sich im Studium mitt-
lerweile genauso gegingelt fiihlen muss
wie vorher in der Schule? Wie soll jemand
geistig erwachsen werden und etwas wirk-
lich Schopferisches leisten kénnen, wenn
er sich noch als 30-jihriger Promovend
durch einen vorstrukturierten Qualifika-
tionsparcours zu zwangen hat?

Das alles hat eine Menge zu tun mit re-
ligioser Bildung. Denn mir scheint, gerade
in der Auseinandersetzung mit religiosen
Fragen sind offene Suchprozesse gefragt,
ist Selbstkonfrontation nétig, ist Mut zum
Selber-Denken unverzichtbar. Ich fiirch-
te, dass all dies schwieriger zu realisieren
sein wird, wenn Bildung sonst vor allem
heif$t: ,,Brithwiirfel des Denkens“® auflo-

23

sen, ,Punkte sammeln® ,Qualifikationen
nachweisen Es kann aber auch sein, dass
religidses Lernen, wo es bewusst und auf
anspruchsvolle Weise mehr ist als das, zu
einem ,,Kult“ eigener Art wird. Das wire
nicht das Schlechteste.

Der Autor: Rudolf Englert, geboren 1953;
Studium in Wiirzburg und Bochum; Promo-
tion (Glaubensgeschichte und Bildungspro-
zefS, Miinchen 1985) und Habilitation (Re-
ligiose Erwachsenenbildung, Stuttgart 1992)
in Bonn; seit 1992 Professor fiir Religionspd-
dagogik an der Universitit Duisburg-Essen;
zuletzt erschienen: Religionspddagogische
Grundfragen (Stuttgart 22008); Mitglied im
Vorstand des Deutschen Katecheten-Vereins
(DKYV).

Vgl. den Titel des oben zitierten Beitrags von Thomas Steinfeld.



