218

Spiritualitdt / Theologie

dessen ganzes Sinnen und Trachten in die Bit-
te miindet: ,O Herr, gib jedem seinen eignen
Tod.“ Das Erschrecken Rilkes in Paris iiber eine
Stadt, die nur mehr ,fabriksméfiiges Sterben®
bereithalt, gibt den Gedanken des vorliegenden
Buches ihre Richtung: Nur in der Bereitschaft,
den eigenen Tod zu bedenken, griindet die
Chance, das Geheimnis des Lebens zu ertasten.
Die ,ars vivendi“ kann nicht getrennt werden
vom vorbehaltlosen Sich-Einlassen auf eine
»ars moriendi®

Die Einl6sung dieses hohen Anspruchs er-
folgt auf originelle Weise. In einem literarischen
Panoptikum werden Gedanken von Brecht, Te-
resa von Avila, Biermann, Claudius, und Dos-
tojewski sowie aus Schriften der Bibel und der
Kirchenviter zitiert. Einen besonderen Stellen-
wert verdient dabei der Hinweis auf Simone
de Beauvoirs 1946 erschienenen Roman ,Alle
Menschen sind sterblich®. Raimondo Fosca, der
Held des Romans, ein ,unsterblicher Mensch',
erfahrt, wie ihn seine Uberlebensfeihigkeit nicht
zum groflen Gliick, sondern zum Verlust seiner
Geliebten fiihrt: ,Ein Gespenst wire mir weni-
ger fremd als du, lasst die Autorin die Gelieb-
te Foscas sagen. Ein Mensch mit unendlichem
Dasein wire der Tod aller menschlichen Liebe,
die im Wissen um alle Fragilitit dennoch das
Ganze wagt. Ob Sill hier nicht einen neuralgi-
schen Punkt moderner ,,Unsterblichkeitsfanta-
sien” beriithrt?

Dem Abschnitt iiber ein ,,Leben nach dem
Tod“ - dem Inbegriff christlicher Auferste-
hungshoffnung (mit den traditionellen Leit-
worten Gericht, Fegfeuer, Holle und Himmel)
- geht bezeichnenderweise ein Kapitel tiber
das ,,Leben vor dem Tod“ voraus, in dem Do-
rothee Solle zu Wort kommit: ,,Alleinsein und
alleingelassen werden wollen; keine Freunde
haben und dann den Menschen misstrauen
und sie verachten; die anderen vergessen und
dann vergessen werden; fiir niemanden da-
sein und von niemandem gebraucht werden;
um niemanden Angst haben und nicht wol-
len, dass einer sich Sorgen um einen macht;
nicht mehr lachen und nicht mehr angelacht
werden; nicht mehr weinen und nicht mehr
beweint werden: der schreckliche Tod am Brot
allein.” (54).

Mit solchen Worten sind die Reflexionen
des Biichleins, die den Leser in ihren Bann
ziehen, wohl endgiiltig in der Gegenwart an-
gekommen.

Linz Alfred Habichler

THEOLOGIE

# Eichinger, Franz / Berger, Johann / Eich-
meyer, Hansjérg (Hg.): Glauben lernen in
einer mundigen Welt. Linzer Bonhoeffer-
Symposium 2006. Evangelischer Pressever-
band in Osterreich, Wien 2006. (218) Pb.
Euro 16,44 (D) / Euro 16,90 (A). ISBN 978-3-
85073-014-3.

Wenn man sich zu Beginn des 21. Jahrhunderts
fragt, welche theologischen DenkerInnen des
letzten Jahrhunderts mafigeblich bleiben wer-
den, kommt einem konfessionsiibergreifend
der Name Dietrich Bonhoeffer in den Sinn. Es
ist nicht nur dessen beeindruckendes Lebens-
zeugnis im Widerstand gegen den nationalso-
zialistischen Terror, das ihm ein theologisches
Andenken sichert, sondern auch seine wegwei-
senden Reflexionen zu einer tragfihigen Gestalt
des Christentums in einem ,,religionslosen® ge-
sellschaftlichen Umfeld.

Die Beitrage des hiermit publizierten und
anlasslich von Bonhoeffers 100. Geburtstag im
Jahr 2006 in Linz veranstalteten Symposiums
lassen sich nach drei Themenkomplexen ord-
nen: Biografie, Theologie und Aktualitit Bon-
hoeffers. Den Band erdffnet Hansjorg Eich-
meyers Uberblick zur bewegten und tragischen
Lebensgeschichte des protestantischen Theo-
logen. Franz Eichinger postuliert - biografi-
sche Anndherungen {berschreitend - einen
ausdriicklich theologischen Zugang zum Werk
Bonhoeffers: ,,Bonhoeffer war und verstand sich
immer als Theologe [...]. Dementsprechend
kann der genuine Zugang zu ihm allein tiber
die theologische Fragestellung fithren.“ (46) Da-
bei wird das Theologieverstindnis Bonhoeffers,
insbesondere aus seiner Habilitationsschrift
»Akt und Sein®, herausgearbeitet und einer kri-
tischen Wiirdigung unterzogen. Michael Biin-
kers Beitrag weist eine ungewohnte Themen-
stellung und eine iiberraschende Erkenntnis
auf: In seinem Vergleich von Bonhoeffer und
Adalbert Stifter, dessen ,,Lieblingsschriftsteller®
(78), zeigt er, dass die Affinitit beider in der
Haltung einer ,christlichen Weltlichkeit® (85)
besteht. Ebenso wie Stifter weniger als kirch-
lich-fromm denn als ,weltfromm® (88) zu be-
zeichnen ist, ist bei Bonhoeffer die religiose
Erfahrung nicht in einem jenseitigen Mystizis-
mus, sondern in einer ,tiefe[n] Diesseitigkeit®
(89) angesiedelt. An dieses Zentralthema Bon-
hoeffers kniipft der Beitrag Franz Grubers an,



Theologie

219

der die berithmte These vom notwendigerweise
~religionslosen Christentum aufgreift. Die Fra-
ge, die Bonhoeffer angesichts fortschreitender
Sékularisierung stellt, hilt bis heute Theologie
und Pastoral in Atem: ,Wie konnen wir von
Gott ,religions-los;, ,weltlich’ sprechen?“ (101)
Ein Antwortversuch, den Gruber herausarbei-
tet, besteht darin, das humanistisch-praktische
Potenzial des Christentums stirker zu erschlie-
Ben, Christsein als Menschsein aufzufassen, als
,,Praxis der Solidaritit mit den Siindern, als the-
rapeutische Hilfe fiir die Kranken, als die An-
nahme der Kinder [...]“ (108f.). Ulrich Kort-
ners Beitrag qualifiziert Bonhoeffers ethischen
Ansatz als konsequente Verantwortungsethik.
In Parallelitit zu seiner biografischen Entschei-
dung, in den gewaltsamen Widerstand gegen
den Nationalsozialismus einzutreten, gewinnt
Bonhoeffer seine ethischen Maf3stibe nicht zu-
letzt von den erwartbaren Konsequenzen des
Handelns. Der Artikel von Martha Zechmeister
stellt in der Konzeption des Bandes einen Uber-
gang von den Grundthemen Bonhoeffer’scher
Theologie zu seinen aktuellen Inspirationen
dar. Sie lokalisiert den Ort von Bonhoeffers
Denken heute in den himmelschreienden
wirtschaftlichen und politischen Ungerechtig-
keiten, die im tdglichen Sterben vieler tausend
Menschen an Hunger schreckliche Konkretion
annehmen. Eine andere, aber ahnlich sozial-
ethisch gelagerte Konkretion von Bonhoeffers
Theologie fithrt Severin Renoldner mit einem
Vergleich zwischen Bonhoeffer und Gandhi vor
Augen. Es zeigt sich, dass die beiden ethischen
Konzepte, Gandhis (vermeintlicher) gesin-
nungsethischer Verzicht auf Gewaltanwendung
und Bonhoeffers Verantwortungsethik, welche
den Einsatz von Gewalt als ultima ratio ein-
schlief3t, nicht so unterschiedlich sind, wie es
auf den ersten Blick scheint. Selbst bei Gandhi
gibt es unter Umstinden die Moglichkeit des
gewaltsamen Widerstands gegen Unrechtsre-
gime. Auch im Bonhoeffer’schen Kontext, dem
Kampf gegen den Nationalsozialismus, hitte es,
so legt es Renoldner nahe, mehr Maéglichkeiten
eines effektiven gewaltlosen Widerstands gege-
ben, wurde er doch ,punktuell ... erfolgreich
praktiziert” (164). Die bleibende Herausforde-
rung und Widerstindigkeit von Bonhoeffers
Theologie macht der Beitrag von Matthias Geist
deutlich. Wiirde man Bonhoeffer tatséchlich in
seiner Radikalitdt folgen, wire dies das Ende
der mit finanziellen Mitteln und gesellschaft-
lichem Einfluss ausgestatteten Institution Kir-

che. Zu Recht betont der kirchlich angestellte
Autor, dass die Umsetzung von Bonhoeffers
Leitbild einer ,,Kirche fiir andere” ihn und vie-
len anderen den Job kosten wiirde: ,,Um einen
Anfang zu machen, muf sie [die Kirche, A.K.]
alles Eigentum den Notleidenden schenken®
(Bonhoeffer zit. n. 177). Abgeschlossen wird
der Band mit der dokumentierten Predigt von
Hannelore Reiner beim Abschlussgottesdienst
des Symposiums und einer Aufstellung der
Aktivititen des Evangelischen Studentenheims
Linz zum Bonhoeffer-Gedenken, die Johann
Berger zusammengetragen hat.

Der vorliegende Band ist zweifellos eine
empfehlenswerte Lektiire. Dies verdankt er vor
allem seiner gelungenen ,,Mischung®: Die Au-
torInnenschaft ist 6kumenisch zusammenge-
stellt, katholische und protestantische Lektiiren
Bonhoeffers erginzen sich, ohne dass konfes-
sionalistische Abgrenzungen erkennbar wiren.
Der thematische Abwechslungsreichtum wiegt
die dadurch mitgegebene inhaltliche Hetero-
genitit auf. Dem Buch ist so, als interessante
Einfithrung in Leben, Denken und Aktualitit
Bonhoefters, eine weite Verbreitung zu wiin-
schen - auch damit dem Widerstandskdmpfer
und Theologen der feste Platz im kollektiven
Gedichtnis von Kirche und Gesellschaft zu-
kommt, der ihm gebiihrt.

Linz Ansgar Kreutzer

# Torres Queiruga, Andrés: Die Wiederent-
deckung der Schopfung. Fur eine mensch-
liche Religion. Ubersetzt von Uwe Peter-
sen. Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt 2008. (221) Geb. Euro 49,90 (D) /
Euro 51,30 (A) / CHF 84,00. ISBN 978-3-534-
21032-9.

Elf Jahre nach der Erstausgabe des Buches von
Torres Queirugas, der an der Universitit von
Santiago de Compostela Religionsphilosophie
lehrt, liegt eine Ubersetzung in deutscher Spra-
che vor. Ja, dieses Buch ist es wert, auch nach
einem Jahrzehnt gelesen, durchdacht und rezi-
piert zu werden. Nicht, weil das Anliegen des
Autors hierzulande eine Neuigkeit darstellen
wiirde, sondern der Sache wegen: Die schwieri-
ge und langwierige Transformation der christli-
chen Religion bedarf immer wieder fundamen-
taler Vergewisserungen, um die Form und den
Inhalt des Glaubens zu erkennen und auf die
Herausforderungen der Zeichen der Zeit ant-



