ThPQ 158 (2010) 339-347

339

Dorothea Sattler

Zum Gedachtnis Jesu Christi Sakramente feiern

Systematisch-theologische Uberlegungen
zu einer pastoralen Herausforderung

¢ Aus dem Bewusstsein fiir ein gelingendes Leben, das von Risiken bedroht
ist, wichst heute bei vielen Menschen ein grofles Bediirfnis nach Ritualen
und Zeichenhandlungen. Der christliche Glaube manifestiert die Zusage
des Heils in seinen Sakramenten, die allesamt Vergegenwirtigungen des
Lebens und Sterbens Jesu Christi sind. Die Uberlegungen der Miinsteraner
Dogmatikerin Dorothea Sattler wollen einen grundlegenden theologischen
Zugang zu einem adédquaten und auf die pastoralen Herausforderungen
antwortenden Verstindnis der Sakramente geben. (Redaktion)

1 VorUberlegungen

~Wiederholen (gut wiederholen) kann
ich nur das Ereignislose.“! Dieser in einer
Sammlung von Aphorismen zu findende
Gedanke des Schriftstellers Peter Handke
bringt eine menschliche Wahrnehmung
zur Sprache, die sich nicht nur auf litera-
rische Dramen beziehen ldsst: Eine Wie-
derholung, ein moglichst getreues Nach-
spielen von Vergangenem, ist nur dann
moglich, wenn dem Dargestellten nicht
selbst die Dimension eines Ereignisses
implizit ist. Ereignisse sind zeitentzogen
unwiederholbar. Gilt dies auch fiir die bib-
lisch tiberlieferten Zeichenhandlungen, die
in der christlichen Tradition spiter als Sak-
rament(e) bezeichnet wurden? Stand auch
hier ein Ereignis am Anfang, das nicht wie-
derholbar ist? Eroffnete sich nicht gerade
auf dieser Grundlage ein Freiraum fiir die
Gestaltung der liturgischen Feiern, die kei-

ne Wiederholung, wohl aber eine Gedécht-
nisgestalt sein mochten?

In der Systematischen Theologie
hat die Erkenntnis, dass die sakramenta-
len Feiern den drei Zeitdimensionen der
menschlichen Existenz zuzuordnen sind,
eine lange Tradition. Die christlichen Sa-
kramente werden vom Altertum an als
Zeichenhandlungen verstanden, die Ver-
gangenes erinnern, Gegenwdrtiges darstel-
len und Zukiinftiges verheiflen. Thomas
von Aquin hat diese dreifache Intention
sakramentaler Handlungen terminolo-
gisch gefasst, indem er jedes Sakrament
zugleich als ein signum rememorativum
(Erinnerungszeichen), als ein signum de-
monstrativum (Erfullungs- oder Erweis-
zeichen) und als ein signum prognosticum
(Verheiflungszeichen) bezeichnet hat.? In
dieser differenzierenden scholastischen
Beschreibung spiegelt sich eine Erkennt-
nis von weit reichender Bedeutung: Die

Peter Handke, Phantasien der Wiederholung, Frankfurt a. M. 1983, 56.

2 Vgl. Thomas von Aquin, Sth III q60 a3 c.



340 Sattler / Zum Gedichtnis Jesu Christi Sakramente feiern

sich auf Jesus Christus berufende christ-
liche Gemeinschaft bekundet durch Zei-
chenhandlungen ihre Griindung in einem
Ursprungsgeschehen; sie beansprucht zu-
gleich eine eigene Kompetenz zur Deutung
der Gegenwart, und sie wagt eine Aussage
tiber das sich als bleibend giiltig Erweisen-
de, das Kommende. Sakramentale kirchli-
che Feiern wiederholen nicht einfach den
Anfang, sie geben vielmehr dem urspriing-
lichen Ereignis eine dreifache Bedeutung
in der Zeit. Sie entsprechen darin der Wei-
sung, das Gedachtnis Jesu Christi zu be-
wahren im umfassenden Sinn.

In der Geschichte der Kirche haben
pastoral motivierte kirchliche Erneue-
rungsbewegungen immer wieder an den
mit den Zeiten verloren gegangenen guten
Anfang in der urchristlichen Zeit erinnert,
den es um der Menschen willen zu er-
neuern gilt. Sie beriefen sich dabei in der
Regel auf die Wirksambkeit des gottlichen
Geistes, der in der biblischen Tradition als
der ,, Paraklet®, als der herbeigerufene ,,An-
walt“ verehrt wird, der an Jesus Christus
erinnern wird (vgl. Joh 14,26). Oft war und
ist es die institutionelle Gestalt der Kirche,
die als reformbediirftig erscheint. Ist dieses
Anliegen auch im Blick auf die kirchlich
gefeierten Sakramente sinnvoll zu formu-
lieren? Sind die Sakramente in ihrer gegen-
wirtigen Gestalt weit entfernt von Jesus
sowie den ersten christlichen Gemeinden,
deren existenziell orientierte Anliegen sich
in den neutestamentlichen Schriften noch
spiegeln?

Hinter dieser vordergriindig naiv
wirkenden Fragestellung, in der tberse-
hen zu sein scheint, dass ein Begriff des
Sakramentalen im Sinne der spéteren Zu-
ordnung zu einzelnen Zeichenhandlun-
gen fiir den biblischen Kanon gar nicht
nachweisbar ist, steht eine nicht zuletzt
unter 6kumenischer Riicksicht ernst zu

nehmende Intention: Da eine biblische
Begriindung des Sakramentenbegriffs ter-
minologisch nur durch den Hinweis auf
die Rede von Jesus Christus als dem einen
geoffenbarten ,sacramentum (mysteri-
on)“ Gottes gelingt (vgl. Kol 2,2), gibt es
argumentativ zu gestaltende Offenheiten
bei der Beantwortung der Frage, ob die
in der Traditionsgeschichte vorgenom-
mene Kennzeichnung einzelner Zeichen-
handlungen als ,,Sakramente® theologisch
zwingend erscheint. Eine solche Sicht-
weise ermoglicht es in Okumenischen
Gesprichen, die Legitimitat unterschied-
licher Sakramentenbegriffe gemeinsam
zu priifen. Grundlegend bleibt dabei,
dass bei jeder Konkretisierung einer sak-
ramentalen Feier die Riickbindung an das
Christusereignis wesentlich ist. In der
reformatorischen Tradition besteht die
Neigung, vorrangig die einzelnen Sakra-
mente - vor allem Taufe und Abendmahl -
in den Blick zu nehmen und einem all-
gemeinen Sakramentenbegriff eher skep-
tisch gegeniiber zu stehen.

Zusammengefasst lasst sich bis hierher
festhalten, dass sakramentale Feiern nicht
einfach eine inszenierte Wiederholung
einer biblisch tiberlieferten Zeichenhand-
lung sind, vielmehr das personale Chris-
tusereignis wirksam erinnern, situativ
vergegenwirtigen und auf Zukunft hin als
bleibend giiltig erweisen. Sakramente sind
Gestalten der Christusverkiindigung. Hin-
sichtlich der Zuordnung der Sakramente
zum Christusereignis bedarf es der Unter-
scheidungen. Die Frage der ,Einsetzung®
der Sakramente ist theologisch anspruchs-
voll, bei der das Verhiltnis zwischen dem
irdischen Jesus und der kirchlichen Chris-
tusverkiindigung zu bedenken ist. Am
Ende stellt sich die Frage, ob sich mit die-
sen Ausfithrungen pastorale Perspektiven
verbinden lassen.



Sattler / Zum Gedachtnis Jesu Christi Sakramente feiern 341

2 Unterscheidungen

2.1 Jesus (Christus) und die Sakramente

Alle Sakramente sind osterliche und
pfingstliche Ereignisse. Sie setzen den mit
der Ostererfahrung verbundenen Glauben
an die neue und unverlierbare Lebendigkeit
Jesu voraus. Sakramente sind eine Gestalt
der Verkiindigung der im Heiligen Geist
verbiirgten Gegenwart des auferweckten
Gekreuzigten mit seinem gesamten Le-
benszeugnis im Raum der zu seinem Ge-
ddchtnis versammelten Gemeinschaft. In
diesem Sinne haben die Sakramente einen
kirchlichen Ursprung: Sie verdanken sich
der Bereitschaft der Nachfolgegemein-
schaft Jesu, in ihrem eigenen Leben der
Gotteskunde Jesu in Zeichenhandlungen
Ausdruck zu verleihen. Der irdische Jesus
hat keine Sakramente gefeiert — auch nicht
die Eucharistie beim letzten Mahl vor sei-
nem Leiden. Diese in der Systematischen
Theologie weithin unbestrittene Aussage
entlisst jedoch nicht aus der Frage, welche
Beziige es zwischen dem Leben des irdi-
schen Jesus und den spiter als Sakramente
der Kirche bezeichneten liturgischen Zei-
chenhandlungen gibt.

Bei allen in der spiteren kirchlichen
Tradition als ,Sakrament® bezeichneten
Zeichenhandlungen lassen sich Beziige zu
Jesu Leben erkennen. Bei aller zur Vorsicht
mahnenden Riicksicht auf die Ergebnisse
der historischen Rekonstruktion des Le-
bens Jesu werden folgende Geschehnisse
weithin als authentisch betrachtet: Jesus
trieb Ddmonen aus und heilte so die Kran-
ken; Jesu Néhe zu den Kranken (vgl. Mk
6,13; Mt 5,8; Lk 9,1) und seine Heilungen
bilden den Hintergrund fiir die Bedeu-
tung, welche die frithen Gemeinden der
Salbung von Kranken geschenkt hat (vgl.
Jak 5,14). Jesus hat Menschen an seiner

Sendung zur Verkiindigung des Evange-
liums beteiligt; Jesu Ruf in die Nachfolge
und die Ubertragung von Diensten in der
Gemeinschaft der Jiingerinnen und Jinger
wird in nachésterlicher Zeit in einer diffe-
renzierten Amterwirklichkeit fortgefiihrt.
Jesus stiftete Versohnung zwischen den
eher angesehenen und den verachteten
Menschen in der Gesellschaft; Jesu Versoh-
nungsbereitschaft und seine - oft mit der
Uberlieferung von Wundertaten verbun-
denen - Zusagen der Siindenvergebung
finden Aufnahme bei der Entwicklung
des Sakraments der Versohnung als eigen-
stindig in Bezug auf die Taufe. Im Blick
auf die Firmung ist die Bezugnahme auf
die Geistbegabung Jesu zu einem offentli-
chen Zeugnis (vgl. Lk 4,16-30) und seine
Bitte um das Kommen des Geistes (vgl. Joh
16,4b-15) weiterfithrend. Bei der bereits
schopfungstheologisch begriindeten Ehe
ist die Erinnerung Jesu an die Gleichheit
von Mann und Frau auch vor dem Gesetz
zu bedenken (vgl. Mk 10,2-12). Jesus trat
fiir eine neue, verbindliche Gemeinschaft
von Mann und Frau ein, in der es auch
dem Mann nicht erlaubt ist, die Frau aus
nichtigen Griinden aus der Ehe zu entlas-
sen (vgl. Mt 5,31f.).

Unter christologischem Aspekt haben
Taufe und Eucharistie eine ganz spezi-
fische Bedeutung in der Reihe der Sakra-
mente. Wahrend der Taufbefehl ein Wort
des Auferstandenen an die Jinger ist (vgl.
Mt 28,19; Mk 16,15f.) und zumindest un-
sicher ist, ob Jesus, der die Johannestaufe
empfing, selbst getauft hat, besteht kaum
Zweifel an der Historizitit eines Abschieds-
mabhls Jesu mit seinen Jiingern. Unsicher
und daher in der Forschung kontrovers ist,
ob der in der paulinisch-lukanischen Tra-
dition wberlieferte Wiederholungsbefehl
(vgl. 1 Kor 11,24; Lk 22,19) (auch) Erinne-
rung an ein entsprechendes Auftragswort



342 Sattler / Zum Gedichtnis Jesu Christi Sakramente feiern

Jesu ist oder (nur) Spiegel der nachdster-
lichen Gemeindepraxis. Unabhéngig von
einer moglichen weiteren Klarung dieser
historischen Fragestellungen ist in theo-
logischer Perspektive entscheidend, dass
sowohl die Taufe als auch die Eucharistie
nicht Handlungen des vorésterlichen Jesus
wiederholen, beide vielmehr Feiergestalten
der Gemeinde sind, die sich zu Bekennt-
nis und Dank versammelt und die Gegen-
wart dessen erfihrt, der selbst aus dem Tod
errettet und zu unverlierbarem Leben er-
weckt wurde.

Nach christlicher Uberzeugung ist das
klarste, das dichteste Zeichen fiir die Got-
tesbotschaft Jesu sein noch im Sterben zur
Versohnung bereites Leben. Christus Jesus
ist das eine Sakrament Gottes: das offen-
bare Geheimnis (mysterion) Gottes (vgl.
Kol 2,2): Jesus ist das menschliche Zeichen
fiir Gottes Bereitschaft, sich nicht einmal
durch die tiefste Tiefe der Zuriickweisung
seiner Liebe, die er im Tod seines Sohnes
erfahrt, davon abbringen zu lassen, seinen
Geschopfen das Leben zu schenken. Seine
Bereitschaft, aus Liebe zu den Menschen
einen Dienst zu tun, den niemand von Got-
tes Sohn einfordern konnte, hat Jesus kurz
vor seinem Sterben in eindriicklichen Zei-
chenhandlungen verkiindigt. Er hat seinen
Jingern die File gewaschen. Ein Zeichen
sollte dies sein fiir die Bereitschaft Gottes,
die niedrige Gestalt des Knechtes anzu-
nehmen, damit darin die Grof3e seiner er-
barmenden Zuwendung erkennbar werde.
Das letzte Mahl mit seinen Jiingern hielt Je-
sus in besonderer Weise. Er deutete das ge-
brochene und in die Runde gereichte Brot
als sein Leben, das bald zerbrechen wird.
An dem gebrochenen Brot haben alle teil.
Es ist Zeichen fiir die Bereitschaft Gottes,
den Gemeinschaftsbriichigen seinen Bund
zu erhalten, ihn zu erneuern auf ewig. Und
seinen Becher mit Wein reichte Jesus in die

Runde. Alle tranken aus diesem Becher, er
selbst nicht. Der Wein ist Sinnbild fiir das
Blut Jesu, das aus seinen Wunden flie3en
und ihm sein Leben nehmen wird. Jesus
war bereit zu sterben. Er wollte darin selbst
Zeichen sein fiir die Giiltigkeit der Zusa-
ge Gottes, niemanden aus seiner Liebe zu
entlassen — nur jene, die selbst sich dieser
Liebe fiir immer verweigern. Aber sollte es
solche Menschen geben? Hoffnung ist fiir
jeden und fiir jede.

In der soeben in einer bewusst leicht
zugénglichen Sprache formulierten Weise
des Riickbezugs der Sakramente auf das
in Zeichenhandlungen verdichtete Le-
ben Jesu geschieht eine Interpretation des
Christus-Ereignisses. Selbst dann noch,
wenn eine Deutung von vielen mitgetragen
wird, bleibt diese eine Rekonstruktion, die
durch Interessen geleitet ist. ,Wem geho-
ren die Sakramente?“ - so fragt dieses The-
menheft. Wer die Frage mit ,,Jesus Chris-
tus“ beantwortet, ist auf einem guten Weg.

2.2 Die Kirche und die Sakramente

Das Thema ,,Kirche und Sakramente® ist in
mehrfacher Hinsicht spannend. Die Feiern
der Sakramente haben ihren Grund in Je-
sus Christus und finden ihre Gestalt in der
Geschichte der Christenheit. In den ersten
christlichen Jahrhunderten standen allge-
meine, alle Sakramente betreffende Fragen
nicht im Vordergrund. Die Aufmerksam-
keit richtete sich vor allem auf einzelne sak-
ramentale Zeichenhandlungen. Erst in der
frithscholastischen Theologie beginnen
die ausdriicklichen Bemiihungen, einen
tibereinstimmenden Sprachgebrauch bei
der Bezeichnung bestimmter kirchlicher
Feiern als Sakramente zu festigen. Dabei
argumentieren Theologen zunehmend
héufig auch mit dem Gedanken eines Auf-
trags oder Befehls Jesu Christi — der Ein-



Sattler / Zum Gedachtnis Jesu Christi Sakramente feiern 343

setzung durch Jesus Christus. Wo ein sol-
cher Auftrag im biblischen Kanon nicht
als ein Wort im Mund Jesu tiberliefert ist
(beispielsweise bei der Krankensalbung),
erschien ein Hinweis auf das Gedéchtnis
der Apostel weiterfithrend: Diese konnten
spater so gehandelt haben, weil sie sich an
eine Weisung Jesu erinnerten, die sie ge-
hort hatten und im Gedéachtnis behielten,
auch wenn sie nicht aufgeschrieben wurde.
Wenn auch solche Versuche einer spéteren
Rechtfertigung kirchlicher Feiergestalten
aus heutiger Sicht eher zur Nachsicht mit
Theologen fritherer Zeiten einladen, bleibt
doch zu beachten, dass der Grundsatz, die
Sakramente ,,gehorten” Jesus Christus, und
er allein bestimmte deren Zahl, darin ge-
wahrt blieb.

Die im Mittelalter rezeptionsgeschicht-
lich wirksame augustinische Tradition,
die als Konstitutivum des Sakramenten-
begriffs neben dem verkiindigenden Wort
(verbum) das Zeichen im Sinne einer real
ansichtigen Wirklichkeit (signum vel ele-
mentum) nennt, gab Anlass zur gedankli-
chen Vertiefung der Frage nach der Einset-
zung der Sakramente. Das mittelalterliche
Interesse an der Einsetzung war von der
Frage geleitet, ob sich aufgrund des Ge-
brauchs einzelner Elemente durch Jesus
deren sakramentale Zeichendimension er-
weisen liefle. Diese These hat ihre Haupt-
stlitze in den Sakramentendefinitionen des
Hugo von St. Viktor und des Petrus Lom-
bardus, der mit der Zéhlung von sieben Sa-
kramenten in seiner Sentenzensammlung
groflen Einfluss auf die nachfolgende Be-
stimmung des Sakramentenbegriffs ausiib-
te. Dabei wurde das Christusereignis nicht
isoliert, sondern blieb eingebunden in die
Beschreibung von Gottes Heilshandeln
insgesamt. So unterscheiden frithscholasti-
sche Theologen zwischen den sacramenta
Christi (Taufe und Eucharistie), den sacra-

menta Dei legislatoris (Ordo und Bufle),
dem sacramentum Dei creatoris (Ehe) und
den sacramenta apostolica (Firmung und
Krankensalbung).

Wenngleich die Einteilung und die Be-
grifflichkeit zur Kennzeichnung der sieben
Sakramente bei einzelnen Theologen stark
variieren, lassen sich doch auch iiberein-
stimmende Problembeschreibungen wahr-
nehmen. Diese konzentrieren sich zum
einen auf die Frage, wie die bereits im alt-
testamentlichen Zeugnis gut belegten Voll-
ziige Bufle, Ehe und auch Ordo angemes-
sen als von Jesus Christus eingesetzt erfasst
werden kénnen. Sie erértern zum anderen
die Frage, mit welchen Zeitpunkten des
Offentlichen Wirkens Jesu einzelne Sakra-
mente in Verbindung zu bringen sind, wo-
bei insbesondere bei Firmung und Kran-
kensalbung das Auffinden eines etwaigen
Stiftungswortes im Leben Jesu Miihe berei-
tete. So unterschied etwa Bonaventura im
Blick auf den mit dem Begriff der ,,Einset-
zung“ gemeinten Christusbezug der Sakra-
mente zwischen Vorgidngen der Bekrifti-
gung, der Bestitigung, der Vollendung, der
Initiierung und dem Eigenempfang (etwa
bei der Taufe Jesu). Auch die Scholastik
wusste darum, dass Jesus das Sakrament
der Ehe allenfalls als Schopfungswirklich-
keit bekriftigen und bestitigen konnte.

In der Frage nach einem angemesse-
nen Verstindnis der ,,Einsetzung“ der Sak-
ramente sind viele Aspekte zu beriicksich-
tigen. Das 2. Vatikanische Konzil hat die
Kirche sehr bewusst als ,,Sakrament® be-
zeichnet. In der Kirchenkonstitution ,,Lu-
men Gentium“ umschreiben die Konzils-
viter das Wesen der Kirche in vielfiltiger
Weise mit Bezug auf biblische Bildreden:
als ,Volk Gottes“ (1 Petr 2,9), als ,,Tempel
des Heiligen Geistes“ (1 Kor 3,16f.) oder als
»Leib Christi“ (1 Kor 12,12-27). Alle Bild-
reden haben ihre besondere Bedeutung.



344 Sattler / Zum Gedachtnis Jesu Christi Sakramente feiern

»Sakrament® kann die Kirche genannt
werden, da ihr dufleres Erscheinungsbild,
ihre sichtbare Gestalt, ihr ,gesellschaftli-
ches Gefiige* der Ort der Wirksamkeit des
Geistes Gottes ist (LG 8). Anders jedoch
als bei Jesus Christus, in dessen Leben die
Stinde, der Gemeinschaftsbruch, keinen
Raum hat, ist die Kirche ein in ihrer Klar-
heit und Reinheit immer auch getriibtes
Zeichen der Néhe Gottes.

Das Gotteszeugnis der Glaubensge-
meinschaft leidet unter der Halbherzigkeit
menschlicher Liebe, unter mancher Angst-
lichkeit und Trostlosigkeit, denen auch
glaubige Menschen immer wieder erlie-
gen, unter Neid, Missgunst, Ubereifer und
Misstrauen. Die Kirche wird daher vom

Weiterfiihrende Literatur:

Helmut Hoping | Benedikt Kranemann | Ste-
phan Wahle | Norbert Weidinger, Heil er-
fahren in den Sakramenten, Freiburg i. Br.
2009. In diesem Buch werden die Grund-
lagen der Allgemeinen Sakramentenlehre
beschrieben. Die Sakramente der Initiation
(insbesondere Taufe und Eucharistie) wer-
den ausfithrlich dargestellt. Ansitze der
Symboldidaktik und weitere anthropologi-
sche Zugénge zu den Sakramenten finden
Beachtung. Systematisch-theologische und
praktisch-theologische Anliegen werden
in Verbindung zueinander gebracht.
Eva-Maria Faber, Einfithrung in die ka-
tholische Sakramentenlehre, Darmstadt
22009. Das Buch referiert aus systematisch-
theologischer Sicht die Geschichte des all-
gemeinen Sakramentenbegriffs. Zugleich
werden alle sieben Sakramente mit ihren
biblischen Grundlagen, den theologiege-
schichtlichen Entwicklungen sowie den
gegenwartigen dkumenischen sowie pasto-
ralen Herausforderungen dargestellt.

2. Vatikanischen Konzil deutlich unter-
schieden von Jesus Christus, auch wenn
beide in gewisser Weise ,,Sakrament® ge-
nannt werden konnen: Sie sind geschicht-
liche Zeichengestalten, in denen Gottes
Gottsein erfahrbar wird. Die Kirche ist ge-
fordert, immer wieder den Weg der Um-
kehr und Erneuerung zu gehen, um ihrem
Leitbild Jesus Christus ahnlich zu werden.

2.3 Die Menschen und die Sakramente

Auf unterschiedliche Weisen ist es mog-
lich, einen sozial-anthropologischen Zu-
gang zum Verstindnis der christlichen
Sakramente zu finden: durch Anleihen bei
Symboltheorien, bei den Sozial- und Kom-
munikationswissenschaften oder bei der
Biografieforschung. All diese Sichtweisen
widersprechen sich nicht, denn eine ein-
zelne fiir sich genommen kann die ganze
Welt des Sakramentalen nicht erfassen.

Der symboltheoretische Ansatz nimmt
auf die grundlegende Fihigkeit des Men-
schen Bezug, den Dingen Bedeutung zu
geben und diese worthaft erschlieflen zu
konnen. Ein Symbol verhiillt die in ihm
geborgene Wirklichkeit und gibt zugleich
die Gelegenheit, dieses Geheimnis ahnend
zu erkennen. Dabei bleibt immer eine
auch durch menschliche Worte nicht auf-
zuhebende Uneindeutigkeit der Symbole.
Symbole laden zum Austausch ein, zum
Gesprach. Sie stiften Gemeinschaft. Es
spricht vieles dafiir, dass Menschen in jiin-
gerer Zeit ihre Symbolfihigkeit wieder neu
entdecken: Das Angebot etwa an symbol-
haften Gegenstinden und Bildkarten, die
kauflich erworben werden kénnen, ist sehr
grof3. Es entspricht der Nachfrage.

In kommunikativen Handlungen ver-
gewissern sich Gemeinschaften des Sinns
ihres Zusammenlebens. Geregelte Ver-
sammlungen sind dazu erforderlich, in



Sattler / Zum Gediachtnis Jesu Christi Sakramente feiern 345

denen im Dialog, in Wort und Antwort,
Ubereinkunft erzielt werden kann iiber
den Grund der Gemeinsamkeit. Politische
Gruppierungen veranstalten Parteitage.
Vereine treffen sich regelmaf3ig und beraten
tiber das Verhiltnis zwischen dem verein-
barten Ziel der Begegnungen und dessen
Verwirklichung. Nationen pflegen ihr Zu-
sammengehorigkeitsgefithl in den Reden
ihrer Représentanten und durch Zeichen-
handlungen an festgelegten Tagen im Jah-
reskreis. Auch die sakramentalen Feiern der
christlichen Glaubensgemeinschaft entspre-
chen dem menschlichen Bediirfnis nach
einer in kommunikativen Handlungen sich
erneuernden Gewissheit {iber den Grund
der Gemeinsamkeit. Charakteristisch fiir
die sakramentalen Feiern ist es, dass die
Sinnbestimmung der Gegenwart der Ge-
meinschaft durch das Gedéchtnis ihres von
Gott gestifteten Ursprungs geschieht. Die
Erfahrung der sinngestifteten Gegenwart
lasst zugleich auf die Bewédhrung des er-
kannten Gutes in der Zukunft hoffen.

Die Bedeutung der menschlichen Le-
bensgeschichte zum Verstdndnis der sak-
ramentalen Feiern ist erst in jiingerer Zeit
starker bewusst geworden. Das Interesse an
der Biografieforschung ist heute insgesamt
grof3. Erstaunlicherweise sind zahlreiche
Autobiografien auf dem Biichermarkt. Sie
werden oft in der Erwartung gelesen, am
Beispiel des Lebens anderer Menschen zu
lernen, wie das eigene Gliick gelingen oder
das erfahrene Elend bestanden werden
konnte. Die Briichigkeit der getroffenen
Lebensentscheide wird von vielen Men-
schen sehr stark empfunden. Lebenspha-
sen wechseln in oft rascher Folge. Krisen-
zeiten werden als besondere Gelegenheit
wahrgenommen, die Zusammenhénge des
Lebens zu erkennen. Interpretationen wer-
den gewagt und Zukunftsperspektiven
entwickelt. Die Bereitschaft, sich in diesem

Geschehen der Selbstfindung beraten zu
lassen, ist bei vielen Menschen grof3.

Die vergleichende Sozialanthropolo-
gie macht darauf aufmerksam, dass es in
vielen Kulturen Riten gibt, die anldsslich
wichtiger Verdnderungen in der Lebens-
geschichte in Gemeinschaft vollzogen wer-
den. Solche ,,Ubergangsriten begehen alte,
der Natur nahe Volker zum Beispiel in der
Zeit vor Beginn der ehelichen Gemein-
schaft in der Verlobungszeit. Veranderun-
gen 16sen Angste aus, deren Bewiltigung
in der Gemeinschaft besser gelingen kann.
Drei Situationen in der Lebensgeschichte
von Menschen erfahren in diesem Zusam-
menhang besondere Aufmerksamkeit: die
Geburt, die eheliche Gemeinschaft und der
Tod. Die christliche Sakramententheologie
kann an diese allgemeinen Erfahrungen
ankniipfen. Zugleich hat sie ein eigenes
Erbe zu bewahren: die Deutung des Lebens
auch unter dem Aspekt der Siinde, die sich
in der Minderung oder gar in der Bestrei-
tung der Lebensmoglichkeiten der Mitge-
schopfe auswirkt.

3 Perspektiven

Die Frage, wem die Sakramente gehoren,
lasst sich nicht leicht beantworten; sie ver-
unsichert eher. Selbstverstindlichkeiten
geraten ins Wanken. Durch diese Frage
wird eine Suchbewegung ausgelost. Eine
Grundausrichtung an der pastoralen Hal-
tung, die Jesus selbst gelebt hat und ge-
storben ist, erscheint dabei vorrangig. Die
osterliche Dimension aller Sakramente zu
starken, ist allen christlichen Generationen
aufgetragen. Bei jedem Sakrament richtet
sich der Blick auf das Leben und auf das
Sterben Jesu Christi. Mit dieser Grund-
aussage ist die Erwartung verbunden, dass
die Menschen, die Sakramente feiern, mit



346 Sattler / Zum Gedachtnis Jesu Christi Sakramente feiern

Jesus Christus vertraut sind. Neue Anstren-
gungen zu einer lebensnahen Erschlieffung
der existenziellen Bedeutung des Christus-
ereignisses sind aus meiner Sicht die gegen-
wirtige Herausforderung in der Sakra-
mentenpastoral. Diese nimmt dann Ziige
der Katechese und der Mystagogie an.

Inhaltlich sind aus meiner Sicht folgen-
de Glaubenserkenntnisse tiber Jesus Chris-
tus zentral in der Vorbereitung auf die Feier
der Sakramente: Die Weise des Lebens und
die Weise des Sterbens Jesu sind tief mitein-
ander verwandt. In Jesu Weise zu leben und
zu sterben, hat die Nachfolgegemeinschaft,
die Kirche, eine vorbildliche Vorstellung
von der Weise, wie Gott selbst ist: gemein-
schaftstreu und bundeswillig trotz aller An-
feindung. In geschichtlich erfahrbarer Men-
schengestalt begegnet Gott: In Jesu Weise, in
Verbundenheit zu bleiben auch mit denen,
die ihn ausloschen wollen, nimmt Gottes Ja
der Liebe zu denen, die das Nein der Feind-
schaft leben, leibhaftige Gestalt an. Gott sagt
zu, dass die Geschopfe bestehen diirfen,
auch wenn sie ihm zu widerstehen trachten.
Gott ist das Ja zu allem Lebendigen, und
Christus Jesus hat dieses Ja gelebt bis hinein
in die Negativitit des Todes, der als solcher —
wie jedes von Menschen einander zugefiigte
Leiden - nicht Hoffnung begriindet, son-
dern Entsetzen auslost.

In der Situation der Gefihrdung des
eigenen Lebens durch einen gewaltsam her-
beigefithrten Tod ist die Bereitschaft, den
drohenden Menschen in Liebe zugewandt
zu bleiben, ein in besonderer Weise quali-
fiziertes Zeugnis der Beziehungswilligkeit.
Die Siinde entfaltet eine beziehungsfeind-
liche Dynamik, deren letzte Konsequenz
die Bestreitung der Existenzberechtigung
des anderen Menschen ist. Jesus antwortet
auf das Nein des Todes, das andere tiber

ihn sprechen, mit dem Ja zum Leben derer,
die ihn toten.

Im Tod des Sohnes Gottes erscheint die
geschopfliche Siinde, der Gemeinschafts-
bruch, in ihrer bittersten Gestalt. In ganz
eigener Weise ist dieses Geschehen durch
die Endgiiltigkeit des im Toten realisier-
ten Beziehungsabbruchs bestimmt. In der
Auferweckung des bis in seinen Tod hinein
beziehungswilligen Gottessohnes wird das
Erlosungsgeschehen als erneute Einbezie-
hung der Geschopfe in Gottes Leben offen-
bar: Gottes Geist bewirkt, dass mit Chris-
tus Jesus die gesamte Schopfung auf ewig
an Gottes Leben teilhat. Auch in dieser
Stunde verschlief3t sich Gott nicht; er bleibt
offen fiir jene, die sich dem deutlichsten
Zeichen seiner Liebe verschlossen haben.
Christinnen und Christen sollen nicht das
Leiden und nicht den Tod suchen, sondern
das Leben. Widerfahrt ihnen aber, dass
andere Menschen sie anfeinden, dann sol-
len sie wie Jesus geduldig sein — personale
Zeichen fiir Gottes grofie Versohnungsbe-
reitschaft. Es bleibt diese schwere Wahr-
heit im christlichen Bekenntnis: Zuinnerst
verbunden mit dem christlichen Bekennt-
nis zu dem sich in Christus Jesus in seiner
Giite und Menschenfreundlichkeit offen-
barenden Gott ist die Erfahrung, dass wah-
re Liebe den Einsatz des gesamten Lebens
erfordert: die Bereitschaft zur Selbstpreis-
gabe aus Liebe aufgrund der unbedingten
Zustimmung zu den Daseinsrechten der
Anderen.

Diese grundlegende Glaubenswahr-
heit entfalten die Sakramente im Lebens-
horizont einzelner Menschen sowie der
christlichen  Glaubensgemeinschaft in
ihrer Gesamtheit. Fiir alle Sakramente gilt
eine Herausforderung: ,Inbild und An-
dacht sind das gleiche*®. Die Andacht - die

3 Peter Handke, Phantasien der Wiederholung (s. Anm. 1), 13.



Sattler / Zum Gedachtnis Jesu Christi Sakramente feiern 347

liturgische Feier der Sakramente — hat dem
zu entsprechen, was ihr Leitbild ist. Dieses
Leitbild ist Jesus Christus in seinem Leben,
in seinem Sterben und in seiner lebendigen
Gegenwart im Heiligen Geist. Zum Ge-
dichtnis Jesu Christi werden Sakramente
gefeiert. Seinem Gedachtnis — ihm selbst -
entspricht es, wenn Menschen durch die
Feier der Sakramente Hoffnung selbst im
Tod haben und Verantwortung tiberneh-
men im Dienst an der Schépfung. Letztlich
lassen sich alle Sakramente an diese Wahr-
heit riickbinden: Sie feiern, dass der sterbli-
che und siindige Mensch herausgelést wird
aus seiner todlichen Schuldverstrickung.
Die dieser VerheifSung entsprechende Fei-
erform kann nur gemeinschaftlich sein.
Oder wer mochte seine Freude nicht mit
anderen Menschen teilen?

Die Autorin: Geboren 1961 in Koblenz,
Promotion 1992 in Mainz, Habilitation fiir
Dogmatik und Okumenische Theologie 1996
ebenda, seit dem WS 2000/2001 Professorin
fiir Okumenische Theologie und Dogmatik
an der Katholisch-Theologischen Fakultdt
der Universitdt Miinster; Publikationen:
Gelebte Bufle. Das menschliche BufSwerk
(satisfactio) im Okumenischen Gesprdch,
Mainz 1992; Beziehungsdenken in der Er-
losungslehre. Bedeutung und Grenzen, Frei-
burg i.Br.-Basel-Wien 1997; zusammen
mit Friederike Niissel, Menschenstimmen
zu Abendmahl und Eucharistie. Erinnerun-
gen — Anfragen - Erwartungen, Frankfurt
a.M.-Paderborn 2004; Einfithrung in die
okumenische Theologie, Darmstadt 2008.

Der theologische Weg Joseph Ratzingers

Verlag Friedrich Pustet

Hansjlrgen Verweyen

Ein unbekannter Ratzinger

Ein Die Habilitationsschrift von 1955
unbekannter
Ratzinger

als Schliissel zu seiner Theologie

152 Seiten, kartoniert, ISBN 978-3-7917-2286-3
€19,90 (D) / € 20,50 (A) / sFr 30,50

Erst vor Kurzem wurde die Habilitationsschrift Joseph
Ratzingers von 1955 in ihrem ganzen Wortlaut veréffent-
licht. Sie enweist sich als das aufschlussreichste Doku-
ment fur die Arbeit Ratzingers auf dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil und fur die Grundlinien seiner Theologie
bis heute. Der international angesehene Theologe und
Philosoph Hansjtirgen Verweyen, Schiler Ratzingers, geht
dem langen Weg des heutigen Papstes behutsam und
doch kritisch nach.

m www.verlag-pustet.de




