146

ThPQ 159 (2011) 146-153

Ludger Schwienhorst-Schénberger

Seelsorger in Extremsituationen:

Die Freunde ljobs

¢ Wenn in diesem Heft der Zeitschrift von Seelsorge in Extremsituationen
die Rede sein soll, dann kann ein Beitrag iiber das Buch Ijob nicht fehlen. L.
Schwienhorst-Schonberger, Professor fiir Altes Testament und ausgewiese-
ner Kenner des Ijobbuches, zeigt zunidchst anhand der Art, wie die Freunde
mit dem Leidgepriiften umgehen, wie leicht ,Troster in solchen Situationen
iiberfordert sein konnen und gravierende Fehler machen. Diesem negati-
ven Beispiel stellt er anschlieffend jedoch den beeindruckenden Versuch
gegeniiber, das Leiden des Ijob im Anschluss an Johannes vom Kreuz als
einen Weg zu Gott zu deuten. (Redaktion)

Das Buch Ijob kann als ein ,Lehrstiick
der Seelsorge® verstanden werden,' mehr
noch: als ein Lehrstiick der Seelsorge in
Extremsituationen. Ijob, der Protagonist
des Buches, wird innerhalb kiirzester Zeit
von schweren Ungliicksschldgen heimge-
sucht. Er verliert seinen gesamten Besitz
und seine Dienerschaft. Seine zehn Kin-
der sterben eines plétzlichen, gewaltsamen
Todes und schliefllich wird er selbst mit
schwerem Aussatz geschlagen. Bei einer
derartigen traumatischen Erschiitterung
wiirden nach unserem heutigen Verstind-
nis geschulte Personen der Notfallseel-
sorge ihre Hilfe anbieten. In einem Fall
wie Jjob wire vermutlich ein Helfer allein
tiberfordert. Tatsdchlich wird Ijob mensch-
liche Hilfe zuteil: Drei Freunde héren von

seinem Ungliick. Sie machen sich auf, um
ihren Freund zu trosten (Ijob 2,11). Nach
siebentdgigem gemeinsamen Schweigen
offnet Jjob seinen Mund und bricht in eine
Klage aus, die innerhalb des Alten Testa-
ments ihresgleichen sucht. Im Anschluss
daran entwickelt sich ein Gesprach zwi-
schen Jjob und seinen Freunden. Wie die
Reden deutlich zu erkennen geben, han-
delt es sich bei den Freunden um theolo-
gisch gebildete Personen. Beobachtet man
niherhin den Gesprichsverlauf, so zeigt
sich, dass sie — zumindest zu Beginn des
Gesprichs - Einfithlungsvermogen sowie
eine gewisse Kompetenz in seelsorglicher
Gesprachsfithrung erkennen lassen. Um so
tiberraschender ist, dass es im weiteren Ge-
sprachsverlauf zur Entfremdung zwischen

So eine Formulierung von Manfred Oeming: ,Nach meiner Sicht ist das Hiobbuch seiner gan-

zen Anlage nach ein Lehrstiick der ,Seelsorge’. Es ist ein zum Kunstwerk ausgebautes Protokoll
eines seelsorglichen Gesprachs.“ Manfred Oeming/ Wolfgang Drechsel, Das Buch Hiob - ein
Lehrstiick der Seelsorge? Das Hiobbuch in exegetischer und poimenischer Perspektive, in: Tho-
mas Kriiger | Manfred Oeming/ Konrad Schmid/ Christoph Uehlinger (Hg.), Das Buch Hiob und
seine Interpretationen. Beitrige zum Hiob-Symposium auf dem Monte Verita vom 14.-19. Au-

gust 2005, Ziirich 2007, 422.



Schwienhorst-Schonberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Jjobs 147

Jjob und seinen Freunden kommt. Aus den
Freunden werden Feinde (Jjob 19,22). Am
Ende der Erzdhlung werden sie sogar von
Gott getadelt (Ijob 42,7-9). Was haben sie
falsch gemacht??

1 Klage

Ein erster Fehler der Freunde diirfte darin
bestehen, dass sie Jjobs Klage fiir mafilos
erachten. Letztlich sprechen sie ihm so-
gar das Recht auf Klage ab. In der ersten
Rede des Elifas, des Wortfiihrers der drei
Freunde, klingt dieses Motiv erstmals an.
Er duflert sich verwundert iiber das Aus-
mafd von Jjobs Klage. Ijob, so Elifas, habe
sich bisher als ein erfolgreicher Lehrer
und Seelsorger erwiesen. Doch jetzt, da
es ihn selbst trifft, gerdt er ins Wanken:
,Viele hast du unterwiesen und erschlaff-
te Hande stark gemacht. Den Straucheln-
den halfen deine Reden auf, wankenden
Knien gabst du Halt. Nun kommt es tiber
dich, da gibst du auf, nun fasst es dich, da
bist du verstort® (4,3-5). Elifas bringt hier
eine Erwartungshaltung zum Ausdruck,
die auch heute nicht selten Seelsorgerin-
nen und Seelsorgern, Therapeutinnen und
Therapeuten entgegengebracht wird: dass
nédmlich sie, die anderen Menschen in Le-
benskrisen professionelle Hilfe zukommen
lassen, doch gefilligst in der Lage sein
miissten, ihre eigenen Lebenskrisen pro-
blemlos zu meistern. In der Gestalt Ijobs
wird uns gezeigt, dass dies nicht angenom-
men werden darf. Tatsachlich versteht sich
auch Jjob selbst im Riickblick auf seine ge-
segnete Vergangenheit als ein ,Retter der
Armen und Helfer der Waisen® (29,12-16).
Fremdwahrnehmung (durch Elifas) und

2

Selbstwahrnehmung stimmen in diesem
Punkt iberein. Jjob hat Armen geholfen
und Trauernde getrostet: ,,Ich thronte wie
ein Kénig inmitten der Schar, wie einer, der
Trauernde trostet® (29,25). Jetzt ist er selbst
arm geworden, ein Mann der Schmerzen,
verachtet und verspottet (30,1-10).

Jjobs Klage passt den Freunden nicht.
Mit unterschiedlichen Begriindungen und
Unterstellungen legen sie ihm nahe, sich in
seiner Klage zu mafligen oder sie ganz ein-
zustellen. Eine allzu leidenschaftlich vor-
gebrachte Klage, so Elifas, sei ein Zeichen
von Torheit. Sie verkenne, dass das Leid
zum Wesen des menschlichen Daseins ge-
hore: ,Der Mensch ist zur Mithsal geboren®
(5,7). Sich dagegen aufzulehnen ist ein ver-
gebliches Unterfangen. Es besteht die Ge-
fahr, sich durch Arger selbst zu ruinieren:
»Ruf doch! Ist einer da, der dir Antwort
gibt? An wen von den Heiligen willst du
dich wenden? Fiirwahr, den Toren bringt
der Arger um, den Unerfahrenen tétet die
Leidenschaft® (5,1-2).

Der entscheidende Grund jedoch,
weshalb die Freunde Ijob das Recht auf
Klage absprechen, ist ein anderer. Sie du-
Bern schon sehr frith den Verdacht, Ijob
miisse leiden, weil er Schuld auf sich ge-
laden habe (4,7-8). Er solle in sich gehen,
seine Schuld erkennen und Gott um Ver-
gebung bitten, dann werde er erhort und es
gehe ihm besser als zuvor: ,Wenn du selbst
dein Herz in Ordnung bringst und deine
Hénde zu ihm ausbreitest - wenn Unrecht
klebt an deiner Hand, entfern es, und lass
nicht Schlechtigkeit in deinem Zelte woh-
nen! -, dann kannst du makellos deine Au-
gen erheben, fest stehst du da und brauchst
dich nicht zu fiirchten. Dann wirst du auch
das Ungemach vergessen, du denkst daran

Zur ausfithrlichen Begriindung der hier vertretenen Auslegung des [jobbuches siehe: Ludger

Schwienhorst-Schonberger, Ein Weg durch das Leid. Das Buch Ijob, Freiburg 2007, 2. Aufl. 2010.



148 Schwienhorst-Schonberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Jjobs

wie an Wasser, das verlief* (11,13-16; vgl.
8,5-7).

2 Schuld

Der wohl schwerwiegendste Fehler, den die
Freunde begehen, besteht darin, dass sie
Jjob fiir schuldig erachten (11,6; 22,5-11).
In dieser Hinsicht tduschen sie sich eindeu-
tig. Der allwissende Erzahler sagt, dass Ijob
keinerlei Schuld auf sich geladen habe. Gott
selbst bezeichnet Jjob als seinen Knecht,
»untadelig und rechtschaffen, gottesfiirch-
tig und das Bose meidend® (1,8; 2,3). Auch
in den Gottesreden wird Ijob nicht der
Vorwurf gemacht, er sei schuldig gewor-
den und miisse deshalb leiden. Ijob selbst
beteuert mehrfach seine Unschuld (vgl.
13,13-28; 31). Gott bestreitet das nicht.

Wohl erféhrt Jjob durch die an ihn
gerichteten Reden Gottes eine Zurecht-
weisung. Dadurch wird aber nicht seine
Unschuld in Frage gestellt. In Jjob wird uns
ein Gerechter vor Augen gefiihrt, der lei-
den muss. In diesem Sinne hat die christ-
liche Tradition in ihm eine figura Christi
gesehen.

Die Freunde denken in den engen
Grenzen des Tun-Ergehen-Zusammen-
hangs. Dieser Vorstellung zufolge ergeht
es einem Menschen so, wie er sich verhalt.
Wird jemand von Leid getroffen, ist zu ver-
muten, dass er Boses getan hat. Elifas gibt
Jjob zu bedenken: ,Wer geht ohne Schuld
zugrunde? Wohin ich schaue: Wer Un-
recht pfliigt, wer Unbheil sit, der erntet es
auch” (4,7-8). Gregor der Grof3e (540 - 604
n. Chr.) hat die wohl zutreffende Beobach-
tung gemacht, dass die Freunde nicht bése,
sondern unwissend sind. Sie kennen nicht

die unterschiedlichen Formen des Leids.?
Zu ihrer Entschuldigung kann jedoch an-
gefithrt werden, dass auch Ijob lange in
diesen Kategorien denkt. Er geht lediglich
von einer anderen Voraussetzung aus und
gelangt folglich zu einem anderen Schluss:
Da er leiden muss, obwohl er unschuldig
ist, scheint Gott, der ihm das Leid zufiigt
(6,4; 7,205 16,13), ein Gott des Unrechts zu
sein: ,,Schuldlos wie schuldig bringt er um*
(9,22). Diese Schlussfolgerung konnen die
Freunde aus guten Griinden nicht mittra-
gen. Nach dem Zeugnis der Schrift ist Gott
ein Gott der Gerechtigkeit. So gibt Bildad
seinem Freund Ijob in einer vorwurfsvol-
len Frage zu bedenken: ,Beugt etwa Gott
das Recht, beugt der Allméchtige die Ge-
rechtigkeit?“ (8,3).

3 Schweigen

Ein weiterer Fehler der Freunde scheint in
der Art und Weise zu liegen, wie sie Trost
zu spenden versuchen. Kranke und Trau-
ernde zu trdsten, ist das Kerngeschift der
Seelsorge. Ijob selbst hat es in seinen guten
Tagen ausgeiibt (29,25). Und auch seine
Freunde sind gekommen, um ihn zu tros-
ten (2,11). Es besteht kein Grund, an ihrer
guten Absicht zu zweifeln.

Das Problem der Freunde scheint da-
rin zu liegen, dass sie meinen, durch ihre
trostenden und deutenden Worte Jjob hel-
fen zu konnen. Sie ermutigen ihn, sich im
Gebet an Gott zu wenden. Bildad rit ihm:
~Wenn du mit Eifer Gott suchst, an den All-
michtigen dich flehend wendest, wenn du
rein bist und recht, dann wird er iber dich
wachen, dein Heim herstellen, wie es dir
zusteht. Und war dein Anfang auch gering,

3 Gregor der Groffe, Moralia in Iob, Praefatio V; 12.



Schwienhorst-Schonberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Jjobs 149

dein Ende wird gewaltig grof3* (8,5-7).
Jjob bedarf offensichtlich nicht mehr des
menschlichen Trostes. Zumindest kann er
ihn von seinen Freunden nicht annehmen.
Ihr iiber weite Strecken inhaltlich richtiges
Reden verhilft Tjob zu der Einsicht, dass
darin nicht die Losung seines Problems zu
finden ist. So bewirken die Freunde, dass
sich Jjob im Laufe der Auseinandersetzung
immer starker von ihnen abwendet und
sich am Ende ausschliefSlich auf Gott hin
ausrichtet: ,Doch ich will zum Allméich-
tigen reden, mit Gott zu rechten ist mein
Wunsch® (13,3). Mehrfach fordert er seine
Freunde auf zu schweigen: ,,Dass ihr end-
lich schweigen wolltet, das wiirde Weisheit
fir euch sein® (13,5). Tatsiachlich werden
ihre Reden am Ende zunehmend kiirzer.
Zofar, der in den beiden ersten Redegin-
gen jeweils als letzter geredet hat, kommt
im dritten Redegang gar nicht mehr zu
Wort. Am Ende schweigt auch Ijob. Erst
da, wo Menschen schweigen, kann Gott
sprechen. Johannes Tauler hat diese Ein-
sicht in seiner Weihnachtspredigt tiber die
drei goéttlichen Geburten so formuliert:
»und darum sollst du schweigen! So kann
das Wort dieser Geburt in dich gesprochen
und es in dir vernommen werden. Aber ge-
wisslich, willst du sprechen, so muss Gott
schweigen. Man vermag dem Worte nicht
besser als mit Schweigen und Hoéren zu
dienen.“ Am Ende scheint auch IJjob zu
dieser Einsicht gelangt zu sein: ,Ich lege
meine Hand auf meinen Mund. Einmal
habe ich geredet, ich tue es nicht wieder,
ein zweites Mal, doch nun nicht mehr!*
(Tjob 40,4 f.).

Die Lésung des IJjobproblems besteht
nicht mehr in einem Tun der Menschen.
Damit soll nicht bestritten werden, dass

menschlicher Trost in vielen Situationen
hilfreich und geboten ist. Das wird in der
Heiligen Schrift breit bezeugt. Das Ijob-
buch jedoch macht auf eine Not aufmerk-
sam, die nur von Gott her behoben werden
kann. Die Aufgabe der Seelsorge besteht in
einer derartigen Situation allein darin, sich
dem Wirken Gottes nicht in den Weg zu
stellen. Viele Seelsorgerinnen und Seelsor-
ger mochten in solchen Situationen Trost
spenden. Genau das tun auch die Freun-
de Jjobs. Ihren Trost lehnt Ijob jedoch ab:
»Leidige Troster seid ihr alle!” (16,2). Und
genau das fithrt ihn weiter. So gesehen hel-
fen die Freunde Jjob durchaus, aber offen-
sichtlich anders, als sie es sich vorgestellt
haben. In der Auseinandersetzung mit
ihrem unangemessenen Agieren findet
Jjob seinen Weg, einen Weg, der ihn zur
Schau Gottes (contemplatio Dei) fiihrt.

4 Falsche Seelsorge

Falsche Seelsorge aufgrund mangelnder
Kompetenz scheint ein Problem zu sein,
das es zu allen Zeiten des Gottesvolkes
gegeben hat. Auch Johannes vom Kreuz
(1542-1591 n.Chr.) beklagt sich dariiber,
interessanterweise im Zusammenhang mit
einer Auslegung des Ijobbuches. Im Leid
Jjobs scheinen offensichtlich seelische Pro-
zesse aufzubrechen, mit denen Seelsorger
héufig nicht wirklich vertraut sind.

Im Vorwort seines Werks ,,Aufstieg
auf den Berg Karmel“ geht Johannes vom
Kreuz hart mit fachlich inkompetenten
Seelenfiithrern ins Gericht. Fir ihn stellt
sich eine unmittelbare Entsprechung zum
Verhalten der Freunde Ijobs ein. Mit sei-
nem Werk mochte Johannes sowohl An-

Johannes Tauler, Predigten. Bd. 1. Ubertragen und herausgegeben von Georg Hofmann, Ein-

siedeln-Freiburg i. Br., 2007, 17.



150 Schwienhorst-Schonberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Jjobs

fangern als auch Fortgeschrittenen auf
ihrem Weg zu Gott helfen. Das scheint
ihm um so dringlicher zu sein, da er im-
mer wieder beobachtet, dass Menschen,
die auf ihrem Weg zu Gott in die dunkle
Nacht der Sinne und des Geistes gefiihrt
werden, keine fachkundigen Begleiter fin-
den: ,Denn manche Seelenfithrer behin-
dern solche Menschen eher und schaden
ihnen mebhr als dass sie ihnen auf ihrem
Weg helfen, weil sie von diesen Wegen
weder Licht noch Erfahrung haben, wo-
mit sie den Bauleuten von Babel dhnlich
sind, die, als sie ein passendes Baumaterial
herbeischaffen sollten, etwas ganz anderes
brachten und verwendeten, weil sie die
Sprache nicht verstanden, so dass nichts
zustande kam (Gen 11,7 ff.). Darum ist es
hart und mithsam, wenn ein Mensch in
solchen Zeiten weder sich selbst versteht,
noch jemanden findet, der ihn versteht. Es
konnte namlich sein, dass Gott einen Men-
schen auf einen sehr erhabenen Weg dunk-
ler Kontemplation und Trockenheit fiihrt,
wo dieser meint, verloren zu gehen, und
dass er, wenn er gerade auf diese Weise mit
Dunkelheit und Miihsalen, Bedrangnissen
und Versuchungen erfiillt ist, auf einen

Weiterfiihrende Literatur:

Felix Gradl, Das Buch Jjob (NSK AT),
Stuttgart 2001.

Konrad Schmid, Hiob als biblisches und
antikes Buch. Historische und intellektuel-
le Kontexte seiner Theologie (SBS 219),
Stuttgart 2010.

Ludger Schwienhorst-Schonberger, Ein Weg
durch das Leid. Das Buch Ijob, Freiburg i.
Br. 2007, 22010.

5

trifft, der ihm wie die Troster Ijobs (Ijob
2,111f.) sagt, es handle sich entweder um
Schwermut, Depression oder Veranlagung,
oder es konnte sogar irgendeine verborge-
ne Bosheit von ihm sein, und deshalb habe
Gott ihn verlassen. Und so kommen sie ge-
wohnlich bald zu der Meinung, dass dieser
Mensch wohl sehr bose gewesen sein muss,
da ihm solche Dinge zustoflen.“®

Im Jjobbuch stof3en wir auf das eigen-
artige Phanomen, dass ein Gerechter, also
jemand, der keine Siinde begangen hat,
leidet. Das ist fiir die Freunde Ijobs vollig
unverstandlich. Sie kennen nur das Leid
als Folge menschlicher Schuld. Auch Jo-
hannes kennt ein Leid als Folge mensch-
licher Schuld. Das Leid der dunklen Nacht
ist aber nicht Folge der Siinde, sondern
Folge des Berithrtwerdens durch Gott,
des Getroffenseins vom géttlichen Liebes-
strahl und somit der Beginn eines Weges
der Lauterung. Dieser Weg hat ein Ziel:
die Liebeseinung der Seele mit Gott. Tat-
sachlich wird auch Jjob am Ende zur Schau
Gottes (contemplatio Dei) gefiihrt (42,5).

5 Ein Weg des Sterbens
und der Lauterung

Den Weg, den Johannes vom Kreuz be-
schreibt, ist ein Weg der Liuterung. Es ist
jener ,geistliche Weg", den ein Mensch
geht und zu gehen hat, wenn er zur voll-
kommenen Liebeseinung (union de amor)
mit Gott gelangen will, sofern das in die-
sem Leben moglich ist. Um zur Einung mit
Gott zu gelangen, muss der Mensch alles
Nicht-Gottliche lassen. Diesen Prozess be-
zeichnet Johannes als eine Art von Sterben.
Es vollzieht sich in unterschiedlichen Etap-

Johannes vom Kreuz, Aufstieg auf den Berg Kamel, herausgegeben, iibersetzt und eingeleitet von

Ulrich Dobhan, Elisabeth Hense, Elisabeth Peeters, Freiburg i. Br. 2007, 49 (S prol. 4).



Schwienhorst-Schonberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Jjobs 151

pen. Ausfithrlich und differenziert geht
Johannes darauf ein. Grob unterscheidet er
zwei Phasen: die Lauterung der Sinne und
die Lauterung des Geistes. Die Uberginge
zwischen beiden Phasen sind flielend. Den
gesamten Prozess der Lauterung bezeich-
net Johannes als dunkle Nacht. In dieser
Phase kann der Mensch im Grunde nichts
mehr tun. Der eigentlich Handelnde ist
Gott. Gott handelt, auch wenn der Mensch
es nicht bemerkt. Was der Mensch in dieser
Phase noch tun kann, besteht darin, sich
dem Handeln Gottes nicht zu widersetzen.
Johannes rit, die dunkle Nacht anzuneh-
men, sie geschehen zu lassen, sie aktiv zu
leben. So wird der Mensch immer mehr
von der Gottheit iiberformt: ,,Man kann zu
dieser (Gott)Einung nicht kommen, ohne
umfassend gelautert zu werden, und dieses
Geldutertsein erlangt man nicht, ohne sich
ganz von allem Erschaffenen zu entbl6f3en
und lebendig zu sterben.“

Man kann das Buch IJjob nach dem
von Johannes beschriebenen Weg verste-
hen. In den ersten Versen des Buches wird
ein gottesfiirchtiger und gerechter Mann
vorgestellt. Durch zwei schwere Ungliicks-
falle wird ihm alles genommen: sein Be-
sitz, seine zehn Kinder, seine Gesundheit.
Er gerit in eine dunkle Nacht. Den weitaus
grofiten Raum innerhalb des Buches neh-
men die Klagen Jjobs ein und seine Aus-
einandersetzungen mit den Freunden. Was
die dunkle Nacht bedeutet, kann man an
Jjob ablesen. Ijob hat sich die Schicksals-
schldge nicht ausgesucht. Sie sind ihm von
auflen aufgezwungen worden. Im weiteren
Verlauf der Auseinandersetzung scheint
ihm allerdings klar zu werden, dass ihm im
Grunde keine andere Moglichkeit bleibt,
als das anzunehmen, was ihm widerfahren

6

ist, als das zu lassen, was ihm genommen
wurde. Er selbst nimmt schon recht frith
diesen Prozess als ein Sterben wahr: ,,So
machst du das Hoffen der Menschen zu-
nichte. Du bezwingst ihn fiir immer, so
geht er dahin, du entstellst sein Gesicht
und schickst ihn fort“ (Ijob 14,20).

6 Vom Glauben zum Schauen

Johannes vom Kreuz vergleicht den Weg
der Kontemplation, den Jjob geht, mit dem
Erwachsenwerden eines Menschen. Dies
ist ein natiirlicher Vorgang, der allerdings
nicht ohne Schmerzen verlduft. Es geht um
ein Voranschreiten, um ein Reifen auf dem
Weg der Menschwerdung. Gott nimmt
einen Menschen aus den Windeln heraus,
lasst ihn von den Armen herab und ihn auf
eigenen Fiiflen laufen - so lautet einer der
Vergleiche. An anderer Stelle vergleicht er
die Phase des Ubergangs von der Medita-
tion zur Kontemplation mit jener Phase, in
der ein Saugling oder Kleinkind abgestillt
wird: ,Wenn sich ein Mensch entschlossen
dem Dienste Gottes zuwendet, zieht ihn
Gott fiir gewohnlich allméhlich im Geist
auf und verwohnt ihn, wie es eine liebe-
volle Mutter mit einem zarten Kind macht.
Sie wirmt es an ihrer zarten Brust, zieht es
mit kostlicher Milch und leichten, siiflen
Speisen auf, tragt es auf dem Arm und ver-
wohnt es. In dem Mafie aber, wie es grofier
wird, hort die Mutter nach und nach auf,
es zu verwohnen, verbirgt ihre zarte Liebe
und bestreicht ihre siifle Brust mit bitterem
Aloesaft. Sie lasst es von ihren Armen he-
rab und stellt es auf die eigenen Fiifie. Es
soll die Eigenheiten eines Kindes verlieren
und sich grofleren, wesentlichen Dingen

Johannes vom Kreuz, Die Dunkle Nacht, herausgegeben, iibersetzt und eingeleitet von Ulrich

Dobhan, Elisabeth Hense, Elisabeth Peeters, Freiburg i. Br. 2007, 201 (2 N 25,4).



152 Schwienhorst-Schonberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Jjobs

hingeben.”” In Bezug auf den geistlichen
Weg heifit dies, dass Gott den Anfinger
in der Regel mit Wohlgeschmack und mit
Wohlgefiithlen (gustos) versorgt. Johannes
beschreibt nun diese Phase relativ breit,
obwohl sie in seinem Gedicht, das aus-
zulegen er mit seinem Werk beabsichtigt,
gar nicht vorkommt. Er geht ausfiihrlich
darauf ein, um zu zeigen, dass selbst die-
se anfangliche Phase gottlicher Wonnen,
wenn man genau hinschaut, doch nicht so
storungsfrei verlduft, wie es, rein duflerlich
gesehen, den Anschein haben mag. So zeigt
Johannes, dass die nun folgende Phase der
Kontemplation, die mit dem Einstieg in
die dunkle Nacht beginnt, sich gleichsam
aus den Unzuldnglichkeiten und Aporien,
den nicht zu behebenden Stérungen der
vorangehenden Phase, ergibt. Mit anderen
Worten: Der nun anstehende Schritt ist in
gewisser Weise notwendig, wenn nicht Sta-
gnation eintreten soll. Es beginnt der Pro-
zess der Reifung. So gelangt der Mensch
in jene Phase der dunklen Nacht, auf die
Johannes ausfiihrlich eingeht.

Im Jjobbuch finden sich keine ver-
gleichbaren Reflexionen tiber den spiri-
tuellen Weg. Wohl jedoch wird hier die
Geschichte eines Menschen erzahlt, die
im Sinne des von Johannes beschriebenen
Weges verstanden werden kann. Da ist zu-
néchst der Ausgangspunkt der Erzdhlung:
Jjob wird vorgestellt als ein gottesfiirchti-
ger und gerechter Mann. Entsprechend der
alttestamentlichen Vorstellung vom Zu-
sammenhang von Tun und Ergehen eines
Menschen geht es ihm gut. Er ist ein von
Gott mit einer groflen Familie, mit Reich-
tum und Gesundheit gesegneter Mann.
Und er ist fromm. Regelmaflig bringt er
Brandopfer fiir die moglichen Siinden

7 Ebd., 32f (1N 1,2).
8 Ebd., 31-61 (1 N 1-8).

seiner Kinder dar. Man konnte diesen Zu-
stand vergleichen mit dem der Anfinger
auf dem geistlichen Weg nach Johannes
vom Kreuz.® Diese werden von Gott mit
Wohlstand und Wobhlgefiihlen versorgt.
Sie erfahren die Nahe und Zuwendung
Gottes. Im spateren Riickblick beschreibt
Jjob diese Phase als eine Zeit, ,,da Gottes
Freundschaft tiber meinem Zelte stand, als
der Allmichtige noch mit mir war® (Jjob
29,4-5).

Interessanterweise duflert ausgerech-
net der Satan den Verdacht, Ijobs From-
migkeit sei in diesem Zustand noch un-
ausgereift, Jjob fiirchte Gott, weil er einen
Vorteil davon habe: ,, Aber streck nur deine
Hand gegen ihn aus, und rithr an all das,
was ihm gehort; wahrhaftig, er wird dir ins
Angesicht fluchen® (Tjob 1,11).

Obwohl Ijob gerecht ist, wird er in
schwerstes Leid gestiirzt. Kann ein Gott,
der das zuldsst, noch als gerecht bezeichnet
werden? In der mit dieser Frage angespro-
chenen Thematik sehen viele das zentrale
Thema des Buches: Die Frage nach der
Gerechtigkeit oder Rechtfertigung Gottes
angesichts des unschuldigen Leidens in
der Welt. Das Jjobbuch fithrt uns in diese
Thematik hinein und gibt, so sagen viele,
letztlich keine befriedigende Antwort.

Johannes vom Kreuz sieht das anders,
und der Verlauf der Erzdhlung gibt ihm
recht. Er schreibt: ,,So bestand auch die
Vorbereitung, die Gott Jjob zuteil werden
liel, um mit ihm zu sprechen, nicht in je-
nen Wonnen und Herrlichkeiten, die er,
wie Jjob dort selbst berichtet (Ijob 1,1-8),
bei seinem Gott zu haben pflegte, sondern
darin, dass er ihn entblof3t auf einen Mist-
haufen setzte, verlassen und sogar verfolgt
von seinen Freunden, voller Angst und



Schwienhorst-Schonberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Jjobs 153

Bitterkeit, auf einem von Wiirmern {iber-
saten Boden (Ijob 29 und 30). Erst dann
wiirdigte sich der, der den Armen aus dem
Staub emporhebt (Ps 113,7), Gott der Al-
lerhochste, herabzusteigen und von An-
gesicht zu Angesicht mit Jjob zu sprechen
und ihm die tiefen, grofartigen Hohen sei-
ner Weisheit zu erschlieflen, was er zuvor,
in der Zeit, als es ihm gut erging, nie getan
hatte (Ijob 38-42).“ Tatsachlich trifft dies
am Ende der Erzdhlung ein. Ijob wird vom
Glauben zum Schauen gefiihrt (42,1-6).
So wichtig der Glaube an Gott ist, er
ist nicht das Letzte, was uns die Heilige
Schrift zu bieten hat. Viele Menschen sind
aufihrem Weg zu Gott schon weiter, als ge-
wohnlich angenommen wird. Nicht weni-
ge befinden sich an einer sensiblen Stelle
des Ubergangs. In der Seelsorge wird dies
oft nicht erkannt. Hier scheint die Mei-
nung vorzuherrschen, jede Glaubenskrise
sei dahingehend zu iberwinden, dass der-
jenige, der in die Krise gerit, ,irgendwie®
wieder in den Glauben hineinfinden méoge.
Gott schauen zu wollen ist das in-
nerste Verlangen der menschlichen Seele.
»Wann darf ich kommen und Gottes Ant-
litz schauen?* fragt voller Sehnsucht der
Beter der Psalmen (Ps 42,3; vgl. Mt 5,8).
Dieses innerste Verlangen der Seele wird
gewohnlich durch allerlei Wiinsche und
Erfahrungen verdeckt. Sind diese Wiinsche
aber nicht mehr zu erfiillen, bricht alles,
was zuvor als ,wahr“ und wichtig erkannt
wurde, allmahlich oder plotzlich in sich

° Ebd.,, 78 (1 N 12,3).
10

Gebetes, Miinsterschwarzach 2010, 128.

zusammen. Dann erst kann die urspriing-
liche Sehnsucht der Seele wieder erklingen.
Bisweilen bricht sie auch eruptiv und un-
geordnet hervor. Letzteres war bei Ijob der
Fall. Die Freunde wollen Ijob beruhigen
und ihn in die alten, vertrauten Bahnen
lenken: ,Ist deine Gottesfurcht nicht dei-
ne Zuversicht, deine Hoffnung nicht die
Unschuld deines Lebenswandels?“ (4,6).
Sie versuchen, Ijobs Glaubenskrise auf der
Ebene des Glaubens zu beheben und ihm
die Dinge theologisch zurechtzulegen.
Doch Tjob spiirt intuitiv, dass er auf dieser
Ebene nicht weiterkommt, dass es auf die-
ser Ebene keine (Er-)Losung gibt. Er gibt
der inneren Dynamik seines Verlangens
nach und wird auf eine neue Ebene geho-
ben: vom Glauben zum Schauen. Er ist den
Weg gegangen, den der Glaube weist, und
wurde dabei Uiberreich beschenkt (42,10-
16). Bei ihm hat sich die Einsicht bestitigt:
»Die von jedermann benétigte Heilung
ist die Kontemplation, die allein zur Ver-
wandlung fithrt.“!

Der Autor: Univ.-Prof. Dr. Ludger Schwien-
horst-Schonberger ist Vorstand des Instituts
fiir Alttestamentliche Bibelwissenschaft an
der Katholisch-Theologischen Fakultdit der
Universitit Wien. Verdffentlichungen u.a.
Kommentar zum Buch Kohelet (HThK AT),
Freiburg i. Br. 2004; Studien zum Alten Tes-
tament und seiner Hermeneutik (SBAB 40),
Stuttgart 2005; Ein Weg durch das Leid. Das
Buch Ijob, Freiburg i. Br. 2007, 22010.

Thomas Keating, Das Gebet der Sammlung. Einfithrung und Begleitung des kontemplativen



