
146 ThPQ 159 2011) 146—1553

Ludger Schwienhorst-Schönberger

Seelsorger n Fxtremsıtuationen
Die reunde Jobs

v Wenn In diesem Heft der Zeitschrift von Seelsorge In Extremsituationen
die ede seın soll,; annn annn eın Beıitrag ber das Buch Hob nicht fehlen
Schwienhorst-Schönberger, Professor für es Testament un: ausgewleSse-
Ner Kenner des Hobbuches, zeigt zunächst anhand der Art, WI1e die Freunde
mıt dem Leidgeprüften umgehen, WI1e leicht ‚Tröster‘ In olchen Situationen
überfordert seın können un: gravierende Fehler machen. Diesem negatı-
ven Beispiel stellt anschliefsend jedoch den beeindruckenden Versuch
gegenüber, das Leiden des Hjob 1M Anschluss Johannes Vo Kreuz als
einen Weg ott deuten (Redaktion)

seInem Unglück. S1e machen sich auf,Das Buch HJob kann als ein „Lehrstück
der Seelsorge” verstanden werden;, mehr ihren Freund rösten JO 2,11) ach
och als ein Lehrstück der Seelsorge In siebentägigem gemeinsamen Schweigen
Extremsituationen HJob, der Protagonist Ööffnet HJob seiInen und und bricht In eine
des Buches, wird innerhalb kürzester eit age aUs, Cle innerhalb des en Testa-
VO  b schweren Unglücksschlägen heimge- ihresgleichen sucht. Im Anschluss
sucht Er verliert seiInen Besıtz cdaran entwickelt sich e1in espräc. ZW1-
und SseINe Dienerschaft. Seine zehn Kın- schen HJob und seinen Freunden. Wle Cle
der sterben eiINnes plötzlichen, gewaltsamen Reden eulillic. erkennen geben, han-
es und SCHLHEISLIC wird CI selbst mıt delt CS sich bel den Freunden theolo-
schwerem Aussatz geschlagen. Bel einer gisSC gebildete ersonen. Beobachtet Ian

derartigen traumatischen Erschütterung näherhin den Gesprächsverlauf, ze1igt
wuürden ach uUuNnscIeEeNI heutigen Verständ- sich, dass S1e zumindest Beginn des
N1s geschulte ersonen der Notfallseel- Gesprächs Einfühlungsvermögen SOWI1eE

ihre anbileten. In einem Fall eine geWISSE Ompetenz In seelsorglicher
WwI1Ie HJob ware vermutlich e1in Helfer allein Gesprächsführung erkennen lassen. Um
überiordert. Tatsächlic. wird HJob mensch- überraschender ist, Cdass CS 1M welteren (Je-
1C. zuteil: Dreıi Freunde hören VOoO  b sprächsverlauf ZUFK Entfremdung zwischen

So 1n€e Formulierung VO  3 Manfred Veming: „Nach melner Sicht 1st Cdas Hiobbuch selner AIl-
7611 Anlage nach eın Lehrstück der ‚Seelsorge. ESs 1st eın zu Kunstwerk ausgebautes Protokall
eiInNnes seelsorglichen Gesprächs.” Manfred Oeming/ Wolfgang Drechsel, [Das Buch 103 eın
Lehrstück der Seelsorge? [Das Hiobbuch ın exegetischer Uun: poimenischer Perspektive, 1N: Tho-
FITGN Krüger/ Manfred Oeming / Konrad Schmid / Christoph Uehlinger (Ho.) [Das Buch 103 Uun:
se1INe Interpretationen. eıtrage zu Hiob-Symposium auf dem ONTe Verita VOo AÄu-
gust 2005, Zürich 2007, 427

146 ThPQ 159 (2011) 146–153

Ludger Schwienhorst-Schönberger

Seelsorger in Extremsituationen: 
Die Freunde Ijobs

◆ Wenn in diesem Heft  der Zeitschrift  von Seelsorge in Extremsituationen 

die Rede sein soll, dann kann ein Beitrag über das Buch Ijob nicht fehlen. L. 

Schwienhorst-Schönberger, Professor für Altes Testament und ausgewiese-

ner Kenner des Ijobbuches, zeigt zunächst anhand der Art, wie die Freunde 

mit dem Leidgeprüft en umgehen, wie leicht ‚Tröster‘ in solchen Situationen 

überfordert sein können und gravierende Fehler machen. Diesem negati-

ven Beispiel stellt er anschließend jedoch den beeindruckenden Versuch 

gegenüber, das Leiden des Ijob im Anschluss an Johannes vom Kreuz als 

einen Weg zu Gott zu deuten. (Redaktion)

Das Buch Ijob kann als ein „Lehrstück 

der Seelsorge“ verstanden werden,1 mehr 

noch: als ein Lehrstück der Seelsorge in 

Extremsituationen. Ijob, der Protagonist 

des Buches, wird innerhalb kürzester Zeit 

von schweren Unglücksschlägen heimge-

sucht. Er verliert seinen gesamten Besitz 

und seine Dienerschaft. Seine zehn Kin-

der sterben eines plötzlichen, gewaltsamen 

Todes und schließlich wird er selbst mit 

schwerem Aussatz geschlagen. Bei einer 

derartigen traumatischen Erschütterung 

würden nach unserem heutigen Verständ-

nis geschulte Personen der Notfallseel-

sorge ihre Hilfe anbieten. In einem Fall 

wie Ijob wäre vermutlich ein Helfer allein 

überfordert. Tatsächlich wird Ijob mensch-

liche Hilfe zuteil: Drei Freunde hören von 

1 So eine Formulierung von Manfred Oeming: „Nach meiner Sicht ist das Hiobbuch seiner gan-
zen Anlage nach ein Lehrstück der ,Seelsorge‘. Es ist ein zum Kunstwerk ausgebautes Protokoll 
eines seelsorglichen Gesprächs.“ Manfred Oeming / Wolfgang Drechsel, Das Buch Hiob – ein 
Lehrstück der Seelsorge? Das Hiobbuch in exegetischer und poimenischer Perspektive, in: Th o-
mas Krüger / Manfred Oeming / Konrad Schmid / Christoph Uehlinger (Hg.), Das Buch Hiob und 
seine Interpretationen. Beiträge zum Hiob-Symposium auf dem Monte Verità vom 14. – 19. Au-
gust 2005, Zürich 2007, 422.

seinem Unglück. Sie machen sich auf, um 

ihren Freund zu trösten (Ijob 2,11). Nach 

siebentägigem gemeinsamen Schweigen 

öffnet Ijob seinen Mund und bricht in eine 

Klage aus, die innerhalb des Alten Testa-

ments ihresgleichen sucht. Im Anschluss 

daran entwickelt sich ein Gespräch zwi-

schen Ijob und seinen Freunden. Wie die 

Reden deutlich zu erkennen geben, han-

delt es sich bei den Freunden um theolo-

gisch gebildete Personen. Beobachtet man 

näherhin den Gesprächsverlauf, so zeigt 

sich, dass sie – zumindest zu Beginn des 

Gesprächs – Einfühlungsvermögen sowie 

eine gewisse Kompetenz in seelsorglicher 

Gesprächsführung erkennen lassen. Um so 

überraschender ist, dass es im weiteren Ge-

sprächsverlauf zur Entfremdung zwischen 



Schwienhorst-Schönberger Seelsorger ın Bxtremsituationen: e Freunde ljobs 147

1HJob und seinen Freunden kommt. Aus den Selbstwahrnehmung Uımmen In diesem
Freunden werden Feinde JO AÄAm Punkt überein. 1HJob hat Armen geholfen
Ende der Erzählung werden S1e VO  b und Trauernde getroöstet: „Ich thronte WwI1Ie
(jott getade Jo —' Was en S1E e1in Ön1g iInmıLien der C  ar, WwI1Ie einer, der
falsch gemacht?“ Trauernde röstet“ 29,25) [AVA ist selbst

AL  3 geworden, e1in Mann der Schmerzen,
verachtet und verspolttet (30, 10)

lage Jobs age den Freunden nicht
Mıt unterschiedlichen Begründungen und

Eın erstier Fehler der Freunde dürfte darın Unterstellungen egen S1€ ihm nahe, sich In
bestehen, Cdass S1E Jobs age für ma{fßlos SseiINer age mäfßigen oder S1E Sanz e1InN-

zustellen. 1ne Zzu eidenschaftlich VOÖI -erachten. Letztlich sprechen S1E ıhm
gal Clas Recht auf age aD In der ersten gebrachte age, Elifas, Se1 ein Zeichen
Rede des Elifas, des Wortführers der drei VO  b Torheit. S1ie verkenne, Cdass Clas Leid
Freunde, klingt dileses Motiv erstmals ZU. esen des menschlichen Daseins SC
Er aAufßert sich verwundert ber das Aus- höre: „Der Mensch ist ZUFK Mühsal geboren‘

(5,7) Sich dagegen auiIzulehnen ist ein VOCI-ma{ß VOoO  b Jobs age Hob, Elifas, habe
sich bisher als e1in erfolgreicher Lehrer gebliches Unterfangen. Es besteht Cdie (Je-
und Seelsorger erwıiesen. och Jetzt, cla fahr, sich Urc. Ärger selbst rulmleren
CS ihn selbst rifft, geral 1Ins Wanken: „Ruf OC Ist einer da, der Cr Antwort
‚Viele hast du unterwliesen und erschlaff- g1 An Welnn VO  b den eiligen willst du

äande stark emacht. Den Straucheln- Cdich wenden? Fürwahr, den Toren bringt
den halfen deine Reden auf, wankenden der Ärger den Unerfahrenen ote Cle
N1ıen gabs du alt Nun kommt CS ber Leidenschaft“ 1-2)
dich, cla giDs du auf, 1U  b fasst CS dich, cla Der entscheidende TUunNn: jedoch,
bist du verstört“ 3-5) Elifas bringt hier weshalb Cle Freunde 1HJob Clas Recht auf
eine Erwartungshaltung ZU. USdrucK, age absprechen, ist e1in anderer. S1le AaUuU-
Cle auch heute nicht selten Seelsorgerin- ern schon sehr früh den Verdacht, HJob
Hen und Seelsorgern, Therapeutinnen und MUSSE leiden, weil Schuld auf sich SC
Therapeuten entgegengebracht WIrcd: dass en habe 7-8) Er SO In sich gehen,
nämlich S16e, Cle anderen Menschen In Le- SseINe Schuld erkennen und (jott Ver-
benskrisen professionelle zukommen gebung bitten, dann werde erhört und C4

lassen, doch gefälligst In der Lage sein gehe ıhm besser als „Wenn du selbst
mussten, ihre eigenen Lebenskrisen PIO- dein Herz In Ordnung bringst und deine

Hände iıhm ausbreitest WEnnn Unrechtblemlos mMelstern. In der Gestalt JOoDs
wird uns gezelgt, dass Cles nicht ANSCHOÖM- deiner Hand, entfern CS, und lass
IHNenNn werden darf. Tatsächlic versteht sich nicht Schlechtigkeit ıIn deinem woh-
auch HJob selbst 1M Rückblick auf seiIne SC nen! dann kannst du mMakellos deine AÄu-
segnelte Vergangenheit als e1in ‚Retter der SCH erheben, fest stehst du cla und brauchst
Armen und Helfier der Waisen“ ‚„12-1 Cdich nicht fürchten. Dann wIırst du auch
Fremdwahrnehmung (durch Elifas) und Clas ngemac VEISCSSCHL, du denkst daran

/fur ausführlichen Begründung der hier vertreflfenen Auslegung des Hjobbuches siehe: Ludger
Schwienhorst-Schönberger, Eın Weg durch Cdas Leid [)as Buch Ijob, Freiburg 2007, Aufl 2010

147

2 Zur ausführlichen Begründung der hier vertretenen Auslegung des Ijobbuches siehe: Ludger 
Schwienhorst-Schönberger, Ein Weg durch das Leid. Das Buch Ijob, Freiburg 2007, 2. Aufl . 2010.

Schwienhorst-Schönberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Ijobs

Ijob und seinen Freunden kommt. Aus den 

Freunden werden Feinde (Ijob 19,22). Am 

Ende der Erzählung werden sie sogar von 

Gott getadelt (Ijob 42,7–9). Was haben sie 

falsch gemacht?2 

1 Klage

Ein erster Fehler der Freunde dürfte darin 

bestehen, dass sie Ijobs Klage für maßlos 

erachten. Letztlich sprechen sie ihm so-

gar das Recht auf Klage ab. In der ersten 

Rede des Elifas, des Wortführers der drei 

Freunde, klingt dieses Motiv erstmals an. 

Er äußert sich verwundert über das Aus-

maß von Ijobs Klage. Ijob, so Elifas, habe 

sich bisher als ein erfolgreicher Lehrer 

und Seelsorger erwiesen. Doch jetzt, da 

es ihn selbst trifft, gerät er ins Wanken: 

„Viele hast du unterwiesen und erschlaff-

te Hände stark gemacht. Den Straucheln-

den halfen deine Reden auf, wankenden 

Knien gabst du Halt. Nun kommt es über 

dich, da gibst du auf, nun fasst es dich, da 

bist du verstört“ (4,3–5). Elifas bringt hier 

eine Erwartungshaltung zum Ausdruck, 

die auch heute nicht selten Seelsorgerin-

nen und Seelsorgern, Therapeutinnen und 

Therapeuten entgegengebracht wird: dass 

nämlich sie, die anderen Menschen in Le-

benskrisen professionelle Hilfe zukommen 

lassen, doch gefälligst in der Lage sein 

müssten, ihre eigenen Lebenskrisen pro-

blemlos zu meistern. In der Gestalt Ijobs 

wird uns gezeigt, dass dies nicht angenom-

men werden darf. Tatsächlich versteht sich 

auch Ijob selbst im Rückblick auf seine ge-

segnete Vergangenheit als ein „Retter der 

Armen und Helfer der Waisen“ (29,12–16). 

Fremdwahrnehmung (durch Elifas) und 

Selbstwahrnehmung stimmen in diesem 

Punkt überein. Ijob hat Armen geholfen 

und Trauernde getröstet: „Ich thronte wie 

ein König inmitten der Schar, wie einer, der 

Trauernde tröstet“ (29,25). Jetzt ist er selbst 

arm geworden, ein Mann der Schmerzen, 

verachtet und verspottet (30,1–10).

Ijobs Klage passt den Freunden nicht. 

Mit unterschiedlichen Begründungen und 

Unterstellungen legen sie ihm nahe, sich in 

seiner Klage zu mäßigen oder sie ganz ein-

zustellen. Eine allzu leidenschaftlich vor-

gebrachte Klage, so Elifas, sei ein Zeichen 

von Torheit. Sie verkenne, dass das Leid 

zum Wesen des menschlichen Daseins ge-

höre: „Der Mensch ist zur Mühsal geboren“ 

(5,7). Sich dagegen aufzulehnen ist ein ver-

gebliches Unterfangen. Es besteht die Ge-

fahr, sich durch Ärger selbst zu ruinieren: 

„Ruf doch! Ist einer da, der dir Antwort 

gibt? An wen von den Heiligen willst du 

dich wenden? Fürwahr, den Toren bringt 

der Ärger um, den Unerfahrenen tötet die 

Leidenschaft“ (5,1–2).

Der entscheidende Grund jedoch, 

weshalb die Freunde Ijob das Recht auf 

Klage absprechen, ist ein anderer. Sie äu-

ßern schon sehr früh den Verdacht, Ijob 

müsse leiden, weil er Schuld auf sich ge-

laden habe (4,7–8). Er solle in sich gehen, 

seine Schuld erkennen und Gott um Ver-

gebung bitten, dann werde er erhört und es 

gehe ihm besser als zuvor: „Wenn du selbst 

dein Herz in Ordnung bringst und deine 

Hände zu ihm ausbreitest – wenn Unrecht 

klebt an deiner Hand, entfern es, und lass 

nicht Schlechtigkeit in deinem Zelte woh-

nen! –, dann kannst du makellos deine Au-

gen erheben, fest stehst du da und brauchst 

dich nicht zu fürchten. Dann wirst du auch 

das Ungemach vergessen, du denkst daran 



145 Schwienhorst-Schönberger Seelsorger ın Bxtremsituationen: e Freunde ljobs

Cle unterschiedlichen Formen des Leids.?WwI1Ie Wasser, Clas verlief”“ (11,13—-16; vgl
8,5—7) Zu ihrer Entschuldigung kann jedoch

eführt werden, dass auch HJob ange In
diesen Kategorien en Er geht lediglich

Schuld VO  b einer anderen Voraussetzung AaUS$S und
elangt olglic. einem anderen chluss

Der ohl schwerwiegendste Fehler, den Cie Da leiden INUSS, obwohl unschuldig
ist, scheint Gott, der ıhm Clas Leid zufügtFreunde begehen, besteht darıin, Cdass S1Ee

HJob für schuldig erachten (11,6; 22,5-11) (6,4; /,2U; ein (jott des Unrechts
In Cdieser Hinsicht täuschen S1E sich eindeu- SEe1IN: „Schuldlos WwI1Ie schuldig bringt um  C6
t1g. Der allwissende Yzahler Ssagl, dass HJob 1ese Schlussfolgerung können Cle
keinerlei Schuld auf sich eladen habe (zott Freunde AaUs Grüunden nicht mıiıttra-
selbst bezeichnet HJob als seiInNnen Knecht, SCH ach dem Zeugnis der chrift ist (jott
„untadelig und rechtschaffen, gottesfürch- e1in (jott der Gerechtigkeit. So gibt Bildad
t1g und Clas OSse meidend” (1,8; 2,3) Auch seInem Freund 1HJob In einer vorwurf{(svol-
In den (ottesreden wird HJob nicht der len Frage edenken „Beugt etwa (jott

Clas Recht, eug der Allmächtige Cle (Je-Vorwurf gemacht, Sel schuldig ‚WOTL-
den und MUSSE deshalb leiden. HJob selbst rechtigkeit?” (8,3)
beteuert mehrlac. SseiINne NSCHAU. (vgl.
13,15-28; 31) (zott bestreitet Clas nicht.

Wohl rfährt HJob Urc. Cle ihn Schweigen
gerichteten Reden (,ottes eine Zurecht-
welsung. Dadurch wird aber nicht seiIne Eın welterer Fehler der Freunde scheint In
NSCHU. In Frage gestellt. In HJob wird uns der Art und e1se liegen, WwI1Ie S1€ TIrost
e1in Gerechter VOTLF ugen eführt, der lei- penden versuchen. Kranke und Tau-
den I1 USS In diesem Sinne hat Cle christ- ernde trösten, ist Clas Kerngeschäft der
1C. Tradition In ihm eine figura Christi Seelsorge. 1HJob selbst hat C4 In seinen
esehen. agen ausgeübt 29,25) Und auch SseiINne

DIe Freunde denken In den Freunde sind gekommen, ihn tros-
(srenzen des Tun-Ergehen-Zusammen- ten (2,1 Es besteht kein un ihrer
angs. 1eser Vorstellung zufolge ergeht Absicht zweifteln.
CS einem Menschen 5 WwI1Ie sich verhält. Das Problem der Freunde scheint Cla-
Wird jemand VO  b Leid getroffen, ist VOCI- rın liegen, dass S1E meıınen, Urc ihre

Cdass CI OSEes hat Elifas gibt tröstenden und deutenden Oorlte HJob hel-
1HJob edenken: „Wer geht ohne Schuld fen können. S1le ermutigen ihn, sich 1M
zugrunde® Wohin ich schaue: Wer Un- (Jott wenden. Bildad rat iıhm

„Wenn du mıt Eifer (jott suchst, den All-recht pflügt, Wel Unheil sat, der erntet CS

auch” 7-8) Gregor der IO 540 604 mächtigen Cdich flehend wendest, Wenn du
Chr.) hat Cle ohl zutlreilfiende Beobach- rein bist und recht, dann wird ber Cdich

Lung gemacht, dass Cle Freunde nicht böse, wachen, dein He1ım herstellen, WwI1Ie CS Cr
sondern unwissend Sind. S1e kennen nicht zusteht. Und War dein Anfang auch ger1ng,

Gregor der Große, Moralia 1n lob, Praefatio V,

148

3 Gregor der Große, Moralia in Iob, Praefatio V, 12.

Schwienhorst-Schönberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Ijobs

wie an Wasser, das verlief “ (11,13–16; vgl. 

8,5–7).

2 Schuld

Der wohl schwerwiegendste Fehler, den die 

Freunde begehen, besteht darin, dass sie 

Ijob für schuldig erachten (11,6; 22,5–11). 

In dieser Hinsicht täuschen sie sich eindeu-

tig. Der allwissende Erzähler sagt, dass Ijob 

keinerlei Schuld auf sich geladen habe. Gott 

selbst bezeichnet Ijob als seinen Knecht, 

„untadelig und rechtschaffen, gottesfürch-

tig und das Böse meidend“ (1,8; 2,3). Auch 

in den Gottesreden wird Ijob nicht der 

Vorwurf gemacht, er sei schuldig gewor-

den und müsse deshalb leiden. Ijob selbst 

beteuert mehrfach seine Unschuld (vgl. 

13,13–28; 31). Gott bestreitet das nicht.

Wohl erfährt Ijob durch die an ihn 

gerichteten Reden Gottes eine Zurecht-

weisung. Dadurch wird aber nicht seine 

Unschuld in Frage gestellt. In Ijob wird uns 

ein Gerechter vor Augen geführt, der lei-

den muss. In diesem Sinne hat die christ-

liche Tradition in ihm eine figura Christi 

gesehen.

Die Freunde denken in den engen 

Grenzen des Tun-Ergehen-Zusammen-

hangs. Dieser Vorstellung zufolge ergeht 

es einem Menschen so, wie er sich verhält. 

Wird jemand von Leid getroffen, ist zu ver-

muten, dass er Böses getan hat. Elifas gibt 

Ijob zu bedenken: „Wer geht ohne Schuld 

zugrunde? Wohin ich schaue: Wer Un-

recht pflügt, wer Unheil sät, der erntet es 

auch“ (4,7–8). Gregor der Große (540 – 604 

n. Chr.) hat die wohl zutreffende Beobach-

tung gemacht, dass die Freunde nicht böse, 

sondern unwissend sind. Sie kennen nicht 

die unterschiedlichen Formen des Leids.3 

Zu ihrer Entschuldigung kann jedoch an-

geführt werden, dass auch Ijob lange in 

diesen Kategorien denkt. Er geht lediglich 

von einer anderen Voraussetzung aus und 

gelangt folglich zu einem anderen Schluss: 

Da er leiden muss, obwohl er unschuldig 

ist, scheint Gott, der ihm das Leid zufügt 

(6,4; 7,20; 16,13), ein Gott des Unrechts zu 

sein: „Schuldlos wie schuldig bringt er um“ 

(9,22). Diese Schlussfolgerung können die 

Freunde aus guten Gründen nicht mittra-

gen. Nach dem Zeugnis der Schrift ist Gott 

ein Gott der Gerechtigkeit. So gibt Bildad 

seinem Freund Ijob in einer vorwurfsvol-

len Frage zu bedenken: „Beugt etwa Gott 

das Recht, beugt der Allmächtige die Ge-

rechtigkeit?“ (8,3).

3 Schweigen

Ein weiterer Fehler der Freunde scheint in 

der Art und Weise zu liegen, wie sie Trost 

zu spenden versuchen. Kranke und Trau-

ernde zu trösten, ist das Kerngeschäft der 

Seelsorge. Ijob selbst hat es in seinen guten 

Tagen ausgeübt (29,25). Und auch seine 

Freunde sind gekommen, um ihn zu trös-

ten (2,11). Es besteht kein Grund, an ihrer 

guten Absicht zu zweifeln.

Das Problem der Freunde scheint da-

rin zu liegen, dass sie meinen, durch ihre 

tröstenden und deutenden Worte Ijob hel-

fen zu können. Sie ermutigen ihn, sich im 

Gebet an Gott zu wenden. Bildad rät ihm: 

„Wenn du mit Eifer Gott suchst, an den All-

mächtigen dich flehend wendest, wenn du 

rein bist und recht, dann wird er über dich 

wachen, dein Heim herstellen, wie es dir 

zusteht. Und war dein Anfang auch gering, 



Schwienhorst-Schönberger Seelsorger ın Bxtremsituationen: e Freunde ljobs 149

menschlicher Irost In vielen Situationendein Ende wird gewaltig ß<z 5-7)
1HJob offensichtlich nicht mehr des hilfreich und eboten ist. Das wird In der
menschlichen TIrostes. Zumindest kann eiligen chrift breit bezeugt Das HOob-
ihn VO  b seinen Freunden nicht annehmen. buch jedoch macht auf eine Not uf{merk-
Ihr ber welılte Strecken inhaltlich richtiges Sa1ll, die 1Ur VO  b (jott her behoben werden
Reden verhilft HJob der Einsicht, dass kann. DIe Aufgabe der Seelsorge besteht In
darın nicht Cle Lösung SEeINES TODIeMS einer derartigen Situation allein darin, sich
finden Ist. So bewirken Cle Freunde, dass dem Wirken (,ottes nicht In den Weg
sich 1HJob 1M Laufe der Auseinandersetzung tellen Viele Seelsorgerinnen und eelsor-
immer stärker VO  b ihnen abwendet und SCcCI möchten In olchen Situationen TIrost
sich Ende ausschliefßlic. auf (jott hın penden (jenau Clas tun auch Cle Teun-
ausrichtet: „Doch ich ll ZU. Allmäch- de Jobs Ihren Irost 1HJob jedoch ab-
tigen reden, mıt (jott rechten ist meın „Leidige Iröster se1d ihr lTe!“ Und
Wunsch“ ehrliac. ordert CI SseiINne Clas ihn welter. So esehen hel-
Freunde auf schweigen: „Dass ihr end- fen Cle Freunde 1HJob durchaus, aber Ollen-
ich schweigen wolltet, das wuürde Weisheit sichtlich anders, als S1€ C4 sich vorgestellt
für euch sSein Tatsächlic. werden en In der Auseinandersetzung mıt
ihre Reden Ende zunehmend kürzer. ihrem UNANSCINCSSCHECHN Agleren findet
Olar, der In den beiden ersten Redegän- HOob seinen Weg, einen Weg, der ihn ZUFK

SCH Jjeweils als etzter eredet hat, kommt au (,ottes (contemplatio ei)
1M dritten edegang Sarl nicht mehr
Wort. AÄAm Ende schweigt auch HJob rst
da, Menschen schweigen, kann (jott alsche Seelsorge
sprechen. Johannes Tauler hat diese E1IN-
sicht In SseiINer Weihnachtspredigt ber Cle alsche Seelsorge aufgrun mangelnder
drei göttlichen (Geburten formuliert: Ompetenz scheint e1in Problem se1nN,
„Und darum sollst du schweigen! SO kann Clas CS en Zeiten des Gottesvolkes
Clas Wort dieser Geburt In Cdich gesprochen egeben hat Auch Johannes VOoO Kreuz
und CS In Cr TNOmMmMEN werden. Aber SC 1591 Chr.) beklagt sich darüber,
wisslich, willst du sprechen, I1US$S (jott interessanterwelse 1M Zusammenhang mıt
schweigen. Man VEIINAS dem Oorlte nicht einer Auslegung des Hobbuches. Im Leid
besser als mıt Schweigen und oren JOoDs scheinen offensichtlich seelische Pro-
dienen. “* AÄAm Ende scheint auch 1HJob aufzubrechen, mıt denen Seelsorger
dieser Einsicht elangt sSein „Ich lege häufig nicht wirklich Sind.
me1ıne and auf mMelınen und. Einmal Im Vorwort Se1INeEes Werks „Aufstieg
habe ich geredet, ich tue CS nicht wieder, auf den Berg Karmel“ geht Johannes VO

e1in zwelıtes Mal, doch 1U  b nicht mehr!“ TEeUZ hart mıt achnKlıc. inkompetenten
Jo Seelenführern 1Ins Gericht Fur ihn stellt

DIe Lösung des Hobproblems besteht sich eine unmittelbare Entsprechung ZU.

nicht mehr In einem TIun der Menschen. Verhalten der Freunde JOobs e1n. Mıt S@1-
amı soll nicht bestritten werden, dass N Werk möchte Johannes sowohl AÄn-

Johannes Tauler, Predigten. Übertragen un: herausgegeben VOo  3 eOrg Hofmann, EI1IN-
siedeln-Freiburg Br.,

149

4 Johannes Tauler, Predigten. Bd. I. Übertragen und herausgegeben von Georg Hofmann, Ein-
siedeln–Freiburg i. Br., 42007, 17.

Schwienhorst-Schönberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Ijobs

dein Ende wird gewaltig groß“ (8,5–7). 

Ijob bedarf offensichtlich nicht mehr des 

menschlichen Trostes. Zumindest kann er 

ihn von seinen Freunden nicht annehmen. 

Ihr über weite Strecken inhaltlich richtiges 

Reden verhilft Ijob zu der Einsicht, dass 

darin nicht die Lösung seines Problems zu 

finden ist. So bewirken die Freunde, dass 

sich Ijob im Laufe der Auseinandersetzung 

immer stärker von ihnen abwendet und 

sich am Ende ausschließlich auf Gott hin 

ausrichtet: „Doch ich will zum Allmäch-

tigen reden, mit Gott zu rechten ist mein 

Wunsch“ (13,3). Mehrfach fordert er seine 

Freunde auf zu schweigen: „Dass ihr end-

lich schweigen wolltet, das würde Weisheit 

für euch sein“ (13,5). Tatsächlich werden 

ihre Reden am Ende zunehmend kürzer. 

Zofar, der in den beiden ersten Redegän-

gen jeweils als letzter geredet hat, kommt 

im dritten Redegang gar nicht mehr zu 

Wort. Am Ende schweigt auch Ijob. Erst 

da, wo Menschen schweigen, kann Gott 

sprechen. Johannes Tauler hat diese Ein-

sicht in seiner Weihnachtspredigt über die 

drei göttlichen Geburten so formuliert: 

„Und darum sollst du schweigen! So kann 

das Wort dieser Geburt in dich gesprochen 

und es in dir vernommen werden. Aber ge-

wisslich, willst du sprechen, so muss Gott 

schweigen. Man vermag dem Worte nicht 

besser als mit Schweigen und Hören zu 

dienen.“4 Am Ende scheint auch Ijob zu 

dieser Einsicht gelangt zu sein: „Ich lege 

meine Hand auf meinen Mund. Einmal 

habe ich geredet, ich tue es nicht wieder, 

ein zweites Mal, doch nun nicht mehr!“ 

(Ijob 40,4 f.).

Die Lösung des Ijobproblems besteht 

nicht mehr in einem Tun der Menschen. 

Damit soll nicht bestritten werden, dass 

menschlicher Trost in vielen Situationen 

hilfreich und geboten ist. Das wird in der 

Heiligen Schrift breit bezeugt. Das Ijob-

buch jedoch macht auf eine Not aufmerk-

sam, die nur von Gott her behoben werden 

kann. Die Aufgabe der Seelsorge besteht in 

einer derartigen Situation allein darin, sich 

dem Wirken Gottes nicht in den Weg zu 

stellen. Viele Seelsorgerinnen und Seelsor-

ger möchten in solchen Situationen Trost 

spenden. Genau das tun auch die Freun-

de Ijobs. Ihren Trost lehnt Ijob jedoch ab: 

„Leidige Tröster seid ihr alle!“ (16,2). Und 

genau das führt ihn weiter. So gesehen hel-

fen die Freunde Ijob durchaus, aber offen-

sichtlich anders, als sie es sich vorgestellt 

haben. In der Auseinandersetzung mit 

ihrem unangemessenen Agieren findet 

Ijob seinen Weg, einen Weg, der ihn zur 

Schau Gottes (contemplatio Dei) führt.

4 Falsche Seelsorge

Falsche Seelsorge aufgrund mangelnder 

Kompetenz scheint ein Problem zu sein, 

das es zu allen Zeiten des Gottesvolkes 

gegeben hat. Auch Johannes vom Kreuz 

(1542 – 1591 n. Chr.) beklagt sich darüber, 

interessanterweise im Zusammenhang mit 

einer Auslegung des Ijobbuches. Im Leid 

Ijobs scheinen offensichtlich seelische Pro-

zesse aufzubrechen, mit denen Seelsorger 

häufig nicht wirklich vertraut sind.

Im Vorwort seines Werks „Aufstieg 

auf den Berg Karmel“ geht Johannes vom 

Kreuz hart mit fachlich inkompetenten 

Seelenführern ins Gericht. Für ihn stellt 

sich eine unmittelbare Entsprechung zum 

Verhalten der Freunde Ijobs ein. Mit sei-

nem Werk möchte Johannes sowohl An-



1 5() Schwienhorst-Schönberger Seelsorger ın Bxtremsituationen: e Freunde ljobs

fängern als auch Fortgeschrittenen auf rifft, der ıhm WwI1Ie Cle Iröster JOoDs JO
ihrem Weg (jott helfen. Das scheint 2,11 1f.) sagt, CS handle sich entweder
ihm dringlicher se1IN, cla CI 1M- Schwermut, Depression oder Veranlagung,
IHNerTr wlieder beobachtet, Cdass Menschen, oder C4 könnte irgendeine verborge-
die auf ihrem Weg (jott ıIn Cle dunkle 1E Bosheit VO  u iıhm se1nN, und deshalb habe
Nacht der Sinne und des (Gjelstes eführt (jott ihn verlassen. Und kommen S1E SC
werden, keine fachkundigen Begleiter fin- wöhnlich bald der Me1inung, Cdass dieser
den „Denn manche Seelenführer eNn1n- Mensch ohl sehr böse SCWESCH sein I1 USS,
dern solche Menschen eher und chaden cla ıhm solche inge zustoßen.“
ihnen mehr als Cdass S1E ihnen auf ihrem Im Hobbuc stoßen WITr auf Clas eigen-
Weg helfen, weil S1E VO  b diesen Wegen artige Phänomen, Cdass e1in Gerechter, also
weder Licht och Erfahrung aben, jemand, der keine un: egangen hat,
mıt S1e den Bauleuten VO  u hnlich leidet Das ist für die Freunde Jobs völlig
sind, die, als S1E e1in passendes Baumaterial unverständlich. S1le kennen 1Ur Clas Leid
herbeischaffen sollten, Sahnz anderes als olge menschlicher Schulcd. Auch Jo
brachten und verwendeten, weil S1€ Cle hannes kennt e1in Leid als olge mensch-
Sprache nicht verstanden, dass nichts licher Schulcl. Das Leid der dunklen Nacht
zustande kam Gen 11,/ {f.) arum ist CS ist aber nicht olge der unde, sondern
hart und mühsam, WwWenn e1in Mensch In olge des Berührtwerdens Uurc Gott,
olchen Zeiten weder sich selbst versteht, des Getroffenseins VO göttlichen Liebes-
och jemanden findet, der ihn verstehrt. Es strahl und SOMIL der Beginn eiInNnes Weges
könnte nämlich se1IN, dass (jott einen Men- der Läuterung. 1eser Weg hat e1in Ziel:
schen auf einen sehr erhabenen Weg dunk- Cle Liebeseinung der egele mıt (GJott. Tat-
ler Kontemplation und Trockenheit ührt, SAaCcCANL1Ic. wird auch 1HJob Ende ZUFK au

dieser me1lnt, verloren gehen, und (,ottes (contemplatio ei) eführt
dass e 3 WenNnn gerade auf diese e1Ise mıt
Dunkelhheit und Mühsalen, Bedrängnissen
und Versuchungen r{ullt ist, auf einen Fın VWeg des erpens

un der Lauterung

Den Weg, den Johannes VO TeuUz be-Weiterführende Lıteratur.
Felix Ya Das Buch 1HJob NSK AT), schreibt, ist e1in Weg der Läuterung. Es ist

Jener „geistliche Weg’, den ein MenschStuttgart 2001
Konrad Schmid, 10D als biblisches und geht und gehen hat, WEnnn ZUFK voll-

kommenen Liebeseinung (union de amor)antikes Buch Historische und intellektuel-
mıt (Jott gelangen will, sofern das In Cle-le Kontexte seiner Theologie SBS 219),

Stuttgart SCIN Leben möglich ist. Um ZUFK Einung mıt
(jott gelangen, I1US$S der Mensch esLudger Schwienhorst-Schönberger, Eın Weg Nicht-Göttliche lassen. 1esen Prozess be-Urc. Clas Leic. Das Buch Hob, reiburg zeichnet Johannes als eine Art VO  b terben.Br 200/,
Es vollzieht sich In unterschiedlichen Etap-

Johannes Vo KFEeUZ, Aufstieg auf den Berg Kamel, herausgegeben, übersetzt Uun: eingeleitet VO  3

Ulrich Dobhan, Elisabeth Hense, Elisabeth Peeters, Freiburg BKr. 2007, S prol. 4)

150

5 Johannes vom Kreuz, Aufstieg auf den Berg Kamel, herausgegeben, übersetzt und eingeleitet von 
Ulrich Dobhan, Elisabeth Hense, Elisabeth Peeters, Freiburg i. Br. 2007, 49 (S prol. 4).

Schwienhorst-Schönberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Ijobs

fängern als auch Fortgeschrittenen auf 

ihrem Weg zu Gott helfen. Das scheint 

ihm um so dringlicher zu sein, da er im-

mer wieder beobachtet, dass Menschen, 

die auf ihrem Weg zu Gott in die dunkle 

Nacht der Sinne und des Geistes geführt 

werden, keine fachkundigen Begleiter fin-

den: „Denn manche Seelenführer behin-

dern solche Menschen eher und schaden 

ihnen mehr als dass sie ihnen auf ihrem 

Weg helfen, weil sie von diesen Wegen 

weder Licht noch Erfahrung haben, wo-

mit sie den Bauleuten von Babel ähnlich 

sind, die, als sie ein passendes Baumaterial 

herbeischaffen sollten, etwas ganz anderes 

brachten und verwendeten, weil sie die 

Sprache nicht verstanden, so dass nichts 

zustande kam (Gen 11,7 ff.). Darum ist es 

hart und mühsam, wenn ein Mensch in 

solchen Zeiten weder sich selbst versteht, 

noch jemanden findet, der ihn versteht. Es 

könnte nämlich sein, dass Gott einen Men-

schen auf einen sehr erhabenen Weg dunk-

ler Kontemplation und Trockenheit führt, 

wo dieser meint, verloren zu gehen, und 

dass er, wenn er gerade auf diese Weise mit 

Dunkelheit und Mühsalen, Bedrängnissen 

und Versuchungen erfüllt ist, auf einen 

trifft, der ihm wie die Tröster Ijobs (Ijob 

2,11 ff.) sagt, es handle sich entweder um 

Schwermut, Depression oder Veranlagung, 

oder es könnte sogar irgendeine verborge-

ne Bosheit von ihm sein, und deshalb habe 

Gott ihn verlassen. Und so kommen sie ge-

wöhnlich bald zu der Meinung, dass dieser 

Mensch wohl sehr böse gewesen sein muss, 

da ihm solche Dinge zustoßen.“5 

Im Ijobbuch stoßen wir auf das eigen-

artige Phänomen, dass ein Gerechter, also 

jemand, der keine Sünde begangen hat, 

leidet. Das ist für die Freunde Ijobs völlig 

unverständlich. Sie kennen nur das Leid 

als Folge menschlicher Schuld. Auch Jo-

hannes kennt ein Leid als Folge mensch-

licher Schuld. Das Leid der dunklen Nacht 

ist aber nicht Folge der Sünde, sondern 

Folge des Berührtwerdens durch Gott, 

des Getroffenseins vom göttlichen Liebes-

strahl und somit der Beginn eines Weges 

der Läuterung. Dieser Weg hat ein Ziel: 

die Liebeseinung der Seele mit Gott. Tat-

sächlich wird auch Ijob am Ende zur Schau 

Gottes (contemplatio Dei) geführt (42,5).

5 Ein Weg des Sterbens 
und der Läuterung

Den Weg, den Johannes vom Kreuz be-

schreibt, ist ein Weg der Läuterung. Es ist 

jener „geistliche Weg“, den ein Mensch 

geht und zu gehen hat, wenn er zur voll-

kommenen Liebeseinung (unión de amor) 

mit Gott gelangen will, sofern das in die-

sem Leben möglich ist. Um zur Einung mit 

Gott zu gelangen, muss der Mensch alles 

Nicht-Göttliche lassen. Diesen Prozess be-

zeichnet Johannes als eine Art von Sterben. 

Es vollzieht sich in unterschiedlichen Etap-

Weiterführende Literatur:

Felix Gradl, Das Buch Ijob (NSK AT), 

Stuttgart 2001.

Konrad Schmid, Hiob als biblisches und 

antikes Buch. Historische und intellektuel-

le Kontexte seiner Theologie (SBS 219), 

Stuttgart 2010.

Ludger Schwienhorst-Schönberger, Ein Weg 

durch das Leid. Das Buch Ijob, Freiburg i. 

Br. 2007, 22010.



Schwienhorst-Schönberger Seelsorger ın Bxtremsituationen: e Freunde ljobs 151

pCH Ausführlic. und differenziert geht ist, als Clas lassen, Was ıhmg
Johannes darauf e1n. Grob unterscheidet CI wurde. Er selbst nımmt schon recht früh
Zzwel Phasen: Cle Läuterung der Sinne und diesen Prozess als e1in terben wahr: „50
Cle Läuterung des (GJelstes. DIe Übergänge machst du Clas Hoffen der Menschen
zwischen beiden Phasen sind fießend. Den nichte. Du bezwingst ihn für immer,
gesamten Prozess der Läuterung bezeich- geht ahin, du entstellst sein Gesicht
netl Johannes als dunkle Nacht In dieser und schickst ihn fort“ Jo
Phase kann der Mensch 1M Grunde nichts
mehr {un. Der eigentlich Handelnde ist

Vom Glauben zu chauen(GJott. (jott handelt, auch WenNnn der Mensch
CS nicht bemerkt Was der Mensch In dieser
Phase och tun kann, besteht darin, sich Johannes VO Kreuz vergleicht den Weg
dem Handeln (,ottes nicht widersetzen. der Kontemplation, den 1HJob geht, mıt dem
Johannes rat, Cle dunkle Nacht anzuneh- Erwachsenwerden eiINnes Menschen. DIes
INEN, S1E geschehen lassen, S1E aktiv ist e1in natürlicher Vorgang, der allerdings
en So wird der Mensch immer mehr nicht ohne Schmerzen verläuft. Es geht
VO  b der Gottheit überformt: „Man kann e1in Voranschreiten, e1in Reifen auf dem
dieser (Gott) Einung nicht kommen, ohne Weg der Menschwerdung. (jott nımmt

einen Menschen AaUs den Windeln heraus,umfassend geläutert werden, und dieses
Geläutertsein erlangt Ian nicht, ohne sich lässt ihn VO  b den Armen era| und ihn auf
Sanz VO  b em Erschaffenen entblößen eigenen Füßen laufen lautet einer der
und lebendig sterben.“ Vergleiche. An anderer Stelle vergleicht

Man kann Clas Buch 1HJob ach dem Cle Phase des Übergangs VO  b der Medita-
VO  b Johannes beschriebenen Weg verstie- t1on ZUFK Kontemplation mıt Jener Phase, In
hen In den ersten ersen des Buches wird der e1in äugling oder Kleinkind abgestillt
e1in gottesfürchtiger und gerechter Mann WITC: „Wenn sich e1in Mensch entschlossen
vorgestellt. Durch Zzwel schwere nglücks- dem DIienste (,ottes zuwendet, zieht ihn

wird ıhm es Selin Be- (jott für gewöhnlich allmählich 1M (Gjelist
SItZ, seiIne zehn Kinder, SseiINne Gesundheit auf und verwöhnt ihn, WIE CS eine 1eDe-
Er geral In eine dunkle Nacht Den weltaus volle Multter mıt einem zarten Kind macht

S1ie warm CS ihrer zarten TusLtT, zieht C4gröfßten aum innerhalb des Buches neh-
IHNenNn die Klagen Jobs e1in und seine Aus- mıt köstlicher 11C. und leichten, sußen
einandersetzungen mıt den Freunden. Was Spelsen auf, rag CS auf dem AÄArm und VOCI-

Cle dunkle Nacht bedeutet, kann Ian wöhnt CS In dem aße aber, WIE CS größer
1HJob blesen. 1HJob hat sich Cle Schicksals- wird, hört Cle Multter ach und ach auf,
schläge nicht ausgesucht. S1ie sind iıhm VO  b CS verwöhnen, verbirgt ihre Liebe
aufßen aufgezwungen worden. Im welteren und bestreicht ihre suße TUS mıt bitterem
Verlauf der Auseinandersetzung scheint 0e6esa4 S1e lässt CS VO  u ihren Armen he-
iıhm allerdings klar werden, Cdass ıhm 1M rab und stellt CS auf Cle eigenen Füße. Es
Grunde keine andere Möglichkeit bleibt, soll Cle Eigenheiten e1INnes Kindes verlieren
als Clas anzunehmen, Was iıhm widerfahren und sich größeren, wesentlichen Dingen

Johannes Vo KFEeUZ, e Dunkle Nacht, herausgegeben, übersetzt un: eingeleitet VOo  3 Ulrich
Dobhan, Elisabeth Hense, Elisabeth Peeters, Freiburg BKr. 2007, ÖT (2 25,4)

151

6 Johannes vom Kreuz, Die Dunkle Nacht, herausgegeben, übersetzt und eingeleitet von Ulrich 
Dobhan, Elisabeth Hense, Elisabeth Peeters, Freiburg i. Br. 2007, 201 (2 N 25,4).

Schwienhorst-Schönberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Ijobs

pen. Ausführlich und differenziert geht 

Johannes darauf ein. Grob unterscheidet er 

zwei Phasen: die Läuterung der Sinne und 

die Läuterung des Geistes. Die Übergänge 

zwischen beiden Phasen sind fließend. Den 

gesamten Prozess der Läuterung bezeich-

net Johannes als dunkle Nacht. In dieser 

Phase kann der Mensch im Grunde nichts 

mehr tun. Der eigentlich Handelnde ist 

Gott. Gott handelt, auch wenn der Mensch 

es nicht bemerkt. Was der Mensch in dieser 

Phase noch tun kann, besteht darin, sich 

dem Handeln Gottes nicht zu widersetzen. 

Johannes rät, die dunkle Nacht anzuneh-

men, sie geschehen zu lassen, sie aktiv zu 

leben. So wird der Mensch immer mehr 

von der Gottheit überformt: „Man kann zu 

dieser (Gott)Einung nicht kommen, ohne 

umfassend geläutert zu werden, und dieses 

Geläutertsein erlangt man nicht, ohne sich 

ganz von allem Erschaffenen zu entblößen 

und lebendig zu sterben.“6 

Man kann das Buch Ijob nach dem 

von Johannes beschriebenen Weg verste-

hen. In den ersten Versen des Buches wird 

ein gottesfürchtiger und gerechter Mann 

vorgestellt. Durch zwei schwere Unglücks-

fälle wird ihm alles genommen: sein Be-

sitz, seine zehn Kinder, seine Gesundheit. 

Er gerät in eine dunkle Nacht. Den weitaus 

größten Raum innerhalb des Buches neh-

men die Klagen Ijobs ein und seine Aus-

einandersetzungen mit den Freunden. Was 

die dunkle Nacht bedeutet, kann man an 

Ijob ablesen. Ijob hat sich die Schicksals-

schläge nicht ausgesucht. Sie sind ihm von 

außen aufgezwungen worden. Im weiteren 

Verlauf der Auseinandersetzung scheint 

ihm allerdings klar zu werden, dass ihm im 

Grunde keine andere Möglichkeit bleibt, 

als das anzunehmen, was ihm widerfahren 

ist, als das zu lassen, was ihm genommen 

wurde. Er selbst nimmt schon recht früh 

diesen Prozess als ein Sterben wahr: „So 

machst du das Hoffen der Menschen zu-

nichte. Du bezwingst ihn für immer, so 

geht er dahin, du entstellst sein Gesicht 

und schickst ihn fort“ (Ijob 14,20).

6 Vom Glauben zum Schauen

Johannes vom Kreuz vergleicht den Weg 

der Kontemplation, den Ijob geht, mit dem 

Erwachsenwerden eines Menschen. Dies 

ist ein natürlicher Vorgang, der allerdings 

nicht ohne Schmerzen verläuft. Es geht um 

ein Voranschreiten, um ein Reifen auf dem 

Weg der Menschwerdung. Gott nimmt 

einen Menschen aus den Windeln heraus, 

lässt ihn von den Armen herab und ihn auf 

eigenen Füßen laufen – so lautet einer der 

Vergleiche. An anderer Stelle vergleicht er 

die Phase des Übergangs von der Medita-

tion zur Kontemplation mit jener Phase, in 

der ein Säugling oder Kleinkind abgestillt 

wird: „Wenn sich ein Mensch entschlossen 

dem Dienste Gottes zuwendet, zieht ihn 

Gott für gewöhnlich allmählich im Geist 

auf und verwöhnt ihn, wie es eine liebe-

volle Mutter mit einem zarten Kind macht. 

Sie wärmt es an ihrer zarten Brust, zieht es 

mit köstlicher Milch und leichten, süßen 

Speisen auf, trägt es auf dem Arm und ver-

wöhnt es. In dem Maße aber, wie es größer 

wird, hört die Mutter nach und nach auf, 

es zu verwöhnen, verbirgt ihre zarte Liebe 

und bestreicht ihre süße Brust mit bitterem 

Aloesaft. Sie lässt es von ihren Armen he-

rab und stellt es auf die eigenen Füße. Es 

soll die Eigenheiten eines Kindes verlieren 

und sich größeren, wesentlichen Dingen 



1572 Schwienhorst-Schönberger Seelsorger ın Bxtremsituationen: e Freunde ljobs

seiner Kinder dar. Man könnte diesen Zu-ingeben.‘ In ezug auf den geistlichen
Weg el dies, Cdass Gott den nfänger stand vergleichen mıt dem der nfänger
ıIn der ege. mıt Wohlgeschmack und mıt auf dem geistlichen Weg ach Johannes
Wohlgefühlen (QuSst0S) V Johannes VO Kreuz.® 1ese werden VO  b Gott mıt
beschreibt 1U  b diese Phase relativ breit, Wohlstand und Wohlgefühlen V
Oobwohl S1e In seinem Gedicht, Clas aUsS- S1le erfahren Cle ähe und Zuwendung
zulegen mıt seinem Werk beabsichtigt, (jottes. Im spateren Rückblick beschreibt
gal nicht vorkommt. Er geht aUuUsSTIUhrlıic 1HJob diese Phase als eine Zeıt, „a (jottes
darauf e1In, zeigen, dass selbst CAle- Freundsch: ber melınem stand, als

anfängliche Phase göttlicher Wonnen, der Allmächtige och mıt MI1r war JO
WEnnn Ian hinschaut, doch nicht _
störungsfrei verläuft, WwIe CS, rein aAufßerlich Interessanterwelse aufßert ausgerech-
gesehen, den Anschein en mMas. So zeigt netl der Satan den Verdacht, JOoDs Fröm-
Johannes, Cdass Cle 1U  b olgende Phase der migkeit Se1 In diesem Zustand och
Kontemplation, Cle mıt dem instleg In ausgereift, HOob uUurchte Gott, weil einen
die dunkle Nacht beginnt, sich gleichsam Vorteil cdlavon habe „Aber streck 1Ur deine
AaUS$S den Unzulänglichkeiten und Aporien, and ihn AaUs, und rühr al dlas,
den nicht behebenden Störungen der Was iıhm gehört; wahrhaftig, wird Cr 1Ins
vorangehenden Phase, ergibt. Mıt anderen Angesicht fMuchen‘ JO 1,1
Worten Der 1U  b anstehende chritt ist In Obwohl 1HJob erecht ist, wird In
gewiIisser e1Ise notwendig, Wenn nicht Sta- schwerstes Leid gesturzt. annn e1in Gott,
gnation eintreten soll. Es beginnt der Pro- der das zulässt, och als erecht bezeichnet
VÄHSN der Reifung. So elangt der Mensch werden?® In der mıt dieser Frage Ü-
ıIn Jene Phase der dunklen Nacht, auf Cle chenen emafll. sehen viele Clas zentrale
Johannes AaUSTIUhNFrlic. eingeht. ema des Buches: DIe Frage ach der

Im Hobbuc finden sich keine VOCI- Gerechtigkeit oder Rechtfertigung (,ottes
gleichbaren Reflexionen ber den SDIF1- angesichts des unschuldigen Leidens In
uellen Weg. Wohl jedoch wird hier Cle der Welt Das Hobbuc uns In diese
Geschichte eiInNnes Menschen erzählt, Cle ematlı. hinein und gibt, viele,
1M Sinne des VO  b Johannes beschriebenen letztlich keine befriedigende Antwort.
Weges verstanden werden kann. Da ist Johannes VO TEeUZz sieht Clas anders,
nächst der Ausgangspunkt der Erzählung: und der Verlauf der Erzählung gibt iıhm
1HJob wird vorgestellt als e1in gottesfürchti- recht. Er schreibt: „50 bestand auch Cle
SCcI und gerechter Mann. Entsprechend der Vorbereitung, die (jott HOob zuteil werden
alttestamentlichen Vorstellung VO /Zu- liefß, mıt ıhm sprechen, nicht In Je-
sammenhang VO  u TIun und Ergehen eiINes Hen Wonnen und Herrlichkeiten, Cle e &}
Menschen geht CS iıhm gul Er ist e1in VO  u WwI1Ie HJob dort selbst berichtet JO 1,1—-8),
(GJott mıt einer großen Famailie, mıt Reich- bel seInem Gott en pflegte, sondern
{uU:  3 und Gesundheit gesegnelter Mann. darin, Cdass ihn en auf einen Mist-
Und ist fromm. Regelmäfßig bringt haufen seizle, verlassen und SOSar verfolgt
Brandopfer für die möglichen Sunden VO  b seinen Freunden, voller ngs und

Ebd., 371 (1 1,2)
Ebd., 31—61 (1 1-8)

152

7 Ebd., 32 f. (1 N 1,2).
8 Ebd., 31–61 (1 N 1–8).

Schwienhorst-Schönberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Ijobs

hingeben.“7 In Bezug auf den geistlichen 

Weg heißt dies, dass Gott den Anfänger 

in der Regel mit Wohlgeschmack und mit 

Wohlgefühlen (gustos) versorgt. Johannes 

beschreibt nun diese Phase relativ breit, 

obwohl sie in seinem Gedicht, das aus-

zulegen er mit seinem Werk beabsichtigt, 

gar nicht vorkommt. Er geht ausführlich 

darauf ein, um zu zeigen, dass selbst die-

se anfängliche Phase göttlicher Wonnen, 

wenn man genau hinschaut, doch nicht so 

störungsfrei verläuft, wie es, rein äußerlich 

gesehen, den Anschein haben mag. So zeigt 

Johannes, dass die nun folgende Phase der 

Kontemplation, die mit dem Einstieg in 

die dunkle Nacht beginnt, sich gleichsam 

aus den Unzulänglichkeiten und Aporien, 

den nicht zu behebenden Störungen der 

vorangehenden Phase, ergibt. Mit anderen 

Worten: Der nun anstehende Schritt ist in 

gewisser Weise notwendig, wenn nicht Sta-

gnation eintreten soll. Es beginnt der Pro-

zess der Reifung. So gelangt der Mensch 

in jene Phase der dunklen Nacht, auf die 

Johannes ausführlich eingeht.

Im Ijobbuch finden sich keine ver-

gleichbaren Reflexionen über den spiri-

tuellen Weg. Wohl jedoch wird hier die 

Geschichte eines Menschen erzählt, die 

im Sinne des von Johannes beschriebenen 

Weges verstanden werden kann. Da ist zu-

nächst der Ausgangspunkt der Erzählung: 

Ijob wird vorgestellt als ein gottesfürchti-

ger und gerechter Mann. Entsprechend der 

alttestamentlichen Vorstellung vom Zu-

sammenhang von Tun und Ergehen eines 

Menschen geht es ihm gut. Er ist ein von 

Gott mit einer großen Familie, mit Reich-

tum und Gesundheit gesegneter Mann. 

Und er ist fromm. Regelmäßig bringt er 

Brandopfer für die möglichen Sünden 

seiner Kinder dar. Man könnte diesen Zu-

stand vergleichen mit dem der Anfänger 

auf dem geistlichen Weg nach Johannes 

vom Kreuz.8 Diese werden von Gott mit 

Wohlstand und Wohlgefühlen versorgt. 

Sie erfahren die Nähe und Zuwendung 

Gottes. Im späteren Rückblick beschreibt 

Ijob diese Phase als eine Zeit, „da Gottes 

Freundschaft über meinem Zelte stand, als 

der Allmächtige noch mit mir war“ (Ijob 

29,4–5).

Interessanterweise äußert ausgerech-

net der Satan den Verdacht, Ijobs Fröm-

migkeit sei in diesem Zustand noch un-

ausgereift, Ijob fürchte Gott, weil er einen 

Vorteil davon habe: „Aber streck nur deine 

Hand gegen ihn aus, und rühr an all das, 

was ihm gehört; wahrhaftig, er wird dir ins 

Angesicht fluchen“ (Ijob 1,11).

Obwohl Ijob gerecht ist, wird er in 

schwerstes Leid gestürzt. Kann ein Gott, 

der das zulässt, noch als gerecht bezeichnet 

werden? In der mit dieser Frage angespro-

chenen Thematik sehen viele das zentrale 

Thema des Buches: Die Frage nach der 

Gerechtigkeit oder Rechtfertigung Gottes 

angesichts des unschuldigen Leidens in 

der Welt. Das Ijobbuch führt uns in diese 

Thematik hinein und gibt, so sagen viele, 

letztlich keine befriedigende Antwort.

Johannes vom Kreuz sieht das anders, 

und der Verlauf der Erzählung gibt ihm 

recht. Er schreibt: „So bestand auch die 

Vorbereitung, die Gott Ijob zuteil werden 

ließ, um mit ihm zu sprechen, nicht in je-

nen Wonnen und Herrlichkeiten, die er, 

wie Ijob dort selbst berichtet (Ijob 1,1–8), 

bei seinem Gott zu haben pflegte, sondern 

darin, dass er ihn entblößt auf einen Mist-

haufen setzte, verlassen und sogar verfolgt 

von seinen Freunden, voller Angst und 



Schwienhorst-Schönberger Seelsorger ın Bxtremsituationen: e Freunde ljobs 153

Bitterkeit, auf einem VO  b Uurmern über- Dann erst kann Cle ursprung-
saten Boden JO und 30) rst dann 1C. Sehnsucht der egele wlieder erklingen.
würdigte sich der, der den Armen AaUs dem Bisweilen bricht S1E auch eruptiv und
au emporhebt (Ps > (jott der Al- geordnet hervor. Letzteres War bel HJob der
lerhöchste, herabzusteigen und VO  u Än- Fall. DIe Freunde wollen 1HJob beruhigen
esicht Angesicht mıt HJob sprechen und ihn In Cle alten, vertrauten Bahnen
und ihm die tiefen, grofßartigen Höhen S@1- lenken „Jst deine Gottesfurcht nicht del-
Ner Weisheit erschließen, Was ‚UVOÖT, 1E Zuversicht, deine ollnung nicht Cle
In der Zeıt, als CS iıhm gul erging, Nnlıe NSCHU. deines Lebenswandels?“ (4,6)
hatte JO8Tatsächlic. tri(it Cdies S1ie versuchen, JOobs Glaubenskrise auf der

Ende der Erzählung e1in. HJob wird VO Ebene des auDens beheben und ıhm
Glauben ZU. chauen eführt 42,1-6) Cle inge theologisch zurechtzulegen.

So wichtig der Glaube (jott 1st, CI och 1HJob Sspur INtULLIV, Cdass auf dieser
ist nicht Clas Letzte, Was uns Cle Heilige Ebene nicht weiterkommt, dass CS auf Cle-
chrift bleten hat. Viele Menschen sind SCIT Ebene keine (Er-)Lösung gibt Er gibt
auf ihrem Weg (GJott schon welıter, als SC der Nnneren Dynamik SEINES Verlangens
wöhnlich A SCHOÖLT WwIrcl. Nicht wenl- ach und wird auf eine CU«C Ebene geho-
SC eilinden sich einer sensiblen Stelle ben VO Glauben ZU. chauen Er ist den
des Übergangs. In der Seelsorge wird Cles Weg NSCH, den der Glaube welst, und
oft nicht erkannt. Hıer scheint die Me1- wurde €1 überreich beschenkt
NUuNg vorzuherrschen, jede Glaubenskrise 16) Bel iıhm hat sich Cle Einsicht bestätigt:
Sel dahingehend überwinden, dass der- „DIe VO  b jedermann benötigte Heilung
Jenige, der In Cle T1IsSe gerat, „irgendwie‘ ist Cle Kontemplation, Cle allein ZUFK Ver-
wlieder In den Glauben hineinfinden möge. wandlung 10}

oOft schauen wollen ist Clas INn -
nerste Verlangen der menschlichen eele. Der Autor niv.-Prof. Dr Ludger chwien-
„Wann cdarft ich kommen und (,ottes Ant- horst-Schönberger ist Vorstand des Instituts
litz schauen?“ rag voller Sehnsucht der für Alttestamentliche Bibelwissenschaft
eler der Psalmen (Ps 42,35; vgl M{t 5,8) der Katholisch-Theologischen der
1eses innerste Verlangen der egele wird Untversita Wıen Veröffentlichungen
gewöhnlich Urc. allerle1ı üunsche und ommentar ZU  S Buch Kohelet AT) F
Erfahrungen verdeckt. Sind diese üunsche reiburg Br 2004; tudien ZU  S Alten Tes-
aber nicht mehr er  en, bricht alles, fTament und seinmer Hermeneutik 40),
Was als ß  „wahr und wichtig erkannt Stuttgart 2005; Fin Weg HNC das Leid. Das
wurde, allmählich oder plötzlich In sich Buch H0, reiburg Br 2007/, 201

Ebd., 78 (1 12,3)
Thomas Keating, [)as Gebet der Sammlung. Einführung Uun: Begleitung des kontemplativen
Gebetes, Münsterschwarzach , 128

153

 9 Ebd., 78 (1 N 12,3).
10 Th omas Keating, Das Gebet der Sammlung. Einführung und Begleitung des kontemplativen 

Gebetes, Münsterschwarzach 2010, 128.

Schwienhorst-Schönberger / Seelsorger in Extremsituationen: Die Freunde Ijobs

Bitterkeit, auf einem von Würmern über-

säten Boden (Ijob 29 und 30). Erst dann 

würdigte sich der, der den Armen aus dem 

Staub emporhebt (Ps 113,7), Gott der Al-

lerhöchste, herabzusteigen und von An-

gesicht zu Angesicht mit Ijob zu sprechen 

und ihm die tiefen, großartigen Höhen sei-

ner Weisheit zu erschließen, was er zuvor, 

in der Zeit, als es ihm gut erging, nie getan 

hatte (Ijob 38–42).“9 Tatsächlich trifft dies 

am Ende der Erzählung ein. Ijob wird vom 

Glauben zum Schauen geführt (42,1–6).

So wichtig der Glaube an Gott ist, er 

ist nicht das Letzte, was uns die Heilige 

Schrift zu bieten hat. Viele Menschen sind 

auf ihrem Weg zu Gott schon weiter, als ge-

wöhnlich angenommen wird. Nicht weni-

ge befinden sich an einer sensiblen Stelle 

des Übergangs. In der Seelsorge wird dies 

oft nicht erkannt. Hier scheint die Mei-

nung vorzuherrschen, jede Glaubenskrise 

sei dahingehend zu überwinden, dass der-

jenige, der in die Krise gerät, „irgendwie“ 

wieder in den Glauben hineinfinden möge.

Gott schauen zu wollen ist das in-

nerste Verlangen der menschlichen Seele. 

„Wann darf ich kommen und Gottes Ant-

litz schauen?“ fragt voller Sehnsucht der 

Beter der Psalmen (Ps 42,3; vgl. Mt 5,8). 

Dieses innerste Verlangen der Seele wird 

gewöhnlich durch allerlei Wünsche und 

Erfahrungen verdeckt. Sind diese Wünsche 

aber nicht mehr zu erfüllen, bricht alles, 

was zuvor als „wahr“ und wichtig erkannt 

wurde, allmählich oder plötzlich in sich 

zusammen. Dann erst kann die ursprüng-

liche Sehnsucht der Seele wieder erklingen. 

Bisweilen bricht sie auch eruptiv und un-

geordnet hervor. Letzteres war bei Ijob der 

Fall. Die Freunde wollen Ijob beruhigen 

und ihn in die alten, vertrauten Bahnen 

lenken: „Ist deine Gottesfurcht nicht dei-

ne Zuversicht, deine Hoffnung nicht die 

Unschuld deines Lebenswandels?“ (4,6). 

Sie versuchen, Ijobs Glaubenskrise auf der 

Ebene des Glaubens zu beheben und ihm 

die Dinge theologisch zurechtzulegen. 

Doch Ijob spürt intuitiv, dass er auf dieser 

Ebene nicht weiterkommt, dass es auf die-

ser Ebene keine (Er-)Lösung gibt. Er gibt 

der inneren Dynamik seines Verlangens 

nach und wird auf eine neue Ebene geho-

ben: vom Glauben zum Schauen. Er ist den 

Weg gegangen, den der Glaube weist, und 

wurde dabei überreich beschenkt (42,10–

16). Bei ihm hat sich die Einsicht bestätigt: 

„Die von jedermann benötigte Heilung 

ist die Kontemplation, die allein zur Ver-

wandlung führt.“10 

Der Autor: Univ.-Prof. Dr. Ludger Schwien-

horst-Schönberger ist Vorstand des Instituts 

für Alttestamentliche Bibelwissenschaft an 

der Katholisch-Theologischen Fakultät der 

Universität Wien. Veröffentlichungen u. a. 

Kommentar zum Buch Kohelet (HThK AT), 

Freiburg i. Br. 2004; Studien zum Alten Tes-

tament und seiner Hermeneutik (SBAB 40), 

Stuttgart 2005; Ein Weg durch das Leid. Das 

Buch Ijob, Freiburg i. Br. 2007, 22010.


