162

ThPQ 159 (2011) 162-167

Peter Hofer

Die Tréster und ihre Ligen

¢ Das Wort ,,Trost“ ist einerseits einer der gliicklichen Fille, an denen un-
iibersehbar wird, wie die Pflege der traditionellen Ausdrucksformen den
christlichen Glauben sprachfihig macht auch fiir die Gegenwart. Trost ist
ein unverbrauchtes Wort. ,,Ich will euch trosten, wie einen seine Mutter
trostet — so ldsst ein namenloser Prophet vor 2500 Jahren Gott sprechen
(Jes 66,13), und niemand braucht dem heute eine Ubersetzung oder Erkla-
rung beizufiigen. Andererseits gibt es bei dem, was sich Trost nennt, auch
jede Menge enttduschter Erwartungen. Mit dem Wort ,,Trost“ ist der Gegen-
satz von Wahrheit und Liige auf dem Plan und es ist zu unterscheiden zwi-
schen echtem und falschem Trost, zwischen verlisslicher Zusage und leeren

Versprechungen. (Redaktion)

1. Wahrend ich diese Zeilen zu Papier
bringe, fordern grauenhafte Naturkatast-
rophen - durch Sturm, Flut, Erdrutsch in
Brasilien, Mexiko, Australien - unzéhlige
Menschenopfer und machen Tausende ob-
dachlos, heimatlos. Wieder ist meist eine
ohnehin arme Bevélkerung in stark be-
nachteiligten Weltgegenden getroffen wor-
den. Wieder sind allabendlich die schreck-
lichen Bilder von weinenden, verzweifelten,
apathisch-leer dahinstarrenden Kinder-,
Frauen- und Minnergesichtern zu sehen.
Wieder riihrt sich im Betrachter heftigstes
Mitleid, der Wunsch, helfen zu konnen,
wihrend ohnméchtig zu erfahren ist, dass
die Hiande gebunden sind. Und in alle Er-
schiitterung mischt sich - ebenfalls wieder
— die tagliche Erkenntnis, dass dies alles den
Geschichtsverlauf nicht kiimmert, dass das
Leben weitergeht, als wire nichts gewesen.

Und da ist die Depression, die ausweg-
los erscheint, die Last, die unertréglich ist.
Da sind Hass und Macht, die das Leben in

»Leidige Troster seid ihr alle®
(Tiob 16,2)

vielen Teilen der Welt vergiften. Hunger
und Not, die Menschenleben zerstoren.
Da ist das Los der unheilbar Kranken,
der volligen Versager, der Lebensmiiden
und der an sich selber und der Welt Ver-
zweifelten. Hinter lichelnden Gesichtern
verbergen sich Menschen, von Sorgen ge-
quélt und von Mitmenschen geplagt, von
Anspriichen erdriickt und von Langeweile
ausgehohlt, von Angst gepresst und von
Freunden vergessen.

Da gibt es immer noch Kriege, diese
konzentrierte Narretei der Menschheit mit
den Erniedrigungen von Frauen und Kin-
dern, mit dem nationalistischen Umschlag
von Nachbarschaft in Hass, formlich von
einem Tag auf den anderen, von Nettig-
keit in Mordlust. Dabei geht es nicht nur
um brutale Kriegshandlungen, sondern
um die Mentalitat des Krieges tiberhaupt,
um das Haben- und Besitzen-Miissen, das
Erobern und Unterdriicken iiberhaupt. Ist
die neuzeitliche Vernunft im Ganzen von



Hofer / Die Troster und ihre Liigen

163

einem gewalttitigen Schatten begleitet?
Heifst gar Gewalt und Vergewaltigung der
Hauptnenner neuzeitlicher Geschichte und
Gegenwart — Gewalt zwischen arm und
reich, zwischen Mann und Frau, zwischen
Technik und Natur?

Was fiir ein unerforschliches Rétsel
ist das Leid, die Leidensgeschichte der
Menschheit und die Leidensgeschichte je-
des einzelnen! ,Der Fels des Atheismus®
sagt Georg Biichner.

2. Die religiose Arbeit am Leiden versucht
Sinn zu finden, Zusammenhénge anzu-
geben, in dem dieses verstanden werden
kann. Wenn man weif}, wofiir etwas gut
ist, stellen sich auch leichter der Mut und
die Kraft ein, es zu tragen, Schmerzen,
Ungliick, Krankheit und Tod auszuhalten,
weil irgendwo am Horizont ein Ziel liegt,
fiir das sich der Einsatz lohnt.

Wenn es einem gut genug geht, dann
stellt man Fragen, ob Leiden sinnvoll oder
sinnlos ist. Da entstehen Predigten und Bii-
cher, Vorschlage fiir ein haltbares Glaubens-
bekenntnis, Trostvolles und Zynisches. Im
Schmerz dann fallen sie zu Boden, die ver-
heiflungsvollen Antworten auf Fragen, die
du jetzt nicht mehr stellst, die du so nicht
mehr stellst. Wenn du nur durchkommst!

Ist es das: der Durchgang im Regel-
kreis, das Neuwerden? Der Phonix und die
Asche, das ,,Stirb und Werde®, Zeichen des
Jona, Taufe, Tod und Auferstehung? Da
musst du durch. Ist es nur das? Wie kommt
es, dass ich zogere trotz unmissverstandli-
cher Auskunft der Natur, trotz Evangelium
und trostlichem Kirchenlied? Sterben ist

mein Gewinn? Glaubige Menschen, meint
man, sterben leichter. Nicht gesagt.

Alles loslassen, einfach alles loslassen,
hief es bei den Meistern des Lebens. Dann
aber die notvoll dngstlichen Klammerver-
suche, Haltung, Haben. Es sagt sich leicht,
das mit dem Sterben. Ich weif8 schon: die
Meister haben unerbittliche Lehrjahre hin-
ter sich. Thr Lacheln ist schmerzgetont. Wir
aber frieren. Es gibt nicht nur Vorfreude. Es
gibt auch Vortrauer. Das ist keine Krank-
heit, wenn man schwarz sieht. An Schatten
unter den Augen erkennt man uns.

3. Das traditionell-kirchliche Trost-Ver-
staindnis hat sich hauptsachlich von der
klassischen Trost-Tradition der Philo-
sophie eines Seneca' und eines Boethius
(»Trost der Philosophie®) her entwickelt.?
Als Konsequenz daraus ergab sich

a) eine Abwertung des konkreten Le-
bens zugunsten einer Betonung des Jen-
seits und damit eine Verdridngung des Mo-
dus der Klage und Auflehnung und

b) eine Vernachldssigung der diako-
nisch-handlungsbezogenen Dimension des
Trostes zugunsten eines theologischen Ent-
wurfes der Heilsgeschichte.

3.1 Trost setzt Klage voraus. Ein konkretes
Beispiel fiir die Verharmlosung menschli-
chen Leides stellt die liturgische Leseord-
nung des 2. Sonntags im Jahreskreis A dar
mit dem 2. Gottesknechtlied (Jes 49). Aus-
gerechnet der Vers 4, der die Frustration
und Leidenserfahrung des Gottesknechtes
formuliert (,,Ich habe mich umsonst ge-
miiht, vergebens und nutzlos meine Kraft

Wihrend seiner acht Jahre dauernden Verbannung auf Korsika verfasste Seneca zwei Trost-

schriften, in denen er einerseits stoischen Schicksalsgehorsam empfahl, andererseits aber selber
Trost suchte in der qudlenden Abgeschiedenheit des Exils.

Den genaueren Nachweis dieser Entwicklung vgl. bei G. Langenhorst, Trosten, nicht ver-tros-

ten?, in: PThI 21 (2001), 8-19, hier 13f. Vgl. Ders., Hiobs Botschaft. Die Ablosung der meta-
physischen durch die poetische Theodizee, Giitersloh 1993.



164

Hofer / Die Troster und ihre Liigen

verzehrt), wird ratselhafter-, ja argerli-
cherweise in der fiir den Gottesdienst vor-
gesehenen Fassung weggelassen und bringt
so die folgende geheimnisvolle Verheiflung
(»Doch mein Recht ist bei dem Herrn und
mein Lohn bei meinem Gott“) um ihre
Kraft. Ohne das bittere Wortchen ,,um-
sonst” stirbt die trotzige Wendung!

Trost wird in der Bibel nicht bezie-
hungslos dem Leiden entgegengesetzt, son-
dern erwichst daraus, dass jemand die Klage
hort, mit aushalt und darauf eingeht: ,Hort
doch meiner Rede zu und lasst mir das eure
Trostung sein.“ (ljob 21,2). Ijob wiinscht
sich von seinen neunmalklugen Freunden
vor allem eines: Schweigen. Ein Schweigen,
das kein solipsistisches Verstummen ist,
sondern der Mutterschof3 eines wirklichen
Horens. Nur wer zu schweigen vermag,
kann wirklich héren. Wer so einem Men-
schen zuhort, ohne ihm innerlich und &u-
Berlich ins Wort zu fallen, wer nicht schon
wihrend des Horens Gegenargumente
schmiedet, der vermag sogar mehr zu héren
als das, was rein akustisch zu vernehmen
ist. Solches Horen ist eine Form der Zuwen-
dung (21,5) und des (Er-)Tragens (21,3).
Genau darum bittet Ijob seine Freunde.
Wem so zugehort wird, dass er vom Grunde
seiner Seele reden kann (vgl. Vers 3), ohne
dass er stindig um die Bedingungen seines
Sprechens kiampfen muss, der erfahrt Trost
- allein dadurch, dass ihn jemand hort.?

Diese ehrliche Weggenossenschaft tragt
die Miithsal des Weges mit und teilt die
Verlassenheit, die Ohnmacht, das Zerbro-
ckeln des Daseins in der Skepsis. Nichts ist
unangemessener als schnoddrige Besser-
wisserei. Angesichts der Brutalitdt und Un-
fassbarkeit mancher Lebensschicksale gilt

es, seine Ratlosigkeit ohne Koketterie und
Anbiederung zuzugestehen.

Dringt das, was es an Schrecklichem
gibt, bis an unser Herz vor? Da quilen
Menschen sich mit ihrer Biografie; da ge-
hen gute Beziehungen in Briiche, kaum
dass sie gliicklich begannen; und dann die
Einsamkeit, die Isolierung, die Schuld-
gefithle, der Hass. Da machen Menschen
sich kaputt: die heimliche Verrechnung des
anderen, der kleine alltigliche Verrat, das
Misstrauen und die Angst; die begrabenen
Hoffnungen, die enttduschte Sehnsucht; die
Angst vor der Zukunft. Wo jemand sich sei-
ner Augen und Ohren nicht mehr bedienen
will, um die Passion um ihn herum wahr-
zunehmen, fithrt das zur Versteinerung der
Seele - und in der Folge auch seiner Worte.

Ohne eine solche liebende Anndhe-
rung im Gesprach, ohne eigene In-Frage-
stellung durch mitgefiihltes und mitgetra-
genes fremdes Schicksal verliert auch die
Verkiindigung® den fruchtbaren Mutter-
boden der Empathie und vertrocknet zu
Sonntagsworten eines Religionsbeamten.
Ohne den Mut zur Berithrung und zum
Sich-anriihren-lassen wird das erlésende
und trostende Wort nicht geschenkt.

An die Seelsorger/innen richten die
Menschen in erster Linie die Erwartung,
dass sie Zeit mitbringen und dass sie ihnen
gegeniiber ihre negativen Gefiihle, ihre
Angste und Befiirchtungen, ihre Zweifel
und ihre Hoffnungslosigkeit aussprechen
kénnen.

Im Hinblick auf die Klagepsalmen
des Alten Testaments oder auf die Aus-
fihrungen des Paulus, in denen er seine
»Schwachheit® annehmen kann, weil Got-
tes Kraft sich in ihr vollendet (2 Kor 12,9),

Vgl. den Ijob-Kommentar von L. Schwienhorst-Schonberger, Ein Weg durch das Leid: das Buch

Jjob, Freiburg i. Br. 2007, z. St. vgl. auch J. Ebach, Bd. 1: Hiob 1-20; Bd. 2: Hiob 21-42, Neukir-

chen-Vluyn 1996/97.
4 Vgl. dazu auch 1 Thess 2,1-12.



Hofer / Die Troster und ihre Liigen

165

ist dies ein theologisch legitimes Anliegen,
ja, es weist der Seelsorge ihre eigentliche
Aufgabe, ihr Proprium zu: Seelsorge gibt
der Angst und der Klage Raum. Trésten
heifit Raum geben.’

3.2 Wider die hurtige Ver-Tréstung. Zo-
far, einer der Freunde Ijobs, erteilt in sei-
ner Rede dem tiber die Sinnlosigkeit und
Ungerechtigkeit seines Leidens Klagenden
einen seelsorglichen Rat: er moge sein
Herz bereiten und seine Hand im Gebet
zu Gott erheben (vgl. Ijob 11,13). Wie ein
»guter Seelsorger” macht er Ijob Mut und
spricht ihm Hoffnung und Zuversicht zu.
Doch er - wie auch die Verteidigungs-
und Sinndeutungsreden seiner leidigen
Mittroster — vermag Ijob weder zu iber-
zeugen noch zu trosten, nicht durch den
Verweis auf vermutete Siinden, die es zu
stthnen gilt, und nicht durch die Verord-
nung eines Gebetes als einen Weg zum
schnellen Erfolg. Unsensibel versteht er
nicht, dass der Weg zu Gott, den Ijob
zu gehen hat, ein Weg ist, der durch die
»Schlucht des Todesschattens® fithrt (vgl.
Ps 23,4). Die Metaphern der Verséhnung
aus der biblischen Tradition verkehren sich
zu Bildern der Téduschung und eines fal-
schen Versprechens, wenn der Preis unter-
schlagen wird, der zu zahlen ist, um in sie
hineinzuwachsen. So gibt Zofar das Bei-
spiel eines Beraters und Seelsorgers ab, der
nur die halbe Wahrheit sagt. Er kennt zwar
die Worte der Tradition, hat sie aber nicht
verstanden. Jjob spiirt die Tauschung. Die
Worte der Freunde empfindet er zwar als

»schone, aber windige Worte® (vgl. 16,3):
»Leidige Troster seid ihr alle® (16,2).°

Die Rezitation heiliger Texte verbiirgt
nicht, dass die Trostbotschaft der Bibel als
Glaubensaussage der christlichen Hoff-
nung sichtbar und erfahrbar wird. Die
Anhdufung liturgischer oder biblischer Be-
kenntnissitze, die urspriinglich meist der
Endpunkt eines langen Ringens oder die
Summe eines mithevollen Erkenntnisweges
sind, erweckt den Eindruck der Formelhat-
tigkeit und dient wohl eher als Trostver-
such fiir die Troster selber. Erst wenn der
Troster die dumpfen Gefiihle und die un-
geordneten Gedanken der Trostsuchenden
aushilt und zur Sprache bringen lasst, kann
er aus dem Biirgen der Tradition zum Zeu-
gen des Glaubens werden.

Wer flugs mit der Auferstehung ar-
gumentiert, weify wenig von der gewohn-
lichen Angst, von den wiederholten Zwei-
feln, vom Neid religios Mittelloser, von der
wiitenden Ohnmacht derer, die verarmt
sind, die Gott los geworden sind, aber le-
ben wollen. Von der Glaubensgewissheit
eines Paulus ergriffen zu sein und zu lesen,
ist schon: ,,Ich bin gewiss, weder Tod noch
Leben, weder Engel noch andere Michte,
weder Gegenwirtiges noch Zukiinftiges,
weder etwas im Himmel noch etwas in der
Holle: in der ganzen Welt gibt es nichts,
was uns jemals von Gottes Liebe trennen
kann“ (R6m 8,38-39). Aber diese Gewiss-
heit ist nicht postwendend herstellbar.

3.3 Gott trostet — aber wie? Viele Men-
schen sind mit dem Bild eines strafenden

Vgl. U. Wagner-Rau, ,,... viel tausend Weisen, zu retten aus dem Tod.“ Praktisch-theologische

Reflexionen iiber Trost und Trosten, in: PTh 93 (2004), 2-16, 8: ,Trost braucht einen bergenden,
einen haltenden und aushaltenden Raum: Trénen, Verzweiflung, Wut und Hilflosigkeit miissen

darin Platz finden diirfen.

Vgl. die schone Auslegung zur Stelle von L. Schwienhorst-Schénberger in: Christ in der Gegen-

wart 57 (2005/32), 263. Vgl. auch H. Luther, Die Liigen der Troster. Das Beunruhigende des
Glaubens als Herausforderung fiir die Seelsorge, in: PrTh 33 (1998), 163-169.



166

Hofer / Die Troster und ihre Liigen

Gottes aufgewachsen. Eines Gottes, der
Furcht einflof3t.” Manche hat dieser ,stra-
fende Gott“ zeitlebens ,verfolgt“?

In unserer aufgeklirten Gesellschaft
freilich wird das Leiden lingst nicht mehr
auf den leidverhidngenden Allmichtigen
projiziert. Der ,softe Gott® ist angesagt.
Unsere Kultur verleugnet das Leid. Bis zum
letzten Atemzug muss dem Kranken sug-
geriert werden, dass er gesund wird, dass
er bald schon wieder nach Hause kommen
wird. Krebspatienten miissen oft ihren An-
gehorigen bis in die Todesagonie hinein
noch vorspielen, sie wiissten von nichts.

Aber es gibt neben einer sado-ma-
sochistischen Theologie des ziichtigen-
den Herrscher-Gottes und dem leidfreien
Traum von der sanften Gottheit, zwischen
der wehleidigen Leidverdringung mit Be-
taubungsmitteln und Ausweichmandévern
und der stoisch-apathischen Leidverliebt-
heit nach dem damlichen Motto ,Lerne
leiden, ohne zu klagen® noch einen dritten
Weg. Wer ihn betritt, findet zwar keine
stichhaltige Antwort, die man im Biichlein
mit sich herumtragen und herzeigen kann
auf die Frage: ,Warum ldsst uns Gott lei-

Weiterfithrende Literatur:

Ch. Schneider-Harprecht, Trost in der Seel-
sorge, Stuttgart-Berlin 1989.

H. Tacke, Glaubenshilfe als Lebenshilfe.
Probleme und Chancen heutiger Seelsorge,
Neukirchen-Vluyn *1979.

M. Frettloh, Was ist Dein einziger Trost im
Leben und im Sterben, Wuppertal 2000.

O. Fuchs, Die Klage als Gebet. Eine theo-
logische Besinnung am Beispiel des Psalms
22, Miinchen 1982.

den?“ Auch die Bibel ist kein Buch, in dem
man einfach nach Losungen nachzuschla-
gen briuchte. Aber es finden sich in ihr
Gestalten, die aus dem stummen Leiden
herausfinden zur Klage, die sagt, was ist,
die schreit, die weint. Derselbe Jesus, von
dem der Hebréerbrief sagt, er habe durch
sein Leiden Gehorsam zu Gott hin gelernt
(Hebr 5,8), schreit im Augenblick seines
Todes die Frage hinauf in den Himmel:
SWarum hast du mich verlassen?“ (Mk
15,34).

In der Ersten Bibel trdgt Gott — neben
vielen anderen - auch den Namen ,,Israels
Trost“: ,Gott ist dennoch Israels Trost fiir
alle, die reinen Herzens sind ... Wenn mir
gleich Leib und Seele verschmachtet, so bist
du doch allezeit meines Herzens Trost und
mein Teil“ (Ps 73,1.26; vgl. auch Jes 51,12
und 66,13 u.0.). Dieser Name Gottes hat
seine Kraft bis heute bewahrt. Kein Miss-
brauch hat ihn zerstoren kénnen. Dass das
Wort ,Trost“ unverbraucht geblieben ist,
das hangt wohl damit zusammen, dass wir
nicht leben konnen, ohne getrostet zu wer-
den, und dass die Welt immer in der Gefahr
ist, in graue Trostlosigkeit zu versinken.

Friedrich von Spee hat im 17. Jahrhun-
dert dieses Wissen in die noch heute mit
innerer Zustimmung gesungenen Lied-
zeilen gefasst: ,Wo bleibst du, Trost der
ganzen Welt, darauf sie all ihr Hoffnung
stellt? O komm, ach komm vom hochsten
Saal, komm, trost uns hier im Jammertal®
(Gotteslob Nr. 105, 4. Strophe). Und Mar-
tin Luther hat diese Linie weitergefiihrt,
indem er den von Jesus im Johannesevan-
gelium verheiflenen Geist, den ,,Beistand,
der nach ihm kommen wird, als ,, Troster
tibersetzt hat: ,Der Troster, der heilige
Geist, den mein Vater senden wird in mei-

Vgl. H. Kritzl, ... und suchen dein Angesicht, Gottesbilder — Kirchenbilder, Wien 2010, 44f.

8 Vgl. nur z.B. E Zorn, Mars, Miinchen 1977.



Hofer / Die Troster und ihre Liigen

167

nem Namen, der wird euch alles lehren
und euch an alles erinnern, was ich euch
gesagt habe“ (Joh 14,26).

Der Jesaja-Text ,,Der Geist Gottes, des
Herrn, ruht auf mir; denn der Herr hat mich
gesalbt. Er hat mich gesandt, damit ich den
Armen eine frohe Botschaft bringe und alle
heile, deren Herz zerbrochen ist, damit ...
ich alle Traurigen troste, die Trauernden
Zions erfreue, ihnen ... Jubel bringe statt der
Verzweiflung“ (Jes 61,1-3), den Jesus und
die Urkirche als einen fiir ihr Selbstver-
standnis entscheidenden Text betrachtet
haben, sagt, dass Gott durch seinen Mes-
sias das trauernde und verzweifelte Gottes-
volk trostet, damit es zum Ort der Freude
und des Jubels fiir die ganze Welt wird. Die
zweite Seligpreisung der Bergpredigt ,,Selig
die Trauernden, denn sie werden getrostet
werden“ (Mt 5,4) formuliert im passivum
divinum das Handeln Gottes, schafft aber
auch der Kirche Raum und ermichtigt sie
selber zum Trost. Gott selbst wird uns tros-
ten. Das ist wahr. Aber er wird uns gerade
trosten und trostet uns schon jetzt durch
alle, die uns als Briider und Schwestern
annehmen, unsere Wunden verbinden,
unsere Trianen abwischen und uns in allem
gut sind. Genau das ist die Art, in der Gott
selbst trostet.

Wenn das alles richtig ist, miissen wir
die Aussage, dass Gott selbst es ist, der uns
trosten wird, tiefer verstehen. Nicht dass
die Auskunft falsch wire! Es ist wirklich
so: Gott selber wird uns trosten. Aber das
eigentliche Geheimnis der Kirche besteht
gerade darin, dass in ihr die endzeitliche
Zukunft schon jetzt begonnen hat und in
ihr sinnenfillig werden soll, dass der ewige
Gott in endlichen Menschen spricht und
handelt: zuerst und zutiefst in Jesus, der
wahrhaft Mensch ist und doch zugleich die

vollige Gegenwart Gottes; dann aber auch
in allen, die in Jesus Christus S6hne und
Tochter Gottes geworden sind.’

Wer mit aufmerksamem und lauterem
Herzen zu trdsten versucht, teilt mit sei-
nen Zeitgenossen ein entscheidendes Un-
vermogen unserer Gesellschaft: ein Ende
mit einem neuen Anfang zu verkniipfen.
Als Partner von Menschen, die zwischen
Ende und Anfang Hilfe brauchen, hat er
selbst ihre wichtigen Leiden in einer Uber-
gangszeit zu tragen. In dieser tiefreichen-
den Solidaritdt mag er vielleicht doch auch
wieder eine Sprache und eine Lebenspraxis
als Zeugnis finden fiir das Geschehen von
Kreuz und Auferstehung, in dem die Kunst,
das Ende mit dem Anfang zu verkniipfen,
als das Wunder Gottes erscheint und zwar
als Wunder, das immer schon geschehen ist
und eben darum die Zukunft regiert.

Der Autor: Univ.-Prof. Dr. theol. habil.
Peter Hofer, geb. 1944, Studium der Theo-
logie in Salzburg. 1976 Promotion und 1992
Habilitation in Freiburg i. Br. Prof. em. des
Lehrstuhls fiir Pastoraltheologie und Homi-
letik an der Kath.-Theol. Privatuniversitit
Linz. Veriffentlichungen: Die anspruchs-
volle Sprache des Lebens. Predigttheorie und
Predigtpraxis von B. Welte, Graz 1997; ,,Ich
bin es, Jahwe, dein Gott, ... der dich auf dem
Weg geleitet, den du wandeln sollst (Jes
48,17). Pastoraltheologische Konsequenzen
aus dem Subjekt-Sein des Volkes Gottes,
in: Reinhold Bdirenz, Theologie, die hort
und sieht. FS fiir ]. Bommer, Luzern 1997;
Wieviel Heimat braucht der Christ? Pasto-
raltheologische Uberlegungen zu Gemeinde
und Seelsorgeraum, in: P. Hofer (Hg.), Auf-
merksame Solidaritit, FS fiir Bischof Maxi-
milian Aichern, Regensburg 2002, 95-110.

®  So dhnlich formuliert G. Lohfink, in: Christ in der Gegenwart 36 (1984/16), 133f.



