Philosophie

209

PHILOSOPHIE

# Schnadelbach, Herbert / Hastedt, Heiner /
Keil, Geert (Hg.): Was kénnen wir wissen,
was sollen wir tun? Zwolf philosophische
Antworten (rororo — rowohlts enzyklopa-
die 55704). Rowohlt Taschenbuch Verlag,
Reinbek bei Hamburg 2009. (251) Pb. Euro
12,95 (D) / Euro 13,30 (A) / CHF 23,90. ISBN
978-3-499-55704-0.

Dem Zeitgeistrelativismus wie auch der Do-
minanz empirischer Wissenschaften allge-
mein verstandlich und zugleich philosophisch
griindlich entgegenzutreten — das ist kein gerin-
ger Anspruch, dem sich die Autorinnen dieses
Buches stellen. Doch ,,philosophische Fragen
betreffen das Grundsitzliche unserer Orien-
tierung im Denken und in der Welt* (8). Zwolf
Leitfragen von allgemeinem Interesse bestim-
men die inhaltliche Grundstruktur des Werkes,
das kein Lehrbuch, sondern ein Denkbuch sein
will.

Zunichst gibt Herbert Schnadelbach einen
kompakten Uberblick der historischen Ent-
wicklung der philosophischen Titigkeit, die
Philosophie als vielfiltiges handwerkliches
Tun erscheinen lasst. Dieses Tun zielt auf eine
JKultur der Nachdenklichkeit, um unsere Ge-
danken besonders dort grundsétzlich zu klaren,
zu ordnen und zu kontextualisieren, wo wir die
Ubersicht verloren haben oder in Sackgassen
geraten sind.

In seinem zweiten Beitrag geht Schnédel-
bach der Verhaltnisbestimmung von Meinen,
Glauben und Wissen nach. Die Frage ,Ist alles
blof3 Ansichtssache?“ zielt darauf, ob Wahrheit
mehr sein kann als die rhetorisch oder politisch
machtvolle Durchsetzung der eigenen Position.
Sind intersubjektiv begriindetes Wissen und
ein tragfihiger Wahrheitsbegriff moglich oder
miissen wir uns mit Subjektivismus, Relativis-
mus und Skeptizismus als Gegebenheiten ab-
finden?

Die folgenden Beitrage von Detlef Horster,
Corinna Mieth und Heiner Hastedt wenden
sich ethischen Fragestellungen zu. Horster be-
antwortet die Frage ,Warum moralisch sein?“
dahingehend, dass ohne intersubjektive An-
erkennung von Rechten und Pflichten sowie
ohne objektive Geltung von Werten und Nor-
men ein soziales Zusammenleben unmdglich
wire. Mieth untersucht das Problem der Ge-
rechtigkeit vor allem mit Blick auf mogliche

Prinzipien gesellschaftlicher Verteilungsge-
rechtigkeit auch im globalen Ausmaf3. Hastedt
behandelt die Frage nach den Grenzen der To-
leranz, wenn es darum geht Freiheit und Plu-
ralismus zu verteidigen: Toleranz impliziert
die Fahigkeit, mit der Ambivalenz zurecht zu
kommen, die in der Konfrontation mit anders
Denkenden und Lebenden erfahren wird, und
der Gefahr zu widerstehen, die im Fanatismus
geschlossener ideologischer Systeme liegt.

Ausgehend von der Bestimmung der phi-
losophischen Anthropologie als derjenigen
Disziplin, die nach dem Lebewesen Mensch
fragt und dabei dessen Frage nach sich selbst
einbezieht, zeichnet Anke Thyen zunéchst Ent-
stehungskontext und Geschichte der Disziplin
nach. Anschlieflend behandelt sie vier konst-
ruktive Elemente einer gegenwirtigen Anthro-
pologie: methodischer Kollektivismus, metho-
discher Speziezismus, methodische Teleologie
und Intentionalitit. Zuletzt wird der Zusam-
menhang von Menschrechten und Anthropo-
logie thematisiert: Menschenrechte lassen sich
anthropologisch zwar erldutern, nicht aber be-
griinden.

Geert Keil konfrontiert kritisch den carte-
sianischen Leib-Seele-Dualismus mit Ergebnis-
sen der Neurowissenschaft tiber das Verhaltnis
des Ichs zu seinem Gehirn insbesondere im
Hinblick auf die Problematik von Determinis-
mus und freiem Willen. Diese Uberlegungen
fithrt ein zweiter Beitrag des Autors weiter in
Richtung Zurechenbarkeit von Handlungen,
moralische Verantwortung und der strafrecht-
lichen Problematik von Willensfreiheit und
Schuldfihigkeit.

Peter Janich geht dem Verhéltnis von Na-
tur und Kultur nach und fragt nach der Stel-
lung des menschlichen Naturerkennens: Sind
dessen Gegenstand und Methoden, die Natur-
wissenschaft tiberhaupt und der Mensch als ihr
Erkenntnissubjekt eher als natiirliche oder als
kulturgepréigte Grofien zu sehen? Dabei wird
durchgehend klargestellt, dass die menschliche
Definitionsleistung festlegt, was als natiirlich
gilt.

Heiner Hastedt setzt sich mit den Grenzen
des wirtschaftlichen Denkens auseinander, wo-
bei er zwar die 6konomische Orientierung des
Denkens und eine entsprechende funktionale
Differenzierung der Gesellschaft nicht grund-
satzlich ablehnt, wohl aber die Tendenz, Oko-
nomie und Effizienz zum einzigen Mafistab
individuellen und sozialen Lebens zu machen.



210

Philosophie / Religionsdialog

Sitzt der moderne Medienkonsument in
Platons Hohle, wo er die ;wahre Welt* vollig aus
den Augen verliert? So fragt Simone Dietz ein-
gangs in ihrem Beitrag tiber das Wahrheitspro-
blem in der Mediengesellschaft’ Tauschungen
und Liigen bleiben auch in der medialen Bil-
derflut grundsitzlich kritisch durchschau- und
aufklérbar.

Im letzten Aufsatz des Buches untersucht
Herbert Schnidelbach unter dem Titel ,,Mit
oder ohne Gott?“ auf religionsphilosophischer
Basis die Phdanomene Religion, Glauben und
Religionskritik, bevor er abschlieflend auf die
sogenannte und durchaus fragwiirdige Rede
von der ,Wiederkehr der Religion zu sprechen
kommt.

Insgesamt ist das Buch ein - fiir einschld-
gig Interessierte — gut lesbarer Uberblick.
Wilhering Alexander Eichinger

RELIGIONSDIALOG

¢ Bsteh, Andreas / Mirdamadi, Seyed A.
(Hg.): Hermeneutik. Thema der 4. Iranisch-
Osterreichischen Konferenz. Referate — An-
fragen - Gesprachsbeitrage. Verlag St. Ga-
briel, Médling 2010. (276) Pb. Euro 25,40
(D, A). ISBN 978-3-85264-622-0.

Seit 1996 fanden vier iranisch-osterreichische
Dialogkonferenzen statt, die mafigeblich von
Andreas Bsteh SVD, dem Leiter des Religions-
theologischen Instituts St. Gabriel (Mddling)
angestoflen und mitgestaltet wurden. Nach
der Frage gerechter internationaler und inter-
religioser Beziehungen (Teheran 1996) kam die
Thematik ,Werte — Rechte — Pflichten® (Wien
1999) zur Sprache; die dritte Konferenz (Tehe-
ran 2003) behandelte Fragen zu Frieden und
Gerechtigkeit und kam in ihren Diskussionen
deutlich auf die Herausforderung der Herme-
neutik zu sprechen, die schlieflich Thema der
vierten Konferenz (Wien 2008) wurde. Vortrage
und Debatten dieses Symposiums sind im vor-
liegenden Band in bewihrter und sorgfiltiger
Weise dokumentiert.

Im ersten Teil des Buches steht die Fra-
ge nach einer Hermeneutik heiliger Texte im
Mittelpunkt. Ahmad Vaezi von der Universitit
Bagher al-Olum (Qom) spricht kontroverse
Fragen direkt an: Die westliche Hermeneutik
mit ihren ,postmodernen Methoden® mache
»keinen Unterschied zwischen heiligen und an-

deren Texten', wihrend - so die islamisch-theo-
logische Position - ,.ein offenbarter und heili-
ger Text [...] besondere Erfordernisse mit sich
bringt“ (12). Religiositit, so Vaezi, bedeutet ,,die
theoretische und praktische Bindung an den In-
halt der Religion und der gottlichen Botschaft*
(14) - eine fundamentale Voraussetzung, die
eine ,,Theorie der Leserorientierung” (18) nicht
leisten konne. Damit ist eine wichtige Kont-
roverse erdffnet, die in diesem Band verschie-
dentlich aufgegriffen wird. Karl-Heinz Peschke
und Ingeborg Gabriel (Universitat Wien) weisen
auf das Problembewusstsein christlich-theo-
logischer Hermeneutik hin. Dementsprechend
»besitzen die biblischen Texte einen Vorsprung
an Sinn und Wahrheit, den jede Bibelauslegung
zu berticksichtigen hat“ (35); zugleich aber gilt:
»Auch die Gldaubigen sind - wie alle anderen
Menschen - im Umgang mit ihren Texten nicht
der geschichtlichen Kontingenz enthoben, die
Teil der conditio humana ist“ (44). Martin Kar-
rer (Kirchliche Hochschule Wuppertal) bringt
eine weitere Perspektive ein: Zum einen ,ver-
langt eine christliche Hermeneutik das bleiben-
de Gesprich mit Israel“ (56), zum anderen ist
die Moglichkeit und Notwendigkeit der Uber-
setzung“ (68) nicht als Problem, sondern als
ein den biblischen Texten immanenter Impuls
zu verstehen. Abbas Manoochehri (Universitét
Tarbiyat Modares, Teheran) setzt einen inte-
ressanten philosophischen Akzent, indem er
in Auseinandersetzung mit der Hermeneutik
Gadamers den Vorrang des Dialogs betont (vgl.
145) und den bekannten Topos ,,Horizontver-
schmelzung® im Licht interkultureller Her-
meneutik neu erschlief3t: ,Der interkulturelle
Dialog ist daher eine logische Konsequenz von
Horizontverschmelzungen und neuem kultu-
rellen Selbstverstaindnis® (147f.).

Der Schwerpunkt der Diskussion verlagert
sich in den weiteren Beitrdgen des Bandes auf
Fragen der Gesellschaft und der Demokratie,
wobei sich klare Differenzen zeigen: Wihrend
etwa Gholam Ali Khoshroo (Enzyklopadie des
zeitgendssischen Islams, Teheran) fiir ,[e]ine
Art religiose Demokratie (178) pladiert, macht
Heinrich Schneider (Universitit Wien) auf dem
Hintergrund der neuzeitlichen Konflikt- und
Differenzierungsgeschichte klar: ,Erst auf der
Basis der Trennung von tolerantem Staat und
den auf freiwilliger Mitgliedschaft der Glaubi-
gen beruhenden Kirchen kénnen die Konfes-
sionen ihrer Wahrheitsiiberzeugung ohne tible
Folgen fiir das Zusammenleben treu bleiben®



