ThPQ 159 (2011) 307-308

307

auch in je eigener Verantwortung’ Aktivititen
begonnen. Kritik, die aus echter Sorge um die
Kirche erwichst, ist als Auflerung miindiger
Christen ernst zu nehmen. Niemand sollte von
vornherein ausschlieflen, dass darin der Geist
Gottes am Werk ist. Den Glaubenssinn und die
Erfahrung der Glaubigen darf eine Kirche, die

sich unter dem Anspruch steter Erneuerung
weif3, nicht ignorieren.

Die Autorin: Marianne Heimbach-Steins, Dr.
theol., geb. 1959, Direktorin des Instituts fiir
Christliche Sozialwissenschaften der Universitit
Miinster.

Zu den im Herbst 2010 beschlossenen gemischten Arbeitsgruppen von DBK und ZdK ,,Priester

und Laien in der Kirche“ sowie ,,Prasenz der Kirche in Gesellschaft und Staat“ vgl. http://www.
dbk.de/presse/details/?presseid=1816&cHash=c6cb8bc4d167dcf81416f660d2483cbb.

Vgl. die Einladung zu einem ,,Gespréchsprozess® fiir die kommenden vier Jahre: Im Heute glau-

ben. Wort der deutschen Bischéfe an die Gemeinden, hg. von der Deutschen Bischofskonferenz,
Bonn o. J. (Midrz 2011); vgl. auch die neue Website des ZdK http://www.einen-neuen-aufbruch-

wagen.de/.

Bernhard Koérner

Versaumte theologische Aufgaben

Fragen anlasslich des Memorandums ,Kirche 2011: Ein notwendiger Aufbruch”

1.

Ich stelle fest, dass der Text des Memorandum
Kirche 2011 uber weite Strecken positiv und
einfithlsam formuliert ist — anders als andere
Stellungnahmen pro und contra. Ich teile mit
den Verfassern und den Unterzeichnern die
Sorge um die Kirche und den Wunsch nach
ihrer Erneuerung. Ich stimme {iberein, dass es
dazu echte Anstrengung braucht. Ich stimme
zu, dass nicht Abschottung, sondern das Auf-
greifen kritischer Impulse - auch von auflen
- notwendig ist. Ich kann auch verstehen, dass
man sich hérbar machen will.

2.
Aber hier beginnt fiir mich das Problem. Ich
halte das Memorandum inhaltlich und als of-
fentliche Stellungnahme fiir unzureichend und,
was den gewdiinschten Gespriachsprozess be-
trifft, fir problematisch.

3.
Der Text des Memorandum hitte genauso
gut von irgendeiner anderen innerkirchlichen
Gruppe verfasst werden kénnen und ldsst gerade
das vermissen, was aus einer spezifisch theologi-
schen Perspektive eigentlich gesagt werden miisste.
Wenn Theologinnen und Theologen der Refle-

xion des kirchlichen Glaubens verpflichtet sind,
dann ist das nicht selten schwer mit einer 6ffent-
lichen Parteinahme vereinbar. Parteinahme geht
rasch zu Lasten der inhaltlichen Qualitit.

4.
Das Memorandum ist in seiner Diagnose und
in seinen Therapievorschligen einseitig und
greift zu kurz. So bedient es de facto eine pro-
blematische, offentlich sehr wirksame Koalition,
in der sich theologische Uberlegungen mit dem
Zeitgeist bzw. dem offentlich Plausiblen verbin-
den. By the way: Die Art und Weise, wie sich die
Medien des Themas angenommen haben, habe
ich tiber weite Strecken nicht als ,,kritische Be-
gleitung durch die Offentlichkeit®, sondern eher
als Begleichung unterschiedlicher alter Rech-
nungen wahrgenommen.

5.
Beispiel Zolibat: Es macht mir zu schaffen,
wenn fiir Frauen und Ménner die einmal ver-
sprochene Ehelosigkeit zum Problem wird. Und
natiirlich muss die christliche Ehelosigkeit von
der Verpflichtung zu dieser Lebensform (Zoli-
bat) unterschieden werden. Aber: Ich hore in
der Offentlichkeit und abgesehen von lehramt-
lichen Stellungnahmen immer nur Argumente,



308

ThPQ - kontrovers

die fir die Abschaffung des Zolibats eintreten,
aber kaum jemals ein Argument, das sich mit
gleichem Einsatz fiir diese genuin christliche
Lebensform stark macht. Miissten nicht Theo-
logen und Theologinnen die zu kurz gekom-
menen Argumente und damit das Ganze des
Glaubens einmahnen?

6.

Das Memorandum scheint mir auch als 6f-
fentliche Stellungnahme problematisch. Seine
mediale Rezeption hat das bestitigt. Differen-
zierungen werden eingeebnet, geblieben sind
die ,heiflen Eisen' in ihrer simpelsten Form. So
ist es einmal mehr zu jenem ,Ritual® gekom-
men, das schliefSlich in einer unbeweglichen
Patt-Situation endet. Dafiir sind freilich auch
die verantwortlich, die den Verfassern des Me-
morandum echte Sorge um die Kirche abspre-
chen. Dagegen ist zu sagen: Viele der genannten
Stichworte markieren wirkliche, meiner Uber-
zeugung nach aber nicht die zentralen Proble-
me. Sie kénnen auch auf eine Weise bearbeitet
werden, dass dabei die verbindliche Lehre nicht
preisgegeben wird. Das soll gesagt werden, auch
wenn ich die angedeuteten Losungen nicht alle
fiir richtig oder vertretbar halte.

7.

Ich furchte, der Text fordert als pures Faktum
plakatives Denken: auf der einen Seite die ,sture’
Amtskirche, auf der anderen Seite die ,aufge-
schlossene’ Theologie, die schon alle Losungen
bereit hat. Das entspricht m. E. nicht der Sach-
lage, ist keine gute Ausgangsposition fiir ein Ge-
sprach und fordert ein Bild der Kirche, das nicht
einladend ist. Grund genug, auf allen Seiten um
ein Gesprach und eine Kommunikationskultur
zu bitten, in der auch die andere Seite gehort und
ihre Argumente wirklich gewtirdigt werden.

8.
Dem Memorandum geht es um die Kirche und
eine Reform, die ihre Glaubwiirdigkeit erhoht.
Damit stellt es sich nicht nur an eine, sondern an
mehrere Grenzen: an die Grenze von Innen- und
Auflenperspektive der Glaubensgemeinschaft
und des Glaubens; an die Grenze von theolo-
gisch Denkbarem und kirchlich Sinnvollem; die
bekannte Grenze von Identitit und Relevanz,

von Wahrheit und Plausibilitdt usw. Die Aufga-
ben fiir Theologie und Leitung der Kirche, die
damit ins Blickfeld riicken, reichen m.E. weiter
und tiefer als der Text des Memorandum erken-
nen ldsst. Sie umfassen m. E. unter anderem:

Ja — die Gottesfrage. Sie wird zu Recht ein-
gemahnt - als das eigentliche heifle Eisen. Oder
stimmt die Rede vom ,innerkirchlichen Atheis-
mus? Nur ausgehend vom Versuch, sich ent-
schieden an Gott zu orientieren, werden auch die
anderen Fragen in der Kirche recht in den Blick
riicken und wird eine sachgerechte Antwort mog-
lich werden. Gibt es dafiir die nétige Koalition?

Damit zusammenhéngend: Welche Theo-
logie braucht es heute? Zur Zeit des Konzils ist
es darum gegangen, angesichts eines fest gefiig-
ten systematischen Denkens Fragen zu stellen.
Braucht es heute, angesichts einer weithin plau-
siblen Konturlosigkeit von Gott und Glaube,
nicht eine andere Theologie? Wie affirmativ
muss die Theologie sein? Welche Frage muss
sie stellen? Wie muss sie sich prisentieren — im
;theologischen Labor’, im Hérsaal, in der Of-
fentlichkeit?

Kommt einer Theologie, die sich der Wis-
senschaftlichkeit verpflichtet weif3, nicht sehr
schnell Gott abhanden, weil sie — auf einer Meta-
ebene - vor allem die Rede iiber Gott reflektiert?
Werden und produzieren wir damit nicht eher
Religionsmoderatoren als Glaubenszeugen?

Wo liegen zwischen ,progressiv‘ und ,kon-
servativ’ vor allen Sachdifferenzen die Unter-
schiede in den Koordinaten (Wahrnehmungen,
Interessen, Angste ...), die das innerkirchliche
Gespriach so schwer machen? Wer sollte hier
helfen, wenn nicht theologische Reflexion?

Gibt es nicht eine Unkultur von unduldsa-
men Positionierungen in der Kirche? Eine Hal-
tung, die den anderen einfach abschreibt, von
ihm nichts erwartet und daher auch das Ge-
sprach verweigert? Wo gibt es die Bereitschaft,
wohlwollend zuzuhéren, die ,anderen’ Positionen
wertschitzend und ohne Hermeneutik des Ver-
dachtes zu verstehen? Die Bereitschaft, vor allem
das Gelungene und Wichtige zu benennen, auch
eigene Irrwege zuzugeben und zu korrigieren?

Der Autor: Bernhard Korner, Dr. theol, geb.
1949, ist Professor fiir Dogmatik an der Theolo-
gischen Fakultit der Universitdit Graz.



