398

ThPQ 159 (2011) 398-407

Christoph Niemand

~Annaherung an die Gestalt unseres Herrn

"*

Zum zweiten Teil des ,Jesus-Buches” von Joseph Ratzinger / Benedikt XVI.

In dieser Vorstellung des zweiten Teilbandes
von Papst Benedikts ErschliefSung der Gestalt
Jesu biete ich ein ausfiihrliches und textfolgen-
des Referat seiner zentralen Inhalte. Im An-
schluss daran benenne ich einige durchgiangige
Grundlinien dieser Jesus-Darstellung und stelle
dazu Uberlegungen an.

Hermeneutik

Im Vorwort (10-14) stellt der Autor (zurick-
greifend auf bereits im 1. Teilband' Gesagtes)
die Haltung klar, in der er die Ereignisse des
Lebensendes Jesu betrachten will: in einer
,Hermeneutik des Glaubens®, die sich aber
durchaus ,,mit einer ihrer Grenzen bewussten
historischen Hermeneutik zu einem methodi-
schen Ganzen verbinden kann®. Dazu fordert er
auch ein: ,wissenschaftliche Schriftauslegung
... muss ... sich neu als theologische Disziplin
erkennen, ohne auf ihren historischen Charak-
ter zu verzichten“ (11). Es geht ihm nicht um
einen angeblichen ,historischen Jesus®, sondern
um die historisch wirkméchtige ,Gestalt und
Botschaft® des ,realen Jesus“ Das ,,Hinschau-
en und Hinhoren auf den Jesus der Evangelien®
kann ,,zur Begegnung werden’, die sich ,,doch
gerade der wirklich historischen Gestalt verge-
wissert (13).

Einzug in Jerusalem. Tempelreinigung

In seinen Betrachtungen der Einzugserzih-
lungen (16-25) hebt Benedikt (ab hier B.) u.a.
auf den Bezug zu Sach 9,9 ab: ,Jesus erhebt ...
einen koniglichen Anspruch. Er will seinen
Weg und sein Tun von den VerheifSungen des
Alten Testaments her verstanden wissen, die
in ihm Wirklichkeit werden® (19). Fiir das Ver-
standnis der Tempelreinigung (26-38) sichtet er
zunichst zwei Deutemuster, die seines Erach-
tens nicht zum Entscheidenden durchdringen:
Kultreform durch Bekdmpfung von Missstin-
den; zelotisch-revolutiondrer Anspruch Jesu
auf den Tempel. Demgegeniiber sieht er im
Deutewort Mk 11,17 (,Haus des Gebetes fiir
alle Volker”) den entscheidenden Hinweis: Es
geht Jesus darum, ,,Israel so zu 6ffnen, dass alle
in seinem Gott den einen gemeinsamen Gott
der ganzen Welt erkennen kénnen (32). Damit
ist verbunden, dass Jesus selbst als Gekreuzigter
und Auferweckter die Stelle des eschatologisch
endgiiltigen Tempels einnehmen wird, wie aus
dem Tempelwort (vgl. v.a. Joh 2,19.21f.: Tempel
seines Leibes) erhellt: Er selbst ist es, ,,der die
Volker sammelt und im Sakrament seines Lei-
bes und Blutes eint“ (36).

* Urspringlich als ,,Aktuelles theologisches Buch® fiir Heft 3 vorgesehen, wird der vorliegende
Beitrag, der den zweiten Teilband von Joseph Ratzingers Jesus-Buch vorstellt, nun unter der
neuen Rubrik ,,ThPQ nachgelesen® veréffentlicht: Ratzinger, Josef/Benedikt XVI.: Jesus von
Nazareth. Zweiter Teil: Vom Einzug in Jerusalem bis zur Auferstehung. Herder Verlag, Frei-
burg i. Br.-Basel-Wien 2011. (366, zwei Lesebandchen) Geb. Euro 22,00 (D) / Euro 22,70 (A) /
CHEF 33,50. ISBN 978-3-451-32999-9. — Der Autor, Neutestamentler an der Katholisch-Theolo-
gischen Privatuniversitit Linz, forscht und publiziert selbst zum Lebensende Jesu. Das im Titel

verwendete Zitat entstammt Seite 14.

Freiburg i. Br.-Basel-Wien *2007.

Joseph Ratzinger, Jesus von Nazareth. Erster Teil: Von der Taufe im Jordan bis zur Verkldrung,



ThPQ - nachgelesen

399

Ende des Tempels. Zeit der Heiden.
Sendung Israels

Auch in der Auslegung der eschatologischen
Rede Jesu bleibt B. bei diesem Thema: Je-
sus blickt auf das faktische Ende des Tempels
(44-56) voraus und versteht es angesichts sei-
nes Todesweges in jenem Sinn, den dann auch
die urchristliche Sithnesoteriologie im Kreuz
Jesu erkennen wird: als eschatologische ,, Auf-
Hebung® des Jom Kippur (54f: Rom 3,23ff;
Hebr 9,11ff.). Jesus blickt aber auch auf eine Zeit
der Heiden voraus (57-61: Lk 21,24). B. liest
diesen Ausdruck pointiert als heilsgeschichtli-
chen Hinweis auf die Kirche, der die universale
Volkermission aufgetragen ist.

Dabei finden sich auch Aussagen zum
(nichtchristlichen) Judentum: B. gewinnt sie
aus Rom 11,25, das er eschatologisch liest: ,,Die
Vollzahl der Heiden und ganz Israel: In dieser
Formel erscheint der Universalismus des gott-
lichen Heilswillens“ (59). Damit steht aber auch
die Frage nach der ,,Sendung Israels“ (60) und
nach einer kirchlichen Judenmission im Raum.
B. sieht dies so (und zitiert dazu zustimmend
H. Brem, die ihrerseits damit Bernhard v. Clair-
vaux kommentiert): ,Im Anschluss an Rom
11,25 muss sich die Kirche nicht um die Bekeh-
rung der Juden bemiihen, da der von Gott dafiir
festgesetzte Zeitpunkt, ,bis die Heiden in voller
Zahl das Heil erlangt haben’ (Rém 11,25), ab-
gewartet werden muss. Im Gegenteil, die Juden
sind selbst eine lebendige Predigt, auf die die
Kirche hinweisen muss, da sie das Leiden des
Herrn vergegenwirtigen ...“ (60f.). In B.s eige-
nen Worten: ,,In der Zwischenzeit behalt Israel
seine eigene Sendung. Es steht in den Hianden
Gottes, der es zur rechten Zeit ,als Ganzes' ret-
ten wird, wenn die Zahl der Heiden voll ist®
(63).

FuBwaschung
und hohepriesterliches Gebet

Ein gewichtiges Kapitel ist der Fuffwaschung
nach Joh 13 gewidmet (70-94): B. beginnt mit
Voriiberlegungen zur ,Stunde Jesu“ (V. 1.3:
»Hintibergehen“ im Kontext des antiken Sche-
mas von exitus und reditus) und zur Reinheits-
thematik (V. 10-11: Zielsatz: ,,An die Stelle der

rituellen Reinheit ist nicht einfach die Moral
getreten, sondern das Geschenk der Begeg-
nung mit Gott in Jesus Christus“: 77). In der
Auslegung selbst versucht er ein integratives
Verstiandnis der beiden Fuflwaschungsdeutun-
gen im Text (VV. 6-11.12-17) nach der pat-
ristischen Formel sacramentum et exemplum
(wobei sacramentum den umfassenden Heils-
dienst Jesu meint): ,,Die Aufforderung zu tun,
was Jesus getan hat, ist nicht ein moralischer
Anhang ans Mysterium oder gar ein Gegensatz
zu ihm. Sie folgt aus der inneren Dynamik der
Gabe, mit der der Herr uns ...
aufnimmt® (79). Erst mit der letzten Antwort
Jesu an Petrus V. 10 kommen fir B. auch einzel-
ne Sakramente in den Blick: das grundlegende
Vollbad der Taufe und, davon unterschieden,
jene auch dann noch nétigen Teil-Waschungen,
die im Bekennen der Siinden bestehen (vgl.
1 Joh 1,8f).

Beim hohepriesterlichen Gebet Jesu nach
Joh 17 (100-119) sieht B. im Thema der Hei-
ligung, das die VV. 17-18 prigt, dessen eigent-
liche Mitte. ,,Heiligkeit ist der Ausdruck ... fiir
das gottliche Sein als solches“ (104). Aus atl.
Vorgaben entwickelt er ein Verstindnis von
Heiligung als ,,Aussonderung®, die aber ,das
Moment des ,Fiir* ganz wesentlich einschlief3t*
(104). Es umfasst drei Schritte: (i) Der Vater
hat den Sohn geheiligt und in die Welt gesandt
(17,18 und 10,36: ,Diese Heiligung Jesu durch
den Vater [ist] mit der Inkarnation identisch:
Sie driickt zugleich die vollige Einheit mit dem
Vater und das vollige Dasein fiir die Welt aus™:
105). (ii) Jesus heiligt sich fiir die Seinen (V. 19:
im Anschluss an R. Bultmann versteht B. dies
als ,sich zum Opfer weihen“: 105f.). (iii) ,Er
bittet, dass von seiner Heiligung her die Jiinger
in der Wahrheit geheiligt seien (V. 17a.19: 104):
Sie sollen ,,in die Heiligkeit Jesu hineingezogen
werden (107). Dann legt B. die Einheitsbitte
der VV. 21-23 aus: ,Wesen und Inhalt“ dieser
Einheit ,,beruht auf dem Glauben an Gott und
den, den er gesandt hat: Jesus Christus® (114). -
»Dieser Glaube ist in seinem Kern ,unsichtbar‘®,
dennoch bedarf es des Ringens um sichtbare
okumenische Einheit, weil die ,Kraft Gottes
mitten in die Welt hinein wirkt“ und in ihr glau-
bensstiftend erkennbar sein muss (113). Von
daher: In der Bitte um die Einheit vollzieht sich

in das Seinige



400

ThPQ - nachgelesen

Stiftung der Kirche! Denn die Kirche ist ,die
Gemeinschaft der Jinger, die durch den Glau-
ben an Jesus Christus als den Gesandten des Va-
ters ihre Einheit empfingt und hineingehalten
ist in die Sendung Jesu, die Welt zur Erkenntnis
Gottes zu fithren und sie so zu retten” (119).

Das letzte Mahl

Fiir das Letzte Abendmahl (122-164) beginnt B.
mit Uberlegungen zur Frage seiner historischen
Datierung. Bekanntlich differieren darin die sy-
noptischen Evangelien (Paschamahl am Abend
des Riisttages) und Johannes (Abschiedsmahl
am Abend vor dem Riisttag). Nach Sichtung
von Versuchen, den Widerspruch mittels Hin-
weis auf unterschiedliche Kalendergewohnhei-
ten im antiken Judentum aufzul6sen, entschei-
det sich B. im Anschluss an J. P. Meier fiir jenen
Ansatz, der auch in der gegenwirtigen exegeti-
schen Diskussion vielfach bevorzugt wird: Die
chronologische Ansetzung des Mahls ist (nur)
bei Johannes zutreffend. Aber auch die ,,gewiss
sehr frithe Auffassung von seinem Pascha-Cha-
rakter” bei den Synoptikern wird verstindlich:
»Jesus ... wusste, dass er das Pascha nicht mehr
werde essen konnen. ... [Er] lud die Seinen zu
einem Letzten Mahl ganz besonderer Art ein,
das keinem bestimmten jiidischen Ritus zu-
gehorte, sondern sein Abschied war, in dem
er Neues gab, sich selbst als das wahre Lamm
schenkte und damit sein Pascha stiftete” (133).
In der Erschliefung der Mahlerzihlung
widmet sich B. zundchst der historischen Kri-
tik, in der es die Position gab und gibt, dass die
Einsetzungsworte nicht auf Jesus zuriickgehen
koénnten, was oftmals so argumentiert wird: In
seiner Reich-Gottes-Verkiindigung habe Jesus
ja die bedingungslose Gnade und Vergebung
Gottes zugesagt, da konne er nicht jetzt von
seinem stellvertretenden und sithnendem Ster-
ben als (sozusagen nachtraglicher oder zusitz-
licher) Heilsbedingung gesprochen haben. - B.
lehnt es demgegeniiber ab, ,einen schneiden-
den Gegensatz zwischen der Reich-Gottes-Ver-
kiindigung und der Jerusalemer Botschaft® Jesu
fiir gegeben zu nehmen (142). Dazu weist er
auf exegetische Modelle (z.B. bei R. Pesch) hin,
die eine gewisse Entwicklung in Jesu Heilsrede
darin begriindet sehen, dass er auf die Erfah-

rung mehrheitlicher Ablehnung seiner Gottes-
reich-Einladung reagierte und seine erwartete
Totung als stellvertretendes Gottesknechtsge-
schick zum Heil der Ablehnenden in die bis-
herige Botschaft integrierte. B. sieht durchaus
das Potenzial solcher Versuche, gibt aber auch
zu bedenken, dass die Evangelien von ihrer li-
terarischen Anlage her das Nachzeichnen einer
Entwicklung der Verkiindigung Jesu entlang
der biographisch-chronologischen Achse kaum
erlauben. Deshalb ist es ihm wichtig, den inne-
ren, sachlichen Erschlieffungszusammenhang
zwischen der ,galildischen® Reich-Gottes-Bot-
schaft und der ,,jerusalemer” Kreuzestheologie
zu betonen: ,,Gerade das Kreuz [ist] die duflers-
te Radikalisierung der bedingungslosen Liebe
Gottes, in der er gegen alle Verneinung von
Seiten der Menschen sich selber gibt, das Nein
der Menschen auf sich nimmt und so in sein Ja
hineinzieht (vgl. 2 Kor 1,19)“ (143).

Wenn Jesus gemifl dem Brotwort seinen
Leib - das meint nicht den ,,Korper im Unter-
schied zu Seele oder Geist ..., sondern die gan-
ze, leibhaftige Person® (150) - als Segensbrot
gibt, dann bedeutet und vollzieht dies, dass er
»seinen gewaltsamen Tod in einen freien Akt
der Hingabe seiner selbst fiir die anderen und
an die anderen um[wandelt] (151). Aus den
verschiedenen Versionen des Kelchwortes be-
leuchtet B. sodann die biblischen Motive, die
Jesu Sterben deuten: Die Stiftung eines Bun-
des (,,Blut des Bundes“ Ex 24,8; ,Neuer Bund®
Jer 31,31) und das stellvertretende Leiden des
einen Gerechten fiir die vielen Gottlosen (Jes
53).

Far viele — fur alle

An dieser Stelle kommen Uberlegungen zur
Frage, ob das Pripositionalobjekt fiir viele von
Mk 14,24 par Mt 26,28 tatsachlich (wie J. Je-
remias gemeint hatte) ,in Wirklichkeit mit
,alle® zu tibersetzen sei (155ff.: angesichts der
Uberlegungen, in den landessprachigen Ge-
stalten des hochgebetlichen Wortlautes ,fiir
alle“ durch das dem griechischen Bibeltext und
dem lateinischen Messbuch unmittelbar ent-
sprechende ,fiir viele® zu ersetzen, ein nicht
unheikles Thema.) B. sieht, dass in Jes 53 keine
programmatische Allheits- Aussage gemacht ist,



ThPQ - nachgelesen

401

sondern die Bedeutung des Geschicks des einen
gerechten Knechts fiir die vielen anderen, die
gottlosen Verblendeten, herausgestellt ist. (So
wird man auch an das ntl. Kelchwort nicht mit
der Frage herantreten diirfen, ob hier aus den
vielen etwa einige bewusst ausgeschlossen wi-
ren.) Aufs Ganze gesehen hat dann die Urkirche
das Heilsziel des Todes Jesu jedenfalls explizit
universal verstanden und formuliert: 1 Tim 2,6;
Joh 11,51f; 12,32f.: ,\Wenn mit ,viele‘ bei Jesaja
wesentlich die Gesamtheit Israels gemeint sein
mochte, so wird in der glaubigen Antwort der
Kirche auf Jesu neuen Gebrauch des Wortes
immer mehr sichtbar, dass er in der Tat fur alle
gestorben ist“ (158).

Todesangst und Gehorsam

Im Gebet in Getsemani (166-188) sieht B. Je-
sus an der menschlichen Grunderfahrung der
Angst teilnehmen, die im letzten Kern ,die
kreatiirliche Urangst angesichts der Nihe des
Todes“ (176) ist. Darin, dass Jesus gerade in
seiner Angst zu Gehorsam und Hingabe durch-
dringt, liegt aber das Entscheidende, wie B. in
zustimmendem Bultmann-Zitat sagt: Jesus sei
hier ,,nicht nur der Prototyp, an dem das vom
Menschen geforderte Verhalten exemplarisch
sichtbar wird ..., sondern er ist auch und vor
allem der Offenbarer, dessen Entscheidung die
menschliche Entscheidung fiir Gott in solcher
Stunde erst moglich macht® (176). Insofern ist
Jesu Angst etwas noch Abgriindigeres als blofie,
natiirliche Todesangst. Und in Jesu Gebet rin-
gen der ,,,Naturwille des Menschen Jesus“ und
der ,,,Sohneswille’, der sich ganz in den Willen
des Vaters hineingibt“ (177).

Wie man diese Polaritit angemessen den-
ken kann, ohne dabei Jesu Personeinheit entwe-
der schizophren aufzuldsen oder sie im Sinn des
Monotheletismus
chen Willens zu berauben, versucht B. so aufzu-
weisen: Der menschliche Wille ist schopfungs-
gemaf’ auf Synergie mit Gottes Willen angelegt.
Unter der Macht der Siinde ist aus Synergie aber
Opposition geworden, in der nun der Mensch
seine Freiheit durch Gottes Willen gefihrdet
wihnt. ,Das Drama des Olbergs besteht darin,
dass Jesus den Naturwillen des Menschen aus
der Opposition in die Synergie zuriickholt®

ihres kreatiirlich-menschli-

(182). Fiir Jesus ist also auch noch in der Todes-
angst das Ja zu Gottes Willen nicht die Bedro-
hung seiner Freiheit, sondern die Moglichkeit,
ganz er selbst zu sein.

Jesus vor Gericht

Das Kapitel vom Prozess Jesu (190-224) beginnt
B. mit der Betrachtung der ,Vorberatung im
Synedrium®: Joh 11,48 zeigt, dass der Totungs-
beschluss vornehmlich auf ordnungspolitischer
Motivation aufruht, die im Kontext der damals
akuten Durchdringung von Religion und Poli-
tik zu sehen ist. Jenseits aller Machtpragmatik
der Handelnden ist fiir den Evangelisten aber
Gottes Heilswalten hintergriindig-souveran am
Werk, weil — wie Kajaphas als Hohepriester in
unwissendem Wahrspruch sagt — es gerade so
dazu kommt, dass ,.ein einziger Mensch fiir das
Volk stirbt“ (Joh 11,50ff.). Auf die Verhaftung
folgt ein Verhor (kein eigentlicher Kapitalpro-
zess), in dessen Verlauf mogliche Anklagepunk-
te abgefragt wurden: u.a. eine Art des messia-
nischen Anspruchs, die Jesus in so intensive
Gottesndhe setze, dass es als blasphemischer
Angriff auf die Einzigkeit Gottes zu werten sei.
Durch sein Antwortverhalten (Menschensohn,
Sitzen zur Rechten der Macht) hat Jesus ,,den
von der Tradition her vieldeutigen Messias-
Titel angenommen, aber ihn zugleich in einer
Weise prizisiert, die einen Schuldspruch her-
beifiihren musste, den er mit einer Abweisung
oder mit einer gemilderten Fassung des Messia-
nismus hatte vermeiden konnen® (204).

In der Wahrnehmung des eigentlichen Pi-
latus-Prozesses miiht sich B. um eine Darstel-
lung, die von judenfeindlichen Stereotypen frei
ist: So meine das JohEv, wenn es von ,den Ju-
den“ als Anklage-Instanz spricht, die damalige
Tempel-Aristokratie. Und ,wenn nach Mattha-
us das ,ganze Volk gesagt habe: ,Sein Blut kom-
me Uber uns und unsere Kinder* (27,25), dann
wird der Christ sich daran erinnern, dass Jesu
Blut eine andere Sprache spricht als das Blut
Abels (Hebr 12,24): Es ruft nicht nach Rache
und nach Strafe, sondern es ist Versohnung. Es
wird nicht gegen jemand vergossen, sondern es
ist Blut vergossen fiir viele, fiir alle” (211).

Aus den im JohEv erzédhlten Prozess-Dia-
logen hebt B. v.a. darauf ab, dass Jesus, der



402

ThPQ - nachgelesen

»also doch ein Konig ist* (18,37), Pilatus mit
einem ,,durchaus neuen Begriff von Kénigtum
und Reich® (214) konfrontiert. Jesus ist Zeuge
der Wahrheit, und so ist er Konig! Gegenwir-
tig scheint Wahrheit fiir viele Menschen keine
sinnvolle Kategorie der (Natur-)Wissenschaft
und gar der Politik zu sein. ,,Aber ohne Wahr-
heit lebt der Mensch an sich selbst vorbei, iiber-
lasst er das Feld letztlich den Starkeren®. In Jesus
ist den Menschen ein Maf3stab der Wahrheit
gegeben. Seine Wahrheit ist zwar ohnmaéchtig,
aber gerade so ist sie méchtiger als Gewalt und
Liige. Insofern gilt fir B.: ,Das Zentrum der
Botschaft ist bis ans Kreuz hin ... das Reich
Gottes, das neue Konigtum, fiir das Jesus steht.
Dessen Zentrum aber ist die Wahrheit“ (218).

Passion und Prophetie.
Sthne und Verséhnung

Die Vielzahl der atl. Motive — bes. aus Ps 22
und Jes 53 - in den Texten von Kreuzigung und
Grablegung Jesu (226-264) veranlassen B. zu
einer Voriiberlegung, in der er ,Wort und Er-
eignis im Passionsbericht aufeinander bezieht:
Hinter dieser besonderen Weise des Erzihlens
steht ein Prozess des Lernens, den die werdende
Kirche durchschritten hat und der fiir ihr Ent-
stehen konstitutiv war® (226). Aber: ,,Nicht die
Schriftworte haben die Erzidhlung von Fakten
hervorgerufen, sondern die zunichst unver-
standlichen Fakten haben zu einem neuen Ver-
stehen der Schriften gefiithrt“ (227). Es folgen
(u.a.) Betrachtungen von Jesu Vergebungs-
bitte fiir die Henker (nach Lk 23,34), der Ver-
spottungsszene (im Blick auf Weish 2) und der
Kreuzesinschrift, fur die gilt: ,,Bisher hatte Jesus
den Titel ,Messias‘ oder ,Konig‘ vermieden bzw.
sofort in Zusammenhang mit seinem Leiden
gebracht ... Nun kann der Titel ,K6nig® in aller
Offentlichkeit erscheinen® (235).

Angesichts des Gott-Verlassenheitsrufes
nach Ps 22,2 will B. nicht psychologisierend
»in die Abgriinde seiner Seele hineinschauen®
(238), er verweist lieber auf die in der Antike
wichtige anthropologische Denkfigur von der
»Korporativpersonlichkeit“: Hier betet ,,Chris-
tus als Haupt und Leib zugleich® Die Passion
Jesu trdgt als messianische Passion unser aller
Not in sich: ,ein Mitsein, das aus der Liebe

kommt und so schon die Erloésung, den Sieg der
Liebe in sich tragt* (239).

Ein eigener Abschnitt ist der Rede vom
Tod Jesus ,als Versohnung (Sithne) und Heil®
gewidmet. B. sieht, dass es sich dabei um einen
Verstehensprozess handelt, in dem ,die wer-
dende Kirche ... langsam in die tiefere Wahr-
heit des Kreuzes hineingewandert ist, um sein
Warum und sein Wozu zumindest von ferne
zu begreifen (254). Die zentralen Kategorien,
in denen sich dieses Verstehen ausdriickte, wa-
ren: Sithne (Rom 3,25f.) und Verséhnung (2 Kor
5,19f.). Dem ,Einwand, der sich immer wie-
der gegen den Sithnegedanken erhebt® - ,Ist
es nicht ein grausamer Gott, der unendliche
Siithne verlangt?“ — entgegnet B.: ,,Es ist genau
umgekehrt: Gott selbst richtet sich als Ort der
Versohnung auf und nimmt das Leid in seinem
Sohn auf sich. Gott selbst schenkt seine unend-
liche Reinheit in die Welt hinein“ (256).

Dieses Verstindnis des Todes Jesu mdchte
er aber nicht als vergeistigende Allegorisierung
eigentlicher Kultpraxis verstanden wissen. Fiir
Paulus und die Alte Kirche waren umgekehrt
die dinglichen Opfer nur Kult im uneigentli-
chen Sinn. Von Jesu Kreuz her wurde deutlich:
»Der wirkliche Kult ist der lebendige Mensch,
der ganz Antwort auf Gott geworden ist ...
(262). Das gilt vom gekreuzigten Jesus und
auch von den durch seine Hingabe verwandel-
ten Menschen (R6m 12,1).

Auferstanden

Im Kapitel zur Auferstehung Jesu aus dem Tod
(266-302) beginnt B. mit Vorbemerkungen
tiber die Bedeutung des Osterglaubens (,Nur
wenn Jesus auferstanden ist, ist wirklich Neu-
es geschehen ...“: 266) und seine Eigenart: Es
geht nicht um das ,,Mirakel einer wiederbeleb-
ten Leiche®, sondern um ein ,universales Er-
eignis“ zur ,,Eroffnung einer neuen Dimension
menschlicher Existenz“ (268f.). Dann geht er
die zwei Grundtypen ntl. Zeugnisses von Jesu
Auferstehung durch, zuerst die ,,Bekenntnistra-
dition“ (u.a. 1 Kor 15,3-5).

B. figt dabei ad vocem und wurde begraben
einen Exkurs zur ,,Frage des leeren Grabes® an,
in dem er das (vielberufene) Argument anfiihrt,
»dass im Jerusalem von damals die Verkiindi-



ThPQ - nachgelesen

403

gung der Auferstehung schlechterdings unmog-
lich gewesen wire, wenn man auf den im Grab
liegenden Leichnam hitte verweisen konnen®
(279): Entsprechend dient dem Petrus von Apg
2,29 auch das damals bekannte Davidsgrab als
Beweis fiir dessen Nicht- Auferstanden-Sein.

Fiir die ,,Erzahltradition, in der die Frauen
als erste Zeuginnen erscheinen, weist B. bes. auf
die Erfahrung einer ,,seltsamen Fremdheit*, auf
die ,Dialektik von Identitit und Andersheit®
(291) hin: Darin ,,spiegelt sich eine neue Weise
des Begegnens, die apologetisch eher stérend
erscheint, aber umso mehr als Wiedergabe des
Erlebten dasteht” (292). Jesus ist ,,nicht in die
empirische Existenz zuriickgekehrt, ... sondern
lebt neu in der Gemeinschaft mit Gott“. Umge-
kehrt gilt aber, dass ,,die Begegnungen mit dem
Auferstandenen etwas anderes sind als inne-
re Ereignisse oder als mystische Erfahrungen®
(293). Er hat auf neue Weise Leib und begegnet
leibhaft. Dies driicken die osterlichen Mahler-
zahlungen aus, die damit auch eine unerhorte,
die Seinen zusammenfithrende Gemeinschaft-
lichkeit des Auferweckten anzeigen.

Erhoéht

Der abschlieflende Ausblick (304-318) be-
spricht die Bedeutung der Himmelfahrt als
Erhohung an die Seite Gottes: Sie ist Teilhabe
an dessen ,Raummachtigkeit® und ,Raum-
tiberlegenheit®, insofern ist Jesus nicht schier
»weggegangen, sondern nun immer von Got-
tes eigener Macht her bei uns und fiir uns da“
(308f.). In dieser ,,prisentischen Eschatologie®
(316) diirfen die Christen in Freude und Wach-
samkeit auch die ,,Zwischenzeit“ bestehen und
haben im Glauben an die Wiederkunft Christi
die leibhafte Konkretheit des Christusheils vor
Augen: ,Er, der Fleisch angenommen hat und
nun immerfort Mensch bleibt, ... ruft die ganze
Welt ins Offene Gottes hinein, damit am Ende
Gott alles in allem werde ... Darin ist die Hoff-
nungsgewissheit eingeschlossen, dass Gott alle
Tranen abtrocknen wird, ... dass alles Unrecht
aufgearbeitet und das Recht hergestellt wird.
Der Sieg der Liebe wird das letzte Wort der
Weltgeschichte sein” (312f.).

* ok %

Im Riickblick auf dieses bewusst textnah gestal-
tete Referat frage ich mich, ob darin nicht v.a.
solches Aufnahme fand, was mir aus B.s Buch
primér eingingig und zustimmenswert er-
scheint. Die vom Autor gewiinschte dialogische
Lektiire fiihrte mich (historisch-kritisch arbei-
tenden Neutestamentler, der ich bin) an nicht
wenigen Stellen ja durchaus auch zu Einspruch
bzw. zum heftigen Wunsch nach weiterer Dis-
kussion tiber B.s Text: Dabei wire {iber manche
m.E. doch einseitige Wahrnehmung neuerer ex-
egetischer Bemithung zu reden, noch mehr aber
tiber zusitzliche thematische Aspekte und tiber
traditionsgeschichtliche =~ Differenzierungen,
die nach meinem Dafiirhalten die historische
Plausibilitdt ebenso wie die theologische Ergie-
bigkeit mancher Darstellungen B.s gleicherma-
flen noch weitertreiben konnten. Von diesem
durchaus spannenden Lektiireprozess kann
ich hier nicht berichten, es wiirde den Rahmen
sprengen. Ich muss mich auf folgende Punkte
beschranken:

Judentum

Die Vor- und Umsicht, in der B. vom Juden-
tum spricht, ist bemerkenswert. Man sage nicht,
dabei handle es sich um eine Nebenbaustelle:
Ob Christentum heute zu einer Geschichts-
erzahlung seiner Entstehung fihig ist, in der da-
malige Juden nicht als dunkle Negativfolie der
eigenen Identititswahrnehmung missbraucht
werden, ist ein Testfall fiir dessen (gelebte!) Zu-
kunftsfahigkeit. Und ob Christentum - aus der
Mitte seines Glaubens an die Universalitit des
Jesus-Christus-Heils heraus - fahig ist zu einer
echt theologischen (nicht blof3 toleranten) Wiir-
digung der Sendung des Judentums tiberhaupt
(also auch des nicht christlich gewordenen Ju-
dentums post Christum bis ans Ende der Tage),
ist ein echter Testfall der eigenen Wahrheitsfa-
higkeit (i.S. des Stehens in der eigenen Wahr-
heit). In beiden Feldern tariert B. seinen Text
sehr sorgfaltig aus und kommt - iiber das ganze
Buch hin - zu m.E. wirklich weiterfithrenden
Formulierungen, die v.a. die paulinische Israel-
Theologie (in ihrer kithnen Verbindung von
Christo-Universalismus und dessen eschatolo-
gischer Unverfiigbarkeit) realisieren wollen.



404

ThPQ - nachgelesen

Auf die Ausfithrungen zum (ungenann-
ten) Reizwort Judenmission im Kontext von
Rom 11,25 und zum Blutverantwortungsruf Mt
27,25 habe ich schon im Referat hingewiesen.
(Weiteres liefle sich ergédnzen!) Immer wieder
begegnen im Textverlauf aber auch (an sich un-
spektakuldre, aber doch deutliche) Korrekturen
an problematischen traditionellen Sprachge-
stalten. Ein Beispiel fir viele: ,,... Das Alte war
so nicht abgetan, sondern erst zu seinem vollen
Sinn gebracht® (134 ad Pascha Jesu, Hervorh.
Ch.N.). Man weif3, woraufhin er formuliert!

Kreuzessoteriologie

Durchgingig bemiiht sich B. um die Erschlie-
Bung der Rede vom heil-stiftenden Tod Jesu am
Kreuz und stellt sie immer wieder einem ,,bes-
serwisserischen Rationalismus® (264) gegen-
uber, den er offensichtlich in weiten Teilen exe-
getischen (und dogmatischen) Arbeitens des 20.
Jahrhunderts ortet. Ich stimme mit ihm darin
tiberein, dass die Wiedergewinnung der soterio-
logischen Kreuzestheologie (in ihrer biblischen
Breite und Tiefe) eine der zentralen Herausfor-
derungen gegenwirtiger Theologie ist. Es geht
wirklich darum, Torheit und Argernis des Kreu-
zes Jesu (mit 1 Kor 1,18ff) als augenoffnende
Weisheit und rettende Kraft Gottes fiir unsere
Welt neu verstehen und verkiinden zu lernen.
— Aber: Dass die vielbeschworenen ,,modernen
Exegeten der ntl. Heilstod-Rede zeitweise tat-
sichlich perplex gegeniiberstanden, ist — das darf
man nicht verkennen! - nicht zuletzt auch eine
Reaktion auf die Zerrformen und Karikaturen
der Kreuzessoteriologie, die in der gelebten Dar-
stellung fritherer Phasen ihr Bild verdunkelten.
Vielleicht war eine Phase der Sprachlosigkeit ir-
gendwie auch nétig, damit die heutige Theologie
die Dynamik der Kreuzes-Rede wieder in ihrer
ganzen Brisanz andenken kann. Und tatsédch-
lich ist in vielen exegetisch-bibeltheologischen
Arbeiten eine echte ,,Renaissance” der Beschaf-
tigung mit einschlagigen Texten und Themen ja
schon seit langerem zu beobachten.

B. selbst hat eine der zentralen Erkennt-
nisse dieses Neuanfangs rezipiert: Er formuliert
damit eine seiner Schliisselstellen, in der er
jenen Einwand bearbeitet, dem Siithnesoterio-
logie immer wieder begegnet (256). Diese Er-

kenntnis lautet so: Schon die atl. Sithnetheo-
logie denkt Gott nicht als (zu beruhigendes)
Objekt menschlicher Siihneleistung, sondern
denkt Sthne umgekehrt und gnadentheolo-
gisch: Nicht Gott braucht unsere Siithne, der
schuldige Mensch, wenn er denn (weiter)leben
soll, braucht Ent-Sithnung: Dekontaminierung
von jenen verstrickenden Folgewirkungen der
Schuld, die ihn selbst, die durch seine Untat Be-
schidigten und die Gesellschaft insgesamt ver-
giften. Und Gott ist es, der seinem Volk in der
Tora die geordnete Moglichkeit zur Erfahrung
von Entsiihnt-Sein gibt. Rom 3,25f. fithrt dies
in eschatologischer Re-Kapitulation ans Ziel:
Gott selbst stellt (der Welt) den (von der Welt)
gekreuzigten Christus hin als universal Sithnen-
des. (Ich sage: Wenn in der vorkritischen Theo-
logie diese Struktur biblischer Siithnesoterio-
logie schon anndhernd realisiert worden wire,
dann hitte sich die kritische Exegese vielleicht
manchen Irrweg erspart!)

B. differenziert kaum zwischen der in
Christus geschehenen Siihne, Verséhnung und
Stellvertretung. Er nimmt sie von vornherein in
eins zusammen. Das mag u.a. darin begriindet
sein, dass in der kritischen Exegese die Heils-
tod-Soteriologie manchmal tatsdchlich nach
dem Motto ,divide et impera“ sozusagen erst
filetiert und dann kleingeschrieben wurde.
Mittlerweile liegen aber Ansétze zu einer Aus-
differenzierung vor, die damit gerade nicht eine
Reduktion der Heilstod-Soteriologie betreiben.
Vielmehr kann das unterscheidende (und mit
kulturanthropologischen Theoremen arbeiten-
de) Erschlielen dieser Ur-Erfahungen mensch-
lichen Lebens und ihrer jeweils unterschiedli-
chen sozialen Orte und Funktionen zum Projekt
einer Wiedergewinnung beitragen: So ist (m.E.
und pace Stuhlmacher) die kultische Sithnevor-
stellung von der Versohnungsrede, die Paulus
vor dem Hintergrund antiker friedenspoliti-
scher Praxis entwickelt, ebenso zu unterschei-
den wie die Stellvertretungsrede. Letztere findet
ihren Erfahrungshintergrund (schon bei Jes 53,
trotz V. 10) im Kontext jener sozial-korporati-
ven Erfahrung, dass Menschen das Einstehen
anderer fiir sie schlicht brauchen. Es befordert
verkiindigungsrelevantes ~ Verstehen,
wenn wir nachvollziehen, wie diese anthro-
pologisch-lebensweltlichen ~ Grundkategorien

unser



ThPQ - nachgelesen

405

(kultische Sithne; politische Prozessregeln zur
Beendigung von Krieg; sozial-mitmenschliche
Solidaritét) schon im AT durch die Gottes- und
Bundeserfahrung Israels je fiir sich neu ausge-
richtet werden und wie sie sich dann im Blick
auf den gekreuzigt-auferweckten Gottesknecht
Jesus nochmals dynamisieren und schlief3lich
im pro nobis crucifixus alle zusammenkommen.
Er ist unsere Ent-Sithnung und unsere Versoh-
nung und er tritt so an unsere Stelle, dass wir an
seine Stelle kommen.

Hermeneutik

Den hermeneutischen Grundlagen B.s, wie ich
sie eingangs referierte, kann ich in ihrem Kern
unumwunden zustimmen: Historisch-kritische
Exegese ist als theologische Disziplin zu begrei-
fen und zu praktizieren! Das stellt zweifellos
eine Herausforderung an diese Exegese dar, es
fordert aber umgekehrt auch die Theologie he-
raus.

Historische Kritik basiert auf einem geneti-
schen Verstehensparadigma und unterstellt: Ich
verstehe etwas (natiirlich immer nur annihernd
und vorldufig), wenn ich versuche, es in seinem
Werden und Sich-Entwickeln zu ,beobach-
ten®. Thre Methode ist deshalb Analyse, also die
Unterscheidung von Anfangsimpuls, (katalysa-
torischen) Umgebungsbedingungen und jenen
Entfaltungsprozessen, in denen das Anfing-
liche in seine volle Gestalt hinein wichst und
in die Welt wirkt. Dieses Ganze, in sich aber zu
Differenzierende, ist das Ereignis! Insofern geht
es tatsdchlich, wie B. sagt, nicht darum, den
»irdischen Jesus als angeblich ,historischen®
Jesus dem in den Evangelien , geglaubten® und
~er-innerten” Jesus feindlich gegeniiber zu stel-
len. Aber es besteht auch keine blanke Identi-
tat zwischen den Taten, Worten und ,,Selbst-
einschdtzungen® Jesu und dem, als was es die
unmittelbaren Zeitgenossen, die urkirchlich
Glaubenden und dann die Christen bis heute je
wahrgenommen, geglaubt, formuliert und ver-
standen haben. Historisch-kritische Exegese,
wenn sie als theologische Disziplin betrieben
wird, geht davon aus, dass es unser glaubendes
Verstehen des (ganzen!) Jesus-Christus-Ereig-
nisses befordert, den Weg vom Anfangsimpuls
bis zur Vollgestalt sozusagen nachzugehen.

Also: nicht Behauptung einer (epistemologisch
ohnehin unmaoglichen) Identitdt, sondern Auf-
suchen und Aufzeigen der Kontinuitit zwi-
schen bzw. Zusammengehorigkeit von Faktum
und Wahrnehmung: adaequatio.

Wenn dies so ist, dann darf und muss zwi-
schen ,,Jesus“ und ,,Jesus Christus, Gottes- und
Menschensohn, Erloser® differenziert werden,
nicht weil ,,Jesus® die Wirklichkeit und ,,Jesus
Christus etc.“ die Fiktion oder Verfilschung
wire, sondern weil es hilft, uns dem Wahr-
heitsanspruch von ,,Jesus ist Jesus Christus etc.*
verstehend anzundhern. — Aber: Jeder Differen-
zierungsversuch ist ein Modellbild, eine Hypo-
these. Insofern war das von B. kritisierte ,,Ge-
wissheitspathos, mit dem historische Kritik oft
auftrat, tatsichlich érgerlich naiv. Umgekehrt
wire es aber genauso drgerlich naiv, zu sagen:
Was brauchen wir mehr Hypothesen, wir ha-
ben doch die Wahrheit! Denn Wahrheit will
verstanden werden, und das geht nur in Denk-
figuren und mit Modellen, die nie die Wahrheit
selber sind.

Hinsichtlich des ,,soteriologischen Selbst-
verstandnisses® des ,irdischen Jesus“ heift
dies im Blick auf B.s Buch fiir mich: Natiirlich
sind frihere Kritiken, die meinten, Jesus hitte
in seinem Todesweg tiberhaupt keinen soterio-
logischen Sinn gesehen, abzulehnen. Sie sind
historisch vollig unplausibel. Aber genauso
unplausibel wire eine Position, die die volle,
begrifflich und motivisch ausgefaltete Kreu-
zessoteriologie des NT (oder gar der weiteren
dogmengeschichtlichen Entfaltung) als reflexen
Bewusstseinsinhalt des auf den Tod zugehen-
den Jesus voraussetzt, so als ob dies die Mog-
lichkeitsbedingung ihrer Wahrheit wire. Inso-
fern stort mich der oft unterschwellige Verdacht
B.s gegen historisch-kritische Exegese. Dies
umso mehr, als ja auch er selbst immer wieder
Differenzierungsansitze verwendet: So spricht
er z.B. vom ,,Hineinwandern® der werdenden
Kirche ins ,Warum und Wozu*“ des Kreuzes Jesu
(254). Das bedeutet aber genau genommen
doch auch, dass nicht alles, was die apostolische
Kirche dabei gefunden und gesagt hat, schlicht
identisch mit den Bewusstseinsinhalten Jesu
auf seinem Todesweg wire. Die historisch-kriti-
sche, analytische, differenzierende Exegese be-
miiht sich als theologische Disziplin um nichts



406

ThPQ - nachgelesen

anderes, als den Aufweis der Kontinuitétslinien
im Sinn einer Relecture. Dazu muss sie zuvor
aber auch die Nicht-Identitit feststellen diirfen!
Und gerade deshalb iiberzeugt mich H. Schiir-
manns Modell einer impliziten soteriologischen
Sterbehaltung Jesu, die im heuristischen Stich-
wort Proexistenz beschreibbar wird (vgl. 197).
Urkirchlich wurde sie dann in den biblischen
Kategorien Sithne, Bundesstiftung, Stellvertre-
tung, Versohnung etc. (wieder)erkannt, ver-
standen und expliziert. Dieses Modell - mehr
kann es ja nicht sein! - erscheint mir gleicher-
maflen historisch plausibel wie theologisch er-
giebig: Es zeigt das um Worte ringende ,,Hin-
einwandern“ der Kirche in jenes Geheimnis auf,
das Jesus vielleicht weniger besprochen, jeden-
falls aber sterbend ,,gelebt“ hat.

Christologie

B. will mit seinem Buch keine Christologie vor-
legen, vielmehr Anndherungen an die Gestalt
Jesu und an die Geheimnisse seines Lebens und
Sterbens anbieten (12f.). Dennoch ist (unver-
meidlich) gegeben, dass diese Annaherungen
von einer Grundgestalt von Christologie gesteu-
ert sind. Diese ist m.E. so zu benennen: Jesus
zeigt uns Gott in dessen ganzem Gott-Sein. Und:
In Jesus handelt Gott in seinem ganzen Gott-Sein
an uns. So elementar dies formuliert ist, es ist
(natiirlich auch) hintergriindig formuliert und
es steht in groflen Zusammenhangen: B. selbst
sieht im Hintergrund seiner Darstellung im-
mer wieder v.a. die johanneische Christologie,
die er (durchaus zutreffend) als Logos-Inkar-
nationschristologie versteht. (Auch wenn dieses
»Spitzenwort im gesamten JohEv nur einmal
vorkommt, so will es in seiner Prolog-Funktion
1,14 doch dessen gesamte Lektiire steuern ...).
Aber auch die grofle glaubens- und dogmen-
geschichtliche Entwicklung der Patristik (und
weit dartiber hinaus) ist stindig prasent. Und
die ganze Anndherung geschieht im Wissen um
die Anfragen der Moderne.

Dazu noch ein Hinweis: Ich denke, die
christologische Grundgestalt, die B.s Jesus-Dar-

2

stellung steuert, geht — mehr noch als von den
von ihm selbst genannten johanneischen und
hebriderbrieflichen Vorgaben - v.a. von der ele-
mentaren paulinischen eikon-Christologie und
der ihr zugehorigen metamorphoo-Soteriologie
aus: Jesus Christus ist das unverzerrte Spiegel-
LBild“ der Herrlichkeit Gottes. Wir schauen es
enthiillten Hauptes an und werden so in eben-
dieses Bild (hinein)verwandelt (2 Kor 3,18;
4,4), so dass er, Sohn und Bild, Erstgeborener
unter vielen Geschwistern wird (Rom 8,29).
Diese christologisch-soteriologische Grund-
vorstellung nimmt quantitativ bei Paulus zwar
keinen massiven Raum ein, sie ist aber m.E. ein
Nervenzentrum seiner ganzen Theologie. Der
Apostel denkt bei Jesus Christus als eikon theou
primér zwar wohl an den auferweckten, escha-
tologischen Herrlichkeitschristus, er schlagt
von da aus aber Briicken nach vor: zum proto-
logisch-préexistenten Christus, dem ,,Urlicht®
(vgl. 2 Kor 4,6); und zu jenem Niedrigkeits-
christus, auf dessen geschundenem Angesicht
Gottes Doxa umso mehr leuchtet (ebd.).

Jesus-Darstellungen:
~von hinten her” - ,nach vorne hin”

Wie auch immer die im Hintergrund wirksame
Christologie zu prazisieren ist, B. blickt jeden-
falls aus dem vollen neutestamentlich-6sterli-
chen Glaubensbewusstsein, in das er auch die
altkirchlichen Entfaltungen zur trinitarisch-on-
tologischen Wesenschristologie integriert, ,,zu-
riick® und geht daraufhin durch-schauend die
Etappen des Weges Jesu nach. Insofern ist seine
»Erzihlposition® in einer gewissen (!) Analogie
zu jener der Evangelisten. Und in der Tat kann
man seinen Text (zusammen mit vergleichba-
ren Jesus-Biichern, z. B. jenem von R. Guardini)
als eine reflektierende und theologisch-medi-
tierende Paraphrase der Evangelien lesen. B. be-
treibt also nicht, wie manche Kritiker meinten,
eine ,,Christologie von oben (vgl. 12), etwa im
Gegeniiber zu einer ,,Christologie von unten®,
wie sie die historisch-kritische Exegese betrei-
ben wiirde. Das ist nicht der Punkt.? Zutreffen-

Uberdies sind die Bezeichnungen ,,Christologie von oben bzw. von unten® zur kontroversen Eti-

kettierung unterschiedlicher systematischer Christologie-Entwiirfe ebenso wenig hilfreich wie



ThPQ - nachgelesen

407

der ist es m.E., zu sagen: B. bietet eine Jesus-
Darstellung ,,von hinten®, von der Christologie
her. Ich sage das keineswegs kritisch, im Gegen-
teil: Es braucht solche Biicher! Und als solches
Buch gelesen, findet sich in B.s Anndherung
eine Vielzahl von Ein-sichten und Durch-bli-
cken, die in der Lage sind, die LeserInnen mit-
zunehmen auf den unabschlieflbaren Weg des
~Ermessens des Mysteriums der Liebe Gottes
in Jesus Christus (vgl. Eph 3,18f.).

Es braucht aber auch, so sage ich gleichzei-
tig, Biicher, welche die andere Bewegungsrich-
tung abschreiten: Es braucht Biicher, die den
Anfangsimpuls analytisch-fragend aufsuchen
und von ihm her zur vollen Glaubens- und Er-
kenntnisgestalt der christologischen Erzéhlung
der Evangelien ,,vorwarts“ durch-schauen. Das
nenne ich eine Jesus-Darstellung ,,nach vorne®,
auf die Christologie hin. Solches ist die Aufga-
be der differenzierenden, historisch-kritischen
Jesus-Forschung und solches versuchen die
aus ihr kommenden Jesus-Biicher, unter ihnen
auch meines.?

Was wire der jeweilige Mehrwert des einen
und des anderen Wegs? In B.s Jesusdarstellung

sehe ich, wie gesagt, letztlich das Ziel, die Tie-
fe und Breite des geglaubten Mysteriums Jesus
Christus zu erschliefSen. Ich frage mich aber, wie
Menschen, die nicht (noch nicht ..., nicht mehr
..) an Jesus Christus als Offenbarung und
Intervention Gottes in unserer Welt glauben,
dieses Buch lesen mdgen? Werden sie fragen:
Wie kann der Autor ernstlich behaupten, jener
eine Mensch sei fiir alle Welt Wahrheit und Ret-
tung aus Gott? Wie kommt er dazu? - Jesusdar-
stellungen, die den anderen Weg gehen, jenen
»hach vorne hin‘ versuchen demgegeniiber
nachzuvollziehen, wie es dazu kam, dass Men-
schen angesichts dieses einen, einzelnen und
besonderen Menschen damals sagten: Wo er
ist, da ist Gott selbst unerhort nahe! Am Beginn
dieses Nachzuvollzugs, wie es zu Christologie
kam (und womdglich je und je wieder dazu
kommen kann), steht noch kein Bekenntnis,
sondern eine Frage. Es ist die Frage der Leute
aus Nazaret: ,Woher hat er das alles?” (Mk 6,2).
Sie fiihrt tibrigens keineswegs notwendigerwei-
se zu Anstof3 und Argernis (wie in Mk 6,3). Aus
der Mitte eines jeden christologischen Bekennt-
nisses heraus ist sie immer noch zu héren.

sie zur Beschreibung der Zugangsweise von Jesus-Darstellungen taugen. Wer freihandig damit
operiert (das gilt fiir beide Richtungen!), muss sich fragen lassen, ob er/sie nicht tiberhaupt
einem Missverstindnis dariiber aufsitzt, was ,,Christologie von unten bzw. oben® eigentlich
meint. Ersteres ist die Rede von der Auferweckung und Erhéhung des getoteten Gottesboten Jesus;
zweiteres ist die Rede von Jesus als dem Gesandten Sohn. Beide christologische Figuren mit ihren
implizierten Wegrichtungen finden sich im NT und sind irreduzibel-elementare Sprachgestal-
ten urchristlichen Bekennens. Daraus leitet sich fiir mich die Forderung an heutige Christologie
ab, beide Bewegungsrichtungen angemessen zur Sprache zu bringen, ohne die je eine zur bloflen

Nebenfunktion der je anderen zu machen.

logisches Modellbild, Stuttgart 2007.

Christoph Niemand, Jesus und sein Weg zum Kreuz. Ein historisch-rekonstruktives und theo-



