Fundamentaltheologie / Kirchengeschichte

419

Europa zu wenig beachtete Phdnomen der sog.
»Afrikanischen Unabhingigen Kirchen', die
sich jenseits der etablierten christlichen Kon-
fessionen und in klarer Abgrenzung zur Unter-
driickungsgeschichte von Kolonialisierung und
Mission ausgebildet haben. Zugleich pladiert
er missionstheologisch fiir eine gleichermafien
sursprungsgetreue und kontextgerechte Ver-
mittlung des christlichen Glaubens, die bei aller
Verwurzelung in der eigenen soziokulturellen
Lebenswelt die Gemeinschaft mit den Mitchris-
ten und Mitchristinnen in anderen Landern
nicht aufkiindigt® (147)

(3) Der letzte Teil des Bandes ist explizit
der Metareflexion iiber die Aufnahme der eth-
nologischen AufSenperspektive in die theologi-
sche Innenperspektive gewidmet. Grundtenor
der Beitrége ist, dass Fremdheit und Fremdsicht
konstitutiv zum Christentum und zur christ-
lichen Theologie gehoren. So referiert H. Wal-
denfels iiber das Verhaltnis von Ethnologie und
christlicher Theologie. L. Bily hebt grundsitz-
lich auf den Anteil des Fremden im Eigenen ab
und ladt zur ,Entdeckungsreise zum ,,Frem-
den im Christentum® (178). E Gmainer-Pranzl
widmet sich der Begriindungsfrage: Warum
benotigt die christliche Theologie immer schon
die ihr fremde Auflenperspektive? Er findet
eine Antwort in der Phinomenologie des Glau-
bens: Glauben ist ein ,responsorischer Akt
ein Antwortgeschehen auf einen von auflen er-
gehenden, ,,fremden® Anspruch. Daraus ergibt
sich: ,Die Teilnahme an einer Glaubenspers-
pektive und die Fahigkeit zur Fremderfahrung
sind keine konkurrierenden, sondern verwand-
te Einstellungen.“ (206) Die Theorie des immer
schon vorfindbaren Fremden im christlichen
Eigenen wird materialiter von G. M. Hoff be-
legt, der hierfiir die biblische Fremdenliebe, die
theologische Erkenntnistheorie von den ,loci
alieni;, den (scheinbar) auflertheologisch ange-
siedelten, jedoch theologisch zutiefst relevanten
Erkenntnisorten (z.B. philosophische Vernunft,
Geschichte) oder die konsequente Hinwendung
der Katholischen Kirche zu ihrem gesellschaft-
lichen Auflen in der Pastoralkonstitution des
Zweiten Vatikanum anfithren kann.

Diese damit nur angeschnittenen meta-
theoretischen und an konkreten Beispielen
durchgefithrten ,Kreuzungen“ von ethnolo-
gischer und theologischer Perspektive sind in
ihrer Innovationskraft fiir die theologische Wis-
senschaftstheorie kaum zu iiberschéitzen. Man
darf auf eine Fortsetzung dieses spannenden

und fruchtbaren interdisziplindren Projektes
hoffen. Freilich wire es fiir den weiteren stimu-
lierenden Austausch von Ethnologie und Theo-
logie wiinschenswert, gerade auch die bleibende
gegenseitige Fremdheit von Innen- und Auflen-
perspektive starker ins Licht zu heben. Denn
beide Sichtweisen, die (idealtypisch) unbeteiligt
beobachtende und die engagiert teilnehmende,
erginzen sich nicht nur, sondern bergen auch
wechselseitiges Provokationspotenzial, das den
wissenschaftlichen Diskurs belebt. Die in den
Beitrdgen dominierende Einsicht, dass sowohl
Christentum als auch christliche Theologie im-
mer schon Elemente des AufSen, des Anderen,
des Fremden integriert haben, konnte isoliert
betrachtet auch der Gefahr Vorschub leisten,
den bleibend beunruhigenden und herausfor-
dernden ,,Stachel des Fremden® wissenschafts-
theoretisch abzuschleifen und sich seiner Pro-
vokation zu entziehen.

Linz Ansgar Kreutzer

KIRCHENGESCHICHTE

¢ Gohm, Richard: Selig, die um meinetwil-
len verfolgt werden. Carl Lampert - ein
Opfer der Nazi-Willktr. 1894-1944. Tyrolia
Verlag, Innsbruck-Wien 2008. (440, 11 farb.
u. 84 s/w Abb.) Geb. Euro 29,95 (D, A) / CHF
50,90. ISBN 978-3-7022-2961-0.

Seit 1998 lief der Seligsprechungsprozess fiir
Carl Lampert. Inzwischen ist das Verfahren ab-
geschlossen, die Seligsprechung findet am 13.
November 2011 in Dornbirn statt.

Lampert kam am 9. Janner 1894 als siebtes
Kind einer Vorarlberger Bauernfamilie in Gofis
zur Welt, besuchte das Gymnasium in Feldkirch
und trat 1914 in das Priesterseminar in Brixen
ein. 1918 wurde er zum Priester geweiht. Nach
zwolf Kaplansjahren in Dornbirn, wo er vor
allem die Jugend begeistern konnte, wurde er
1930 vom damaligen Weihbischof der Apos-
tolischen Administratur Innsbruck-Feldkirch,
Sigismund Waitz, dazu bestimmt, Kirchenrecht
in Rom zu studieren, was bei Lampert zunachst
wenig Freude ausloste. Nach Erlangung des
Doktorats iibernahm er 1935 die Aufgabe, ein
Dibzesangericht in Innsbruck aufzubauen. 1939
bestellte ihn Bischof Paulus Rusch zum Provi-
kar von Innsbruck-Feldkirch, was viele Konflik-
te mit den NS-Behorden ausloste. Da diese bei
der Ernennung von Rusch iibergangen worden



420

Kirchengeschichte

waren, lehnte Gauleiter Franz Hofer jeden amt-
lichen Verkehr mit ihm ab. De facto musste nun
Lampert das Amt des Administrators ausiiben.
Dieser nahm die Aktionen des neuen Regimes
nicht einfach hin. Er protestierte z. B. gegen die
damaligen Klosterauthebungen. In der Folge
wurde er 1940 dreimal nacheinander einge-
sperrt. Anschliefend kam er in das KZ Dachau,
von diesem nach Sachsenhausen, dann wieder
nach Dachau. Nach einem kurzen Aufenthalt
in seiner Heimat wurde er ,gauverwiesen®
Physisch schon ziemlich gebrochen, konnte er
dennoch in Stettin verdienstvoll als Seelsor-
ger wirken. 1942 wurde ihm iiberraschend ein
»~Heimaturlaub“ gewédhrt. Unter der Bedingung,
den Priesterberuf aufzugeben und zu heiraten,
wurde ihm sogar die Freiheit angeboten. Da
Lampert dieser Versuchung widerstand, wurde
er nach drei ,,Schauprozessen‘ am 13. Novem-
ber 1944 in Halle a. d. Saale enthauptet.

Zum Freundeskreis Carl Lamperts ge-
horte der Linzer Diézesanpriester DDr. Franz
Ohnmacht (1893-1954). Dieser war Sekretir
von Bischof Johannes Maria Gfollner und Ge-
neralsekretdr der KA gewesen und wurde so-
fort nach dem ,,Anschluss®, am 13. Mirz 1938,
eingesperrt. Drei Monate spdter kam er in das
KZ Dachau. Auf den weiteren Stationen sei-
nes Leidensweges traf er immer wieder mit
Carl Lampert zusammen, den er achtete und
bewunderte. Ohnmacht blieb zwar die Hin-
richtung erspart, sein Schicksal war aber in ge-
wisser Weise noch tragischer als das Lamperts.
Als psychophysisches Wrack war er erst 1946 (!)
in die Didzese Linz zuriickgekommen. Im KZ
Buchenwald war er ,,medizinischen Versuchen®
ausgesetzt worden, was nach und nach zu geis-
tiger Umnachtung und Verlust des Sprachver-
mogens fithrte. Am 11. April 1954 erloste der
Tod den erst 60-jahrigen Priester von seinem
Leiden. (Zu ihm und zu seinen Beziehungen zu
C. Lampert vgl. R. Zinnhobler, Er litt fir sei-
nen Bischof - Franz Ohnmacht [1893-1954]
im Lichte neuer Quellen, in: Jahrbuch d. 00O
Musealvereins 149/1., 2004, 569-637. Uber-
arbeitete Fassung in: ders., Das Bistum Linz im
Spannungsfeld des Nationalsozialismus, Linz
2011, 147-214).

Das vorliegende Buch stellt eine beacht-
liche und umfassende Textsammlung dar, geht
aber nicht auf die hier aufgezeigten Zusam-
menhinge ein. Es bietet Erinnerungen, Briefe,
Zeugnisse und Dokumente, behandelt das Se-
ligsprechungsverfahren und schildert das Le-

ben und Wirken Lamperts. Uber den National-
sozialismus in Osterreich, Tirol und Vorarlberg
handeln Maximilian Liebmann, Josef Gelmi
und Gerhard Wanner. Es folgen Beitrige tiber
die Zeit Lamperts im KZ und in der Verban-
nung bis zur Hinrichtung in Halle und schlief3-
lich Giber die ,,Statten der Erinnerung® Leider
wird der sonst sehr gewissenhaft gestaltete
Band von keinem Register erschlossen. Da im
Zuge der Seligsprechung sicherlich eine Neu-
auflage zu erwarten ist, wird Gelegenheit sein,
diesen Mangel zu beheben.

Linz Rudolf Zinnhobler

# Nastainczyk, Wolfgang: Wie die Schlesier
Christen wurden, waren und sind. Ein Bei-
trag zur schlesischen Kulturgeschichte. Ver-
lag Schnell und Steiner, Regensburg 2011.
(276, 7 s/lw Abb.) Geb. Euro 34,95 (D) / Euro
36,00 (A) / CHF 49,90. ISBN 978-3-7954-
2468-8.

Der Regensburger emeritierte Religionspad-
agoge erlebte noch als Kind im Jahre 1945 die
Vertreibung aus Breslau und seiner schlesischen
Heimat. Der Schreiber dieser Zeilen hatte neun
Jahre lang das Vergniigen, ihn als Kollegen
und Freund an der Katholisch Theologischen
Fakultdt der Regensburger Universitit zu be-
gleiten und ihn als heimatbewussten Patrioten
kennen zu lernen. Ich rechnete ihm stets hoch
an, dass er sehr frith professionelle Kontakte
und Freundschaften nicht nur mit kirchlichen
Kreisen der damaligen DDR, vor allem aber
auch mit polnischen Mitbriidern und Kollegen
pflegte. Auf mich wenigstens wirkte diese Ein-
stellung verniinftig, nobel und christlich.

Diese Vorbemerkung sei gestattet, um ei-
niges zum Verstindnis mancher unbequemer
Passagen seiner ,schlesischen Kulturgeschich-
te“ beizutragen. In Wirklichkeit wollte der
Verfasser eine Kirchengeschichte Schlesiens
schreiben, wie er mir mitgeteilt hatte. Er litt wie
viele seiner Schicksalsgenossen an einer gewis-
sen Verdringung der kirchlichen Traditionen
Schlesiens durch die neuen Nachfahren und
Landsleute der hl. Hedwig. Das bedeutet nach
seiner Meinung keineswegs, dass Kirche und
Christentum tiberhaupt in schlechtere Héinde
gekommen wiren, abgesehen von der Geifel
eines atheistischen Systems. Aber weil ihm die
polnischen Katholiken nicht gleichgiiltig wa-
ren, empfand er die politisch motivierte Leug-



