ThPQ 160 (2012) 151-158

151

Ulrich Ruh

Innerkirchlicher Protest —

sinnlos oder notwendig?

¢ Kirchengeschichte ist Konfliktgeschichte, innerkirchliche Protestbewe-
gungen hat es immer wieder gegeben, sie sind ein unvermeidlicher Bestand-
teil von (notwendigen) Verdnderungsprozessen. Ulrich Ruh, Chefredakteur
der Herder Korrespondenz, macht dies an historischen Beispielen deutlich
und skizziert die vielfiltigen Initiativen vergangener Jahrzehnte, die eine
umfassende Reform der Kirche verlang(t)en, in ihrem Kontext. Die zahlrei-
chen gegenwirtigen Protestbewegungen sind ,,Bestandteile der verschiede-
nen Phasen und Spielarten der Auseinandersetzung um die Umsetzung des
Zweiten Vatikanums®, ihre Wurzeln sieht der Autor darin, dass das Konzil
keine wirklich grundlegenden strukturellen Anderungen implementieren

konnte. (Redaktion)

Kirchengeschichte war und ist immer auch
Konfliktgeschichte. Das ist nicht schwer zu
belegen: Man denke etwa an den Konflikt
um die hochmittelalterlichen Armutsbe-
wegungen und ihre kirchliche Integration,
an den spatmittelalterlichen Streit um
Konzil oder Papst als hochste kirchliche
Autoritdt oder an die reformatorischen
Bewegungen des 16. Jahrhunderts, die zur
Spaltung der abendldndischen Christen-
heit in verschiedene Konfessionen fiihrten.

Auch der Typ von innerkirchlichen
Protestbewegungen, von dem hier die
Rede sein soll, hat seinen spezifischen his-
torischen Ort. Er gehort namlich in die
Geschichte der katholischen Kirche seit
dem 19. Jahrhundert, die gekennzeichnet
ist einerseits durch eine Neuformierung
von Kirche als Institution und von Katho-
lizismus als Lebenswirklichkeit in Reak-
tion auf die sich immer stérker ausbreiten-
de Moderne. Andererseits ist sie geprégt
durch die Auseinandersetzungen um die
Ablosung dieses Modells durch eine ver-
anderte Art des Kirche- und Katholisch-

Seins. Diese Phase der Kirchengeschichte
ist auch am Anfang des 21. Jahrhunderts
noch nicht abgeschlossen.

Eine entscheidende Zdsur innerhalb
dieser Entwicklung wird durch das Zwei-
te Vatikanische Konzil markiert. Vor dem
Konzil gab es innerhalb einer romisch-ka-
tholischen Kirche, die sich gedanklich wie
strukturell als festes, geschlossenes Bollwerk
angesichts vielfaltiger ideologischer und le-
benspraktischer Bedrohungen sah, etliche
Bewegungen, denen es um eine ,,Schleifung
der Bastionen, eine Offnung zu den ,,An-
deren” und gleichzeitig um ein neues Ver-
héltnis zur eigenen Tradition zu tun war.
Weder die Anfénge des katholischen Oku-
menismus noch die Bemithungen um eine
Uberwindung der Neuscholastik waren al-
lerdings offentlichkeitswirksame Protestbe-
wegungen. Vielmehr fanden sie sozusagen
im Untergrund statt, bedroht immer von
kirchenoffiziellen Verboten.

Das Konzil sorgte dann insofern fir
neue Bedingungen, als vieles von dem,
was zuvor meist inkriminiertes Anliegen



152 Ruh / Innerkirchlicher Protest — sinnlos oder notwendig?

einzelner Vordenker oder entsprechender
Gruppen war, in die offiziellen Dokumente
Einzug hielt. So 6ffnete sich die rémisch-
katholische Kirche der ékumenischen Be-
wegung und dem Gesprich mit den nicht-
christlichen Religionen. Sie erkannte durch
die Erklirung iiber die Religionsfreiheit
das moderne Menschenrechtsethos an und
setzte die Heilige Schrift als maf3gebliche
Quelle fiir den eigenen Glauben in neuer
Weise ins Recht. In der Pastoralkonstitu-
tion ,Gaudium et spes® erklirte sie sich
mit den Errungenschaften der wirtschaft-
lichen, wissenschaftlich-technischen und
kulturellen Moderne grundsétzlich so-
lidarisch und bekannte sich sogar dazu,
von diesen manches lernen zu konnen.!
An ihrem strukturellen Gefiige nahm sie
durch das Zweite Vatikanum zwar gewisse
Akzentverschiebungen (Aufwertung des
Bischofskollegiums einesteils, der glaubi-
gen Laien andernteils) vor, allerdings keine
grundlegenden Anderungen.

Damit war der Streit um die Reichwei-
te und die Konsequenzen der Grundop-
tionen des Zweiten Vatikanischen Konzils
schon vorprogrammiert. Er wird seither
unter den Stichworten Tradition und Re-
form in vielen Varianten ausgetragen. Die
innerkirchlichen Protestbewegungen sind
insofern ein typisch nachkonziliares Pha-
nomen, sie sind Bestandteile der verschie-
denen Phasen und Spielarten der Ausei-
nandersetzungen um die Umsetzung des
Zweiten Vatikanums.

In diesen Zusammenhang gehorte be-
ziehungsweise gehort im Ubrigen auch die
Traditionalistenbewegung mit ihrer inzwi-
schen verstorbenen Leitfigur Erzbischof
Marcel Lefebvre: Sie ist eine Protestbe-
wegung besonderer Art, insofern sie ent-
scheidende Neuorientierungen des Konzils

1

heutigen Welt erfahrt®

(Okumene, Religionsdialog, Religionsfrei-
heit, bischofliche Kollegialitdt, Liturgie-
refom) unter Berufung auf eine angeblich
unverdnderliche Tradition der Kirche ab-
lehnt. Organisiert in Form der seiner-
zeit von Erzbischof Lefebvre gegriindeten
»Pius-Bruderschaft®, hat sie ihren europai-
schen Schwerpunkt innerhalb bestimmter
Milieus des franzosischen Katholizismus.
Dieses Faktum verweist darauf, dass die
kirchliche Entwicklung der Nachkonzils-
zeit in den europidischen Landern recht
unterschiedlich verlaufen ist, was wieder-
um mit ihrer jeweiligen kirchlich-konfes-
sionellen Pragung und der entsprechenden
Vorgeschichte zusammenhingt, durchaus
aber auch mit den politischen Verhiltnis-
sen.

So konnten nachkonziliare Protestbe-
wegungen nur in Lidndern entstehen, in
denen sich die Kirche insgesamt frei ent-
falten konnte, keinen politisch-ideologi-
schen Beschriankungen im Rahmen ihres
Wirkens ausgesetzt war. In jenem Teil
Europas, der zur Zeit des Zweiten Vatika-
nischen Konzils und in den ersten Jahr-
zehnten danach unter kommunistischer
Herrschaft stand, war nicht nur die Umset-
zung des Konzils unter mehr oder weniger
grofien Schwierigkeiten méglich, sondern
es fehlten dementsprechend auch die An-
satzpunkte fiir innerkirchliche Konflikte
und damit auch fiir Protestbewegungen.
Nach der Wende von 1989/90 wiederum
hatte die Kirche in den postkommunisti-
schen Lindern primir damit zu kidmpfen,
sich in den grundlegend verdnderten poli-
tisch-kulturellen Verhiltnissen zurechtzu-
finden und die neuen Moglichkeiten der
offentlichen Prdsenz zu erproben - erneut
keine giinstigen Voraussetzungen fiir in-
nerkirchliche Protestbewegungen.

Nr. 44 von ,Gaudium et spes“ ist ausdriicklich betitelt: ,Die Hilfe, welche die Kirche von der



Ruh / Innerkirchlicher Protest — sinnlos oder notwendig? 153

Dariiber hinaus spielten sich die in-
nerkirchlichen Kontroversen der unmit-
telbaren Nachkonzilszeit im freien Europa
in einem Umfeld ab, das von heftigen ge-
sellschaftlichen Eruptionen geprigt war.
Hierfiir steht die Kurzformel ,68er-Be-
wegung”. Es war die Zeit der Studenten-
proteste in Frankreich, Deutschland und
Italien, die teilweise zu Zerreiflproben fiir
das politische System wurden. Bestimm-
te Mentalitdten, Stile und Aktionsformen
des damaligen Protests wirkten sich, nicht
zuletzt durch die Jugendverbinde und
die Hochschulgemeinden, auch im inner-
kirchlichen Bereich aus. Seinerzeit verban-
den sich teilweise politische Forderungen
nach mehr Partizipation oder Herrschafts-
freiheit zwanglos mit solchen nach inner-
kirchlicher Mitsprache, versuchte man,
gesellschaftskritische Ansitze auch gegen-
tiber dem kirchlichen System in Anschlag
zu bringen. Allerdings wire es kurzsichtig,
die kirchlichen Krisenerscheinungen der
unmittelbaren Nachkonzilsjahre mit dem
Einbruch der ,,68er-Ideologie® in das kirch-
liche Gefiige und damit als Uberfremdung
des Glaubens erkldren zu wollen, wie dies
in manchen Diagnosen® versucht wird.

Nicht nur die politisch-ideologische,
sondern auch die konfessionelle Konstel-
lation wirkte sich beziiglich Art und In-
tensitét des kirchlichen Protests nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil aus. Nicht
besonders intensiv wurde der Streit um das
Konzil und seine Umsetzung in Landern
des freien Europa ausgetragen, in denen
die Katholiken deutlich in der Minderheit
gegeniiber anderen christlichen Kirchen

sind, also etwa in England. Offensichtlich
hatte hier die Sorge um den Zusammen-
halt der eigenen konfessionellen Gruppe
Prioritat. Ebensowenig gab es deutlichere
Auseinandersetzungen um das Konzil in
einigen homogen katholischen Landern,
nicht zuletzt in Italien.

In Spanien und Portugal wiederum
tiberlagerten sich die Fragen der Konzils-
umsetzung mit den Problemen fiir die Kir-
che in der Spatphase autoritirer Regime.

Fiir den Gegentyp intensiver Konzils-
rezeption mit entsprechenden Konflikten
stechen Linder wie die Niederlande und
die Bundesrepublik Deutschland mit ihrer
Pragung durch zwei etwa gleich grofle ka-
tholische und protestantische Fliigel. Aber
auch ein Land wie Frankreich, dessen
insgesamt dominierender Katholizismus
schon vor dem Konzil stark zwischen ,,lin-
ken“ wie ,,rechten Stromungen polarisiert
war und unter den Bedingungen einer
strikten stand,
steht fiir eine durchdringende Auseinan-
dersetzung mit dem Konzil.

Auch das Stichwort ,,Synode® darf in
diesem Zusammenhang nicht fehlen: Es
gab nach dem Zweiten Vatikanum in den
Niederlanden und in der Bundesrepublik
Deutschland, aber auch in Osterreich und
in der Schweiz landesweite Synoden be-

Staat-Kirche-Trennung

ziehungsweise parallele Synoden in den
einzelnen Bistimern (Schweiz; auch in
Osterreich). Den Anfang machte 1966 bis
1970 das niederlandische ,,Pastoralkonzil®,
das in der Folge auch iiber die eigenen Lan-
desgrenzen hinaus fiir Furore sorgte. Insge-
samt hatten die nationalen Synoden — unter

Auf differenzierte Art und Weise behandelt Klaus Schatz die Frage, wenn er in seinem Blick auf

die Nachkonzilszeit als einen Faktor die ,,Kulturrevolution“ Ende der sechziger Jahre erwihnt,
in deren Sog zu einem guten Teil die Rezeption der konziliaren Impulse ,,in grofien Teilen der
jiingeren Generation, vor allem auch des jiingeren Klerus“ gestanden habe (Zwischen Sikula-
risation und Zweitem Vatikanum. Der Weg des deutschen Katholizismus im 19. und 20. Jahr-

hundert, Frankfurt 1986, 319).



154 Ruh / Innerkirchlicher Protest - sinnlos oder notwendig?

Beteiligung der verschiedenen Gruppen
innerhalb der Kirche (Bischofe, Priester,
Ordensleute, Laien) — zum Ziel, die Wei-
chenstellungen des Zweiten Vatikanischen
Konzils fiir die jeweilige Situation fruchtbar
zu machen. Dabei kamen Verstdndnis und
Rolle des kirchlichen Amtes ebenso zur
Sprache wie die Moglichkeiten und Schwie-
rigkeiten der Glaubensverkiindigung und
des gesellschaftlichen Zeugnisses, nicht zu-
letzt auch theologische und praktisch-pas-
torale Probleme der Okumene.

Im Rahmen der nachkonziliaren Syno-
den wurde offen und kontrovers diskutiert
sowie intensiv um gemeinsame Antworten
auf die anstehenden Herausforderungen
fiir die Kirche gerungen. Es wurden auch
etliche respektable Ergebnistexte verab-
schiedet. Allerdings stiefl man an Grenzen,
wo gesamtkirchliche Aspekte beriihrt und
entsprechende Voten von den rémischen
Instanzen, an die sie gerichtet waren, zu-
riickgewiesen wurden. So trugen die Syn-
oden wesentlich dazu bei, innerkirchliches
Protestpotenzial im guten Sinn zu kanali-
sieren und konstruktiv zu verarbeiten. Sie
konnten die Konfliktlagen jedoch nicht
nachhaltig entschirfen, da diese letztlich
mit ungeldsten Struktur- und Autoritits-
problemen in der katholischen Kirche nach
der Zasur des Konzils zu tun haben. Auf
diesem Hintergrund mdchte ich die Frage
nach Sinn und Grenzen des innerkirchli-
chen Protests am Beispiel der Niederlan-
de einerseits und des deutschsprachigen
Raums andererseits veranschaulichen, um
daran einige knappe allgemeine Schluss-
folgerungen anzuschlieflen.

1 Sinn und Grenzen des inner-
kirchlichen Protests

Im Mai 1985 besuchte Johannes Paul II.
das einzige Mal in seiner langen Amts-

zeit die Niederlande. Damit verbunden
waren ebenso Besuche in Belgien und
Luxemburg. Kurz vor diesem Besuch gab
es in Den Haag am 8. Mai eine Grofiver-
anstaltung mit dem programmatischen
Titel ,Das andere Gesicht der Kirche®
organisiert von der ,Plattform Initiative
Papstbesuch’, zu der sich etwa 80 Gruppen
und Einrichtungen zusammengeschlossen
hatten. Diese Veranstaltung wurde zur Ge-
burtsstunde einer innerkirchlichen Pro-
testbewegung, die sich den Namen ,,Ach-
ter-Mai-Bewegung® gab.

Um diese Bewegung einordnen zu
konnen, ist ein Blick in die vorausgegan-
genen Jahrzehnte der Entwicklung des nie-
derldndischen Katholizismus notwendig.
Die katholische Kirche in den Niederlan-
den hatte sich in atemberaubendem Tem-
po verdndert: Von einer in Frommigkeit
und Theologie sehr ,,romisch® geprigten
Kirche, die seit dem 19. Jahrhundert in-
nerhalb der niederldndischen Gesellschaft
eine der grofien ,Sdulen“ mit einem eng-
maschigen Netz von katholischen Vereini-
gungen aller Art bildete, war sie nach dem
Konzil sehr schnell zu einem Experimen-
tierfeld in Sachen Glaubensunterweisung,
Gottesdienst, Amtspraxis, Ordensleben
und Okumene geworden. Man denke nur
an den beriihmt gewordenen ,Niederldn-
dischen Katechismus®!

Das hatte wiederum zu erheblichen
Spannungen mit Rom gefiihrt, wo man
einen zweiten ,Abfall der Niederlande®
und ansteckende Wirkungen des nieder-
lindischen Groflexperiments auf andere
europdische Ortskirchen fiirchtete. Papst
und Kurie versuchten zundchst durch die
Ernennung romtreuer Bischofe gegen-
zusteuern, verschdrften aber dadurch die
Polarisierung weiter. SchliefSlich griff man
zum ungewdhnlichen Mittel einer Sonder-
versammlung der Bischofssynode fiir die
Niederlande, die Anfang 1980 im Vatikan



Ruh / Innerkirchlicher Protest - sinnlos oder notwendig? 155

stattfand. Auf dieser Synode mussten sich
die niederlandischen Bischéfe in den um-
strittenen Punkten dazu verpflichten, ver-
meintliche Missbrauche abzustellen und
sich kiinftig an romische Vorgaben zu hal-
ten. Zum Thema Protestbewegungen ist im
Ergebnisdokument der Sondersynode zu
lesen: ,,Hinsichtlich der kritischen Gruppen
stellt die Synode fest, dafy diese zuweilen
einen allzu starken Druck auf das Leben der
Kirche ausiiben, wobei nicht zu {ibersehen
ist, dafd sie auch Priester und Ordensleute
mit einschlieflen.“® Aber es heifit auch: ,,Die
Bischofe erkennen an, dafi die Kritiken zum
Teil begriindet sind und zuweilen angemes-
sene Wiinsche und brauchbare Anregun-
gen fiir die Seelsorge beinhalten.

Der Besuch Johannes Pauls II., der
weit weniger Menschen mobilisierte als
Papstbesuche in anderen europdischen
Lindern und ein insgesamt zuriickhaltend-
kritisches Medienecho fand, brachte keine
Befriedung der innerkirchlichen Ausei-
nandersetzungen. Als Folge der ,,Achter-
Mai-Bewegung® entstand mit ,Kontakt
Romische Katholiken eine Art Gegen-
bewegung konservativer Katholiken, die
jedoch auch nur begrenzten Zuspruch er-
fuhr. Langsam kam es zu einer Entspan-
nung zwischen den Fronten, nicht zuletzt
im Blick darauf, dass der niederldndische
Katholizismus insgesamt an Ausstrah-
lungskraft und gesellschaftlicher Prisenz
eingebiifit hatte. Auch die Bischofe bemiih-
ten sich durch Kontakte zu beiden Lagern
um eine Entkrampfung der Konfliktlage.

Ende 2003 loste sich die ,Achter-
Mai-Bewegung® auf eigenen Entschluss
hin auf. Dem waren Diskussionen inner-
halb der Bewegung iiber ihren Sinn und

3

Zweck vorausgegangen; Kritiker sprachen
von ,,geistiger Inzucht“ und von der Frus-
tration, immer zu den gleichen Leuten zu
reden. Tatsdchlich fehlten bei den jihrli-
chen Treffen der ,, Achter-Mai-Bewegung"“
immer mehr die jiingeren Teilnehmer; die
Protestgeneration der bewegten Nachkon-
zilszeit kam zunehmend in die Jahre.

Der niederlandische Katholizismus
macht ldngst nicht mehr durch kreative Auf-
briiche oder heftige innerkirchliche Kon-
flikte Schlagzeilen. Die Katholiken bilden
zwar nach wie vor die mit Abstand stirkste
religiose Gruppe in den Niederlanden; die
Beteiligung am kirchlichen Leben ist aller-
dings weiter zuriickgegangen. Gleichzeitig
findet in der insgesamt sehr sékularen nie-
derldndischen Gesellschaft der Faktor Re-
ligion starkere Beachtung und wird mehr
diskutiert als frither, nicht zuletzt aufgrund
des gestiegenen Gewichts der muslimischen
Bevélkerungsgruppe. Daran wird deutlich:
Innerkirchlicher Protest kann nie losgelost
vom gesamtgesellschaftlich-religiosen Um-
feld betrachtet werden; er ist — so paradox
das zunidchst klingt — nie nur ein rein inner-
kirchliches Phanomen.

Den Reiz der Avantgarde hatte der
niederldndische Katholizismus der Nach-
konzilszeit; Theologen wie Edward Schille-
beeckx (auch er sprach bei der Veranstal-
tung ,Das andere Gesicht der Kirche“ am
8. Mai 1985) trugen ebenso ihren Teil dazu
bei wie geistliche Dichter — etwa Huub
Oosterhuis. Gleichzeitig musste dieser fiir
diese Avantgardefunktion aber auch einen
hohen Preis zahlen, nicht zuletzt durch
den radikalen Bruch mit der fritheren Ge-
stalt von Kirche und Katholizismus, der
mit ihr einherging.

Abschlussdokument der Arbeiten der Sondersynode der niederlandischen Bischéfe (31. Januar

1980), Nr. 34; vgl. http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1980/january/in-

dex_ge.htm (Stand: 24.02.2012).
*  Ebd.



156 Ruh / Innerkirchlicher Protest - sinnlos oder notwendig?

Einen vergleichbar tiefen Bruch er-
lebte die katholische Kirche im deutschen
Sprachraum durch das Konzil nicht. In
Deutschland gab es nicht zuletzt die lan-
ge Tradition eines relativ selbststindigen
Laienkatholizismus. Sein Spitzenorgan, das
»Zentralkomitee der deutschen Katholiken',
verinderte zwar seine Zusammensetzung
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil,
war aber gleichzeitig ein Element der Konti-
nuitét. Die vom Zentralkomitee in regelma-
fligem Abstand veranstalteten ,,Deutschen
Katholikentage® erwiesen sich als flexi-
bel genug, um den Verdnderungen in der
kirchlichen Grofiwetterlage ein Forum zu
bieten. Dass man dabei allerdings an Gren-
zen stief3, zeigte der eine Zeit lang parallel
veranstaltete ,,Katholikentag von unten®

Die innerkirchliche Protestwelle als
Reaktion auf die Veroffentlichung der En-
zyklika ,,Humanae vitae“ Pauls VI. kulmi-
nierte in Deutschland jedenfalls auf dem
Essener Katholikentag von 1968. Nicht
zuletzt in Folge der verbreiteten Unruhe

Weiterfiihrende Literatur:

JWir sind Kirche“ Das Kirchenvolks- Be-
gehren in der Diskussion, Freiburg i. Br.
1995 (Sammlung von kurzen Beitrigen aus
Anlass des Kirchenvolksbegehrens in Os-
terreich und Deutschland);

Sabine Demel | Hanspeter Heinz | Chris-
tian Popperl: ,Loscht den Geist nicht aus®
Synodale Prozesse in deutschen Diozesen,
Freiburg i. Br. 2005. (Analyse der synoda-
len Folgeveranstaltungen der Wiirzburger
Synode);

Judith Kénemann | Thomas Schiiller (Hg.):
Das Memorandum. Die Positionen im Fiir
und Wider, Freiburg i. Br. 2011 (Diskus-
sionsband zum ,,Theologenmemorandum®
von 2011).

auch in kirchlichen Kernschichten ver-
standigte man sich dann relativ schnell
auf die Abhaltung der ,Gemeinsamen Sy-
node der Bistimer in der Bundesrepub-
lik Deutschland, nach ihrem Tagungsort
meist als ,Wiirzburger Synode“ bezeichnet.
Bei dieser Synode, die zwischen 1971 und
1975 tagte, waren alle grofien Gruppen in-
nerhalb der Kirche durch Reprisentanten
vertreten, die deutschen Bischofen waren
»normale“ Synodenmitglieder. Die Syno-
denbeschliisse mussten von ihnen jedoch
fiir ihre jeweiligen Didzesen formell in
Kraft gesetzt werden.

Dass sich nach einigen innerkirchlich
verhiltnismaflig ruhigen Jahren im deut-
schen Sprachraum die néchste Protestwelle
als Theologenprotest artikulierte, ist kein
Zufall: Die wissenschaftliche Theologie hat
in Deutschland wie auch in Osterreich auf-
grund ihrer Prisenz an staatlichen Univer-
sitdten eine traditionell starke Stellung und
ein entsprechendes Eigengewicht. Aufgrund
dieser Gegebenheit musste es angesichts der
sehr selbstbewussten Ausiibung des papstli-
chen Lehramts durch den seit Oktober 1978
amtierenden Papst Johannes Paul II. und
dem damit verbundenen Anspruch gegen-
tiber der Theologie bei entsprechendem
Anlass zu Kollisionen kommen.

Anlass fir die ,Kolner Erklarung®
vom Janner 1989 waren dann auch der ro-
mische Umgang mit dem ,,Nihil obstat* fiir
Theologieprofessoren und der iibersteiger-
te lehramtliche Anspruch in péapstlichen
Auflerungen zum Reizthema Geburten-
regelung. Dazu kamen noch umstrittene
Bischofsernennungen durch Johannes
Paul II., die in verschiedenen Lindern
gegen den Widerstand der Ortskirchen
erfolgt waren. Die Theologen begriindeten
ihren Protest mit ihrer Pflicht, ,,0ffentlich
Kritik zu tiben, wenn das kirchliche Amt
seine Macht falsch gebraucht, so dass es in



Ruh / Innerkirchlicher Protest - sinnlos oder notwendig? 157

Widerspruch zu seinen Zielen gerit, die
Schritte zur Okumene gefihrdet und die
Offnung des Konzils zuriicknimmt.“.

Schon wenige Jahre nach der ,,Kélner
Erkldrung” kam es zuerst in Osterreich und
dann auch in Deutschland zum ,,Kirchen-
volks-Begehren®, das wesentlich weitere
Kreise zog und auch von vornherein nicht
als Protestaktion einer einzelnen Gruppe
angelegt war. In Osterreich wurden rund
eine halbe Million Unterschriften fiir das
»Kirchenvolks-Begehren® gesammelt, was
etwa acht Prozent der Katholiken im Land
entspricht; in Deutschland unterschrieben
etwa 1,5 Millionen Katholiken den ent-
sprechenden Text. Dass in Osterreich eine
weit stirkere Mobilisierung gelang, hat da-
mit zu tun, dass Vorginge um Osterreichi-
sche Bischofe der unmittelbare Ausloser
waren, nicht zuletzt der ,Fall Groér® In
Deutschland fehlte ein entsprechend aktu-
eller Ansatzpunkt fiir den Protest. Die For-
derungen des ,Kirchenvolks-Begehrens®
sind alles andere als tiberraschend, viel-
mehr nehmen sie Gravamina auf, die seit
der Zisur Zweites Vatikanum jedenfalls
vielerorts in Europa geldufig sind, von der
Mitsprache der Ortskirchen bei Bischofs-
ernennungen iber die Abschaffung des
Pflichtzolibats bis hin zu Veridnderungen
in der katholischen Sexualmoral, etwa in
der Bewertung von Homosexualitit.

Das ,,Missbrauchsjahr® 2010 fithrte im
deutschsprachigen Raum ebenso zu einer
Protestreaktion, und zwar wieder in Form
einer Erklarung von Theologen. Das ,,Me-
morandum®, mit dem sich tiber Universi-
tatstheologen hinaus auch Pfarrer und Re-
ligionslehrer solidarisierten, bezieht sich

ausdriicklich auf den von den deutschen
Bischofen bei ihrer Herbstvollversamm-
lung 2010 ins Leben gerufenen Dialogpro-
zess und fordert die Kirche dazu auf, ver-
knocherte Strukturen aufzubrechen, um
»neue Lebenskraft und Glaubwiirdigkeit
zuriick zu gewinnen®. In der Diskussion
um das Memorandum wurde bezeich-
nender Weise nicht selten angemerkt, die
Theologen hitten es in ihrem Text unter-
lassen, die doch eigentlich brennende
»Gotteskrise“ anzusprechen und damit das
Ubel bei der Wurzel zu packen.

2 Schlussfolgerungen

Damit ist ein springender Punkt im Zu-
sammenhang des Themas innerkirchlichen
Protests benannt: Auch das Zweite Vatika-
nische Konzil hat keines seiner Dokumente
ausdriicklich der Gottesfrage im Horizont
der Moderne gewidmet, obwohl die ent-
sprechende Herausforderung schon seiner-
zeit durchaus bestand. Es hat sich vielmehr
auf die Kirche ,ad intra“ wie ,ad extra“
konzentriert, da es hier besonders dring-
lichen Handlungsbedarf gab. Obwohl ein-
drucksvolle religiose Grofiinstitution, hatte
sich die romisch-katholische Kirche gleich-
zeitig durch ein verengtes Verstdndnis von
Tradition und Identitdt in eine Sackgasse
mandvriert. Zumindest ansatzweise hat das
Konzil in mancher Hinsicht diese Sackgas-
se geoftnet und die Kirche damit dem Risi-
ko kontroverser Debatten ausgesetzt.
Innerkirchliche = Protestbewegungen
waren und sind grundsitzlich ein unver-
meidlicher Bestandteil dieses Verdnde-

Wider die Entmiindigung - fiir eine offene Katholizitit. Kélner Erklarung katholischer Theo-

logieprofessorinnen und Theologieprofessoren vom Dreikonigsfest 6.1.1989, 4; http://www.wir-
sind-kirche.de/files/90_kolnerkl.pdf (Stand: 24.02.2012).
6 http://www.memorandum-freiheit.de/ (Stand 24.02.2012).



158 Ruh / Innerkirchlicher Protest - sinnlos oder notwendig?

rungsprozesses. Es gibt fiir sie kein ein fiir
allemal festgelegtes Regelwerk; sie greifen
legitimer Weise auf Methoden zuriick, die
in der demokratischen Protestkultur der
Gegenwart gebrauchlich sind. Der inner-
kirchliche Protest ist ein Zeichen von Le-
bendigkeit einer vielgestaltigen Kirche und
muss im Ubrigen nicht folgenlos sein: So
hat die ,Kolner Erklirung® zur Einrich-
tung der regelmifligen ,,Mainzer Gespra-
che zwischen Theologen und Bischéfen
des deutschsprachigen Raums gefiihrt.
Protest sollte den in der Kirche Verant-
wortlichen also zu denken geben; er er-
setzt allerdings nicht geregelte Wege der
Entscheidungsfindung. Das bevorstehende

Konzilsjubilium koénnte ein guter Anlass
dafiir sein, eine ehrliche Bilanz innerkirch-
licher Protestbewegungen in der Zeit seit
dem Zweiten Vatikanum zu ziehen.

Der Autor: Dr. Ulrich Ruh, Jahrgang 1950;
1974-1979 Assistent bei Karl Lehmann; seit
1979 in der Redaktion der Herder Korres-
pondenz; seit 1991 deren Chefredakteur.
Veriffentlichungen: Handwdrterbuch  re-
ligioser Gegenwartsfragen, Freiburg i. Br.
1986; Religion und Kirche in der Bundes-
republik Deutschland, Miinchen 1990; Der
Weltkatechismus, Freiburg 1993; Das Jesus-
buch des Papstes, Freiburg i. Br. 2008.



