
ThPQ 16() 2012) 151—-158 151

Ulrich Rufh

Innerkiıirchlicher rotest
sınnlos der notwendlg?

v Kirchengeschichte ıst Konfliktgeschichte, innerkirchliche Protestbewe-
SUNSCH hat ımmer wieder gegeben, S1€e sind eın unvermeidlicher Bestand-
teil Vo  a (notwendigen) Veränderungsprozessen. Ulrich Ruh, Chefredakteur
der Herder Korrespondenz, mac. 1€s historischen Beispielen deutlich
un skizziert die vielfältigen Inıtiatıven VErSANSCHECF Jahrzehnte, die eine
umfassende Reform der Kirche verlang(t)en, In ihrem Kontext Die ahlrei-
chen gegenwärtigen Protestbewegungen sıind „Bestandteile der verschiede-
Nnen Phasen un: Spielarten der Auseinandersetzung die Umsetzung des
Zweiten Vatikanums“, ihre Wurzeln sieht der utor darin, ass das OnNnz
keine wirklich grundlegenden strukturellen AÄnderungen implementieren
konnte (Redaktion)

Kirchengeschichte War und ist iımmer auch Se1Ins. 1ese Phase der Kirchengeschichte
Konfliktgeschichte. Das ist nicht schwer ist auch Anfang des 21 Jahrhunderts
belegen: Man en etwa den Kontflikt och nicht abgeschlossen.

Cle hochmuttelalterlichen Armutsbe- 1InNne entscheidende Zäsur innerhalb
und ihre kirchliche Integration, dieser Entwicklung wird Urc. Clas WEel-

den spätmittelalterlichen Streit Vatikanische Konzil markiert. Vor dem
Konzil oder aps als höchste kirchliche Konzil gab CS innerhalb einer römisch-ka-
Autorität oder Cle reformatorischen tholischen Kirche, Cle sich gedanklich WIE
Bewegungen des 16 Jahrhunderts, die ZUFK STITUKTUre. als festes, geschlossenes Bollwerk
paltung der abendländischen Christen- angesichts vielfältiger ideologischer und le-
heit In verschiedene Konfessionen üuhrten. benspraktischer Bedrohungen sah, tliche

Auch der Iyp VO  b innerkirchlichen Bewegungen, denen C4 eine „Schleifung
Protestbewegungen, VO  b dem hier Cle der Bastionen‘, eine OÖffnung den „An-
Rede sein soll, hat seinen spezifischen his- deren” und gleichzeitig ein Ver-
torischen (Ort Er gehört nämlich In Cle hältnis ZUFK eigenen Tradition
Geschichte der katholischen Kirche se1it Weder Cle Anfänge des katholischen Oku-
dem Jahrhundert, Cle gekennzeichnet MeN1ISMUS och Cle Bemühungen eine
ist einerselts Uurc eine Neuformierung Überwindung der Neuscholastik al-
VO  b Kirche als Institution und VOoO  b Katho- lerdings Ööffentlichkeitswirksame Protestbe-
lizismus als Lebenswirklichkei In Reak- WESUNSCH. 1elmehr fanden S1E SOZUSaSCH
ti1on auf Cle sich immer stärker ausbreiten- 1M Untergrund bedroht immer VOoO  b

de Moderne. Andererseits ist S1E epragt kirchenoffiziellen Verboten.
Urc. Cle Auseinandersetzungen Cle Das Konzil sorgte dann insofern für
Ösung dieses Modells Urc. eine VCI- CUuU«Cc Bedingungen, als vieles VO  u dem,
anderte Art des Kirche- und Katholisch- Was Mels inkriminiertes nliegen

151

Ulrich Ruh

Innerkirchlicher Protest –  
sinnlos oder notwendig?

◆  Kirchengeschichte ist Konfliktgeschichte, innerkirchliche Protestbewe-
gungen hat es immer wieder gegeben, sie sind ein unvermeidlicher Bestand-
teil von (notwendigen) Veränderungsprozessen. Ulrich Ruh, Chefredakteur 
der Herder Korrespondenz, macht dies an historischen Beispielen deutlich 
und skizziert die vielfältigen Initiativen vergangener Jahrzehnte, die eine 
umfassende Reform der Kirche verlang(t)en, in ihrem Kontext. Die zahlrei-
chen gegenwärtigen Protestbewegungen sind „Bestandteile der verschiede-
nen Phasen und Spielarten der Auseinandersetzung um die Umsetzung des 
Zweiten Vatikanums“, ihre Wurzeln sieht der Autor darin, dass das Konzil 
keine wirklich grundlegenden strukturellen Änderungen implementieren 
konnte. (Redaktion)

ThPQ 160 (2012) 151–158

Kirchengeschichte war und ist immer auch 
Konfliktgeschichte. Das ist nicht schwer zu 
belegen: Man denke etwa an den Konflikt 
um die hochmittelalterlichen Armutsbe-
wegungen und ihre kirchliche Integration, 
an den spätmittelalterlichen Streit um 
Konzil oder Papst als höchste kirchliche 
Autorität oder an die reformatorischen 
Bewegungen des 16. Jahrhunderts, die zur 
Spaltung der abendländischen Christen-
heit in verschiedene Konfessionen führten.

Auch der Typ von innerkirchlichen 
Protestbewegungen, von dem hier die 
Rede sein soll, hat seinen spezifischen his-
torischen Ort. Er gehört nämlich in die 
Geschichte der katholischen Kirche seit 
dem 19. Jahrhundert, die gekennzeichnet 
ist einerseits durch eine Neuformierung 
von Kirche als Institution und von Katho-
lizismus als Lebenswirklichkeit in Reak-
tion auf die sich immer stärker ausbreiten-
de Moderne. Andererseits ist sie geprägt 
durch die Auseinandersetzungen um die 
Ablösung dieses Modells durch eine ver-
änderte Art des Kirche- und Katholisch-

Seins. Diese Phase der Kirchengeschichte 
ist auch am Anfang des 21. Jahrhunderts 
noch nicht abgeschlossen.

Eine entscheidende Zäsur innerhalb 
dieser Entwicklung wird durch das Zwei-
te Vatikanische Konzil markiert. Vor dem 
Konzil gab es innerhalb einer römisch-ka-
tholischen Kirche, die sich gedanklich wie 
strukturell als festes, geschlossenes Bollwerk 
angesichts vielfältiger ideologischer und le-
benspraktischer Bedrohungen sah, etliche 
Bewegungen, denen es um eine „Schleifung 
der Bastionen“, eine Öffnung zu den „An-
deren“ und gleichzeitig um ein neues Ver-
hältnis zur eigenen Tradition zu tun war. 
Weder die Anfänge des katholischen Öku-
menismus noch die Bemühungen um eine 
Überwindung der Neuscholastik waren al-
lerdings öffentlichkeitswirksame Protestbe-
wegungen. Vielmehr fanden sie sozusagen 
im Untergrund statt, bedroht immer von 
kirchenoffiziellen Verboten.

Das Konzil sorgte dann insofern für 
neue Bedingungen, als vieles von dem, 
was zuvor meist inkriminiertes Anliegen 



1572 Ruh Innerkirchlicher Protest sinnlos der notwendig?

einzelner Vordenker oder entsprechender Ökumene, Religionsdialog, Religionsfrei-
(ruppen WAal, ıIn Cle OMIllıziellen Dokumente heit, bischöfliche Kollegialität, lturgle-
Einzug 1e So {ffnete sich die römisch- refiom) erufung auf eine angeblich
katholische Kirche der ökumenischen Be- unveränderliche Tradition der Kirche aD-
WCSUNS und dem espräc. mıt den nicht- Urganisiert ıIn Form der SEe1INeETr-
christlichen Religionen. S1ie erkannte Uurc zeıt VO  b Erzbischof Lefebvre gegründeten
die Erklärung ber Cle Religionsfreiheit „Pius-Bruderschafrt”, hat S1E ihren europäl-
das moderne Menschenrechtsethos und schen Schwerpunkt innerhalb bestimmter
seiztle Cle Heilige chrift als mafsgebliche Milieus des französischen Katholizismus.
Quelle für den eigenen Glauben In 1eses Faktum verwelst darauf, Cdass Cle
e1se 1Ins Recht In der Pastoralkonstitu- kirchliche Entwicklung der Nac  ONZ1LS-
ti1on „Gaudium el C6  spes erklärte S1E sich zeıt In den europäischen Ländern recht
mıt den Errungenschaften der wirtschaft- unterschiedlich verlaufen ist, Was wleder-
lichen, wissenschaftlich-technischen und mıt ihrer jeweiligen kirchlich-konfes-
kulturellen Moderne grundsätzlich sionellen Praägung und der entsprechenden
lidarisch und bekannte sich dazu, Vorgeschichte zusammenhängt, durchaus
VO  b diesen manches lernen können.) aber auch mıt den politischen Verhältnis-
An ihrem strukturellen Gefüge ahm S1E SCI1

So konnten nachkonziliare Protestbe-Urc. Clas /weite Vatikanum ZWaarLr geWISSE
Akzentverschiebungen (Aufwertung des 1Ur ıIn Ländern entstehen, In
Bischofskollegiums einesteils, der gläubi- denen sich Cle Kirche insgesamt frei enNnT-

sCchH alen andernteils VOIL, allerdings keine falten konnte, keinen politisch-ideologi-
grundlegenden Änderungen. schen Beschränkungen 1M Rahmen ihres

amı War der Streit Cle Reichwei- Wirkens ausgesetzt WAarl. In Jjenem Teil
und Cle KONnsequenzen der Grundop- Europas, der ZUFK e1it des /weiten Vatika-

tionen des /welten Vatikanischen Konzils nischen Konzils und In den ersten Jahr-
schon vorprogrammlert. Er wird seither zehnten danach kommunistischer

den Stichworten Tradition und Re- Herrschaft stand, War nicht 1Ur Cle mset-
form In vielen Varlanten aqausgelragen. DIe ZUNS des Konzils mehr oder weniger
innerkirchlichen Protestbewegungen sind großen Schwierigkeiten möglich, sondern

CS ehlten dementsprechend auch Cle AÄn-insofern e1in typisch nachkonziliares Phä-
INECN, S1e sind Bestandteile der verschie- satzpunkte für innerkirchliche ONIlLkTe
denen Phasen und Spielarten der Ausel- und Cdamıt auch für Protestbewegungen.
nandersetzungen Cle Umsetzung des ach der Wende VO  b 989/90 wiederum
/welten Vatikanums. hatte Cle Kirche In den postkommunisti-

In diesen Zusammenhang ehörte be- schen Ländern primär Cdamıt kämpfen,
ziehungsweise gehört 1M Übrigen auch Cle sich In den grundlegend veränderten poli-
Traditionalistenbewegung mıt ihrer INZWI- tisch-kulturellen Verhältnissen zurechtzu-
schen verstorbenen Leitfigur Erzbischof finden und Cle Möglichkeiten der
Marcel Lefebvre S1le ist eine Protestbe- Ööffentlichen Präsenz erproben erneut

WCSUNS besonderer Art, insofern S1€ enNT- keine gunstigen Voraussetzungen für INn -
scheidende Neuorlentierungen des Konzils nerkirchliche Protestbewegungen.

Nr VOo  3 „Gaudium e{ spes” 1st ausdrücklich betitelt: „ DE Hilfe, welche Cdie Kirche VOo  3 der
heutigen Welt erfährt”.

152

1	 Nr. 44 von „Gaudium et spes“ ist ausdrücklich betitelt: „Die Hilfe, welche die Kirche von der 
heutigen Welt erfährt“.

Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

einzelner Vordenker oder entsprechender 
Gruppen war, in die offiziellen Dokumente 
Einzug hielt. So öffnete sich die römisch-
katholische Kirche der ökumenischen Be-
wegung und dem Gespräch mit den nicht-
christlichen Religionen. Sie erkannte durch 
die Erklärung über die Religionsfreiheit 
das moderne Menschenrechtsethos an und 
setzte die Heilige Schrift als maßgebliche 
Quelle für den eigenen Glauben in neuer 
Weise ins Recht. In der Pastoralkonstitu-
tion „Gaudium et spes“ erklärte sie sich 
mit den Errungenschaften der wirtschaft-
lichen, wissenschaftlich-technischen und 
kulturellen Moderne grundsätzlich so-
lidarisch und bekannte sich sogar dazu, 
von diesen manches lernen zu können.1 
An ihrem strukturellen Gefüge nahm sie 
durch das Zweite Vatikanum zwar gewisse 
Akzentverschiebungen (Aufwertung des 
Bischofskollegiums einesteils, der gläubi-
gen Laien andernteils) vor, allerdings keine 
grundlegenden Änderungen.

Damit war der Streit um die Reichwei-
te und die Konsequenzen der Grundop-
tionen des Zweiten Vatikanischen Konzils 
schon vorprogrammiert. Er wird seither 
unter den Stichworten Tradition und Re-
form in vielen Varianten ausgetragen. Die 
innerkirchlichen Protestbewegungen sind 
insofern ein typisch nachkonziliares Phä-
nomen, sie sind Bestandteile der verschie-
denen Phasen und Spielarten der Ausei-
nandersetzungen um die Umsetzung des 
Zweiten Vatikanums.

In diesen Zusammenhang gehörte be-
ziehungsweise gehört im Übrigen auch die 
Traditionalistenbewegung mit ihrer inzwi-
schen verstorbenen Leitfigur Erzbischof 
Marcel Lefebvre: Sie ist eine Protestbe-
wegung besonderer Art, insofern sie ent-
scheidende Neuorientierungen des Konzils 

(Ökumene, Religionsdialog, Religionsfrei-
heit, bischöfliche Kollegialität, Liturgie-
refom) unter Berufung auf eine angeblich 
unveränderliche Tradition der Kirche ab-
lehnt. Organisiert in Form der seiner-
zeit von Erzbischof Lefebvre gegründeten 
„Pius-Bruderschaft“, hat sie ihren europäi-
schen Schwerpunkt innerhalb bestimmter 
Milieus des französischen Katholizismus. 
Dieses Faktum verweist darauf, dass die 
kirchliche Entwicklung der Nachkonzils-
zeit in den europäischen Ländern recht 
unterschiedlich verlaufen ist, was wieder-
um mit ihrer jeweiligen kirchlich-konfes-
sionellen Prägung und der entsprechenden 
Vorgeschichte zusammenhängt, durchaus 
aber auch mit den politischen Verhältnis-
sen.

So konnten nachkonziliare Protestbe
wegungen nur in Ländern entstehen, in 
denen sich die Kirche insgesamt frei ent-
falten konnte, keinen politisch-ideologi-
schen Beschränkungen im Rahmen ihres 
Wirkens ausgesetzt war. In jenem Teil 
Europas, der zur Zeit des Zweiten Vatika-
nischen Konzils und in den ersten Jahr-
zehnten danach unter kommunistischer 
Herrschaft stand, war nicht nur die Umset-
zung des Konzils unter mehr oder weniger 
großen Schwierigkeiten möglich, sondern 
es fehlten dementsprechend auch die An-
satzpunkte für innerkirchliche Konflikte 
und damit auch für Protestbewegungen. 
Nach der Wende von 1989/90 wiederum 
hatte die Kirche in den postkommunisti-
schen Ländern primär damit zu kämpfen, 
sich in den grundlegend veränderten poli-
tisch-kulturellen Verhältnissen zurechtzu-
finden und die neuen Möglichkeiten der 
öffentlichen Präsenz zu erproben – erneut 
keine günstigen Voraussetzungen für in-
nerkirchliche Protestbewegungen.



Ruh Innerkirchlicher Protest sinnlos der notwendig? 153

Darüber hinaus spielten sich Cle INn - sind, also e{Tw.: In England. Of{fftfensic  1C.
nerkirchlichen Kontroversen der unmıt- hatte hier Cle orge den Zusammen-
telbaren Nachkonzilszeit 1M freien Europa halt der eigenen konfessionellen Gruppe
In einem Umi{feld ab, Clas VO  b eftigen SC Prioritat Ebensowenig gab C4 deutlichere
ellschaftlichen Eruptionen epragt WAarl. Auseinandersetzungen das Konzil In
Hierfür steht die Kurzitormel ‚68er-Be- einigen homogen katholischen Ländern,
wegung”. Es War die eit der Studenten- nicht zuletzt In Italien.

In Frankreich, Deutschlan: und In Spanien und ortuga wliederum
Italien, Cle teilweise Zerreifßproben für überlagerten sich Cle Fragen der Konzils-
Clas politische System wurden. Bestimm- umsetzung mıt den Problemen für Cle KIr-

Mentalitäten, 1le und Aktionstormen che ıIn der Spätphase autorıtarer Kegime.
des damaligen TOTEeSTSs wirkten sich, nicht Fur den Gegentyp intensıiver Konzils-
zuletzt Urc. die Jugendverbände und rezeption mıt entsprechenden Kontdflikten
Cle Hochschulgemeinden, auch 1M inner- stehen Länder WwI1Ie Cle Niederlande und
kirchlichen Bereich aUSsS Seinerzeit verban- Cle Bundesrepubli Deutschlan: mıt ihrer
den sich teilweise politische Forderungen Praägung Uurc Zzwel e{Tw.: gleich grofße ka-
ach mehr Partiızıpation oder Herrschafts- tholische und protestantische Flügel. Aber
freiheit zwanglos mıt olchen ach inner- auch ein Land WwIe Frankreich, dessen
kirchlicher Mitsprache, versuchte I1an, insgesamt dominierender Katholizismus
gesellschaftskritische Ansätze auch 11- schon VOTLF dem Konzil stark zwischen „lin-
ber dem kirchlichen System In nschlag ke  C6 WIE „rechten” Strömungen polarisiert

bringen Allerdings ware CS kurzsichtig, War und den Bedingungen einer
Cle kirchlichen Krisenerscheinungen der strikten Staat-Kirche-Trennung stand,
unmittelbaren Nachkonzilsjahre mıt dem steht für eine durchdringende Auseinan-
INDFrucC. der „68er- Ideologie” In clas irch- dersetzung mıt dem Konzzil.
1C. Gefüge und Cdamıt als Überfremdung Auch Clas Stichwort „Synode” darf In
des auDens erklären wollen, WIE Cdies diesem Zusammenhang nicht fehlen Es
In manchen Diagnosen‘ versucht WwIrcl. gab ach dem /weiten Vatikanum In den

Nicht 1Ur Cle politisch-ideologische, Niederlanden und In der Bundesrepubli
sondern auch die konfessionelle Konstel- Deutschland, aber auch In ÖOsterreich und
lation wirkte sich bezüglich Art und In- In der chweiz landesweite Synoden be-
ensıita) des kirchlichen TOTEeSTSs ach dem ziehungsweise parallele Synoden In den
/welten Vatikanischen Konzil aUSsS Nicht einzelnen Biıstumern Schweiz; auch In
besonders intens1iv wurde der Streit Clas Österreich). Den Anfang machte 966 bis
Konzil und seine Umsetzung In Ländern 19/0Ü Clas niederländische „Pastoralkonzil”,
des freien Europa ausgetlragen, In denen Clas In der olge auch ber Cle eigenen Lan-
Cle Katholiken eulillic. In der Minderheit desgrenzen hinaus für Furore sorgte. Insge-
gegenüber anderen christlichen Kirchen samıt hatten Cle nationalen Synoden

Auf difierenzierte Art Uun: Welse behandelt Klaus Schatz Clie rage, WEI111 ın selInem Blick auf
Cdie Nachkonzilszeit als einen Faktor Cdie „Kulturrevolution” Ende der sechziger Jahre erwähnt,
ın deren 50g einem eil Cdie Kezeption der konziliaren Impulse „1n grofßen Teilen der
Jungeren Generation, VOorT allem uch des Jungeren Klerus“ gestanden habe (Zwischen Säkula-
risatıon un: /weitem Vatikanum. Der Weg des deutschen Katholizismus 1mm Uun: Jahr-
hundert, Frankfurt 1986, 319)

153

2	 Auf differenzierte Art und Weise behandelt Klaus Schatz die Frage, wenn er in seinem Blick auf 
die Nachkonzilszeit als einen Faktor die „Kulturrevolution“ Ende der sechziger Jahre erwähnt, 
in deren Sog zu einem guten Teil die Rezeption der konziliaren Impulse „in großen Teilen der 
jüngeren Generation, vor allem auch des jüngeren Klerus“ gestanden habe (Zwischen Säkula-
risation und Zweitem Vatikanum. Der Weg des deutschen Katholizismus im 19. und 20. Jahr-
hundert, Frankfurt 1986, 319).

Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

Darüber hinaus spielten sich die in-
nerkirchlichen Kontroversen der unmit-
telbaren Nachkonzilszeit im freien Europa 
in einem Umfeld ab, das von heftigen ge-
sellschaftlichen Eruptionen geprägt war. 
Hierfür steht die Kurzformel „68er-Be-
wegung“. Es war die Zeit der Studenten-
proteste in Frankreich, Deutschland und 
Italien, die teilweise zu Zerreißproben für 
das politische System wurden. Bestimm-
te Mentalitäten, Stile und Aktionsformen 
des damaligen Protests wirkten sich, nicht 
zuletzt durch die Jugendverbände und 
die Hochschulgemeinden, auch im inner-
kirchlichen Bereich aus. Seinerzeit verban-
den sich teilweise politische Forderungen 
nach mehr Partizipation oder Herrschafts-
freiheit zwanglos mit solchen nach inner-
kirchlicher Mitsprache, versuchte man, 
gesellschaftskritische Ansätze auch gegen-
über dem kirchlichen System in Anschlag 
zu bringen. Allerdings wäre es kurzsichtig, 
die kirchlichen Krisenerscheinungen der 
unmittelbaren Nachkonzilsjahre mit dem 
Einbruch der „68er-Ideologie“ in das kirch-
liche Gefüge und damit als Überfremdung 
des Glaubens erklären zu wollen, wie dies 
in manchen Diagnosen2 versucht wird.

Nicht nur die politisch-ideologische, 
sondern auch die konfessionelle Konstel-
lation wirkte sich bezüglich Art und In-
tensität des kirchlichen Protests nach dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil aus. Nicht 
besonders intensiv wurde der Streit um das 
Konzil und seine Umsetzung in Ländern 
des freien Europa ausgetragen, in denen 
die Katholiken deutlich in der Minderheit 
gegenüber anderen christlichen Kirchen 

sind, also etwa in England. Offensichtlich 
hatte hier die Sorge um den Zusammen-
halt der eigenen konfessionellen Gruppe 
Priorität. Ebensowenig gab es deutlichere 
Auseinandersetzungen um das Konzil in 
einigen homogen katholischen Ländern, 
nicht zuletzt in Italien.

In Spanien und Portugal wiederum 
überlagerten sich die Fragen der Konzils-
umsetzung mit den Problemen für die Kir-
che in der Spätphase autoritärer Regime.

Für den Gegentyp intensiver Konzils-
rezeption mit entsprechenden Konflikten 
stehen Länder wie die Niederlande und 
die Bundesrepublik Deutschland mit ihrer 
Prägung durch zwei etwa gleich große ka-
tholische und protestantische Flügel. Aber 
auch ein Land wie Frankreich, dessen 
insgesamt dominierender Katholizismus 
schon vor dem Konzil stark zwischen „lin-
ken“ wie „rechten“ Strömungen polarisiert 
war und unter den Bedingungen einer 
strikten Staat-Kirche-Trennung stand, 
steht für eine durchdringende Auseinan-
dersetzung mit dem Konzil.

Auch das Stichwort „Synode“ darf in 
diesem Zusammenhang nicht fehlen: Es 
gab nach dem Zweiten Vatikanum in den 
Niederlanden und in der Bundesrepublik 
Deutschland, aber auch in Österreich und 
in der Schweiz landesweite Synoden be-
ziehungsweise parallele Synoden in den 
einzelnen Bistümern (Schweiz; auch in 
Österreich). Den Anfang machte 1966 bis 
1970 das niederländische „Pastoralkonzil“, 
das in der Folge auch über die eigenen Lan-
desgrenzen hinaus für Furore sorgte. Insge-
samt hatten die nationalen Synoden – unter 



154 Ruh Innerkirchlicher Protest sinnlos der notwendig?

Beteiligung der verschiedenen Gruppen zeıt Cle Niederlande amı verbunden
innerhalb der Kirche (Bischöfe, rlester, ebenso Besuche In Belgien und
Ordensleute, Laien) ZU. Ziel, Cle Wel- uUuXembDurg. Uurz VOTLF diesem Besuch gab
chenstellungen des /Zweiten Vatikanischen CS In Den Haag Maı eine Grofßsver-
Konzils für Cle Jjeweilige Situation fruchtbar anstaltung mıt dem programmatischen

machen. Dabei kamen Verständnis und 1lLe „Das andere Gesicht der Kirche“”,
des kirchlichen Amtes ebenso Organıisiert VO  b der „Plattform Inıtlatıve

Sprache WIE Cle Möglichkeiten und Schwie- Papstbesuch‘, der sich eiwa Gruppen
rigkeiten der Glaubensverkündigung und und Einrichtungen zusammengeschlossen
des gesellschaftlichen Zeugn1sses, nicht hatten. 1esSe Veranstaltung wurde ZUFK (Je-
letzt auch theologische und praktisch-pas- burtsstunde einer innerkirchlichen Pro-
torale TODIemMe der Okumene. testbewegung, Cle sich den amen „Ach-

Im Rahmen der nachkonziliaren Syno- ter-Mai-Bewegung‘ gab.
den wurde en und kontrovers diskutiert Um diese ewegung einordnen
SOWI1e intens1iv gemeinsame Antworten können, ist e1in 1C In Cle VOLTAUSSCHAN-
auf die anstehenden Herausforderungen Jahrzehnte der Entwicklung des N1e-
für die Kirche Es wurden auch derländischen Katholizismus notwendig.
tliche respektable Ergebnistexte verab- DIe katholische Kirche In den Niederlan-
schiedet. Allerdings stiefß Grenzen, den hatte sich ıIn atemberaubendem Tem-

gesamtkirchliche Aspekte berührt und P verändert: Von einer In Frömmigkeit
entsprechende oten VO  b den römischen und Theologie sehr „römisch” gepragten
Instanzen, Cle S1E gerichtet aIcCIl, Kirche, Cle se1it dem Jahrhundert INn -
rückgewiesen wurden. So Irugen Cle SyN- nerhalb der niederländischen Gesellsc
oden wesentlich clazu bel, innerkirchliches eine der großen „Säulen‘ mıt einem CNS-
Protestpotenzial 1M Sınn kanalıi- maschigen Netz VO  u katholischen Vereln1-
Sieren und konstruktiv verarbeiten. S1e SUNSCH er Art bildete, War S1€ ach dem
konnten Cle Konfliktlagen jedoch nicht Konzil sehr chnell einem Experimen-
nachhaltig entschärfen, cla diese letztlich 1erie In Sachen (G;laubensunterweisung,
mıt ungelösten Struktur- und Autoritäts- Gottesdienst, AmtspraxI1s, Ordensleben
problemen ıIn der katholischen Kirche ach und Okumene geworden. Man en 1Ur

der Zäsur des Konzils tun en Auf den berühmt gewordenen „Niederlän-
dischen Katechismus“!diesem Hintergrund möchte ich Cle Frage

ach Sinn und (Gsrenzen des innerkirchli- Das hatte wilederum erheDBlichen
chen TOTEeSTSs eispie. der 1ederlan- Spannungen mıt Kom eführt, Ian

de einerselts und des deutschsprachigen einen zweıten „Abfall der Niederlande“
aums andererseits veranschaulichen, und ansteckende irkungen des nieder-
daran ein1ge knappe allgemeine chluss- ländischen Grofßexperiments auf andere
folgerungen anzuschließen. europäische Ortskirchen fürchtete. aps

und Uurle versuchten zunächst durch Cle
Ernennung romtreuer ISCHOTIe 11-

SInnn un Grenzen des Inner- zusteuern, verschäriften aber dadurch Cle
kırchlichen Polarisierung welter. Schliefßslic. orl Ian

ZU. ungewöhnlichen Mittel einer Sonder-
Im Maı 1985 besuchte Johannes Paul IL versammlung der Bischofssynode für Cle
das eINZIgE Mal In SseiINner langen Amts- Niederlande, Cle Anfang 198() 1M Vatikan

154 Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

Beteiligung der verschiedenen Gruppen 
innerhalb der Kirche (Bischöfe, Priester, 
Ordensleute, Laien) – zum Ziel, die Wei-
chenstellungen des Zweiten Vatikanischen 
Konzils für die jeweilige Situation fruchtbar 
zu machen. Dabei kamen Verständnis und 
Rolle des kirchlichen Amtes ebenso zur 
Sprache wie die Möglichkeiten und Schwie-
rigkeiten der Glaubensverkündigung und 
des gesellschaftlichen Zeugnisses, nicht zu-
letzt auch theologische und praktisch-pas-
torale Probleme der Ökumene.

Im Rahmen der nachkonziliaren Syno-
den wurde offen und kontrovers diskutiert 
sowie intensiv um gemeinsame Antworten 
auf die anstehenden Herausforderungen 
für die Kirche gerungen. Es wurden auch 
etliche respektable Ergebnistexte verab-
schiedet. Allerdings stieß man an Grenzen, 
wo gesamtkirchliche Aspekte berührt und 
entsprechende Voten von den römischen 
Instanzen, an die sie gerichtet waren, zu-
rückgewiesen wurden. So trugen die Syn-
oden wesentlich dazu bei, innerkirchliches 
Protestpotenzial im guten Sinn zu kanali-
sieren und konstruktiv zu verarbeiten. Sie 
konnten die Konfliktlagen jedoch nicht 
nachhaltig entschärfen, da diese letztlich 
mit ungelösten Struktur- und Autoritäts-
problemen in der katholischen Kirche nach 
der Zäsur des Konzils zu tun haben. Auf 
diesem Hintergrund möchte ich die Frage 
nach Sinn und Grenzen des innerkirchli-
chen Protests am Beispiel der Niederlan-
de einerseits und des deutschsprachigen 
Raums andererseits veranschaulichen, um 
daran einige knappe allgemeine Schluss-
folgerungen anzuschließen.

1	 Sinn und Grenzen des inner­
kirchlichen Protests

Im Mai 1985 besuchte Johannes Paul II. 
das einzige Mal in seiner langen Amts-

zeit die Niederlande. Damit verbunden 
waren ebenso Besuche in Belgien und 
Luxemburg. Kurz vor diesem Besuch gab 
es in Den Haag am 8. Mai eine Großver-
anstaltung mit dem programmatischen 
Titel „Das andere Gesicht der Kirche“, 
organisiert von der „Plattform Initiative 
Papstbesuch“, zu der sich etwa 80 Gruppen 
und Einrichtungen zusammengeschlossen 
hatten. Diese Veranstaltung wurde zur Ge-
burtsstunde einer innerkirchlichen Pro-
testbewegung, die sich den Namen „Ach-
ter-Mai-Bewegung“ gab.

Um diese Bewegung einordnen zu 
können, ist ein Blick in die vorausgegan-
genen Jahrzehnte der Entwicklung des nie-
derländischen Katholizismus notwendig. 
Die katholische Kirche in den Niederlan-
den hatte sich in atemberaubendem Tem-
po verändert: Von einer in Frömmigkeit 
und Theologie sehr „römisch“ geprägten 
Kirche, die seit dem 19. Jahrhundert in-
nerhalb der niederländischen Gesellschaft 
eine der großen „Säulen“ mit einem eng-
maschigen Netz von katholischen Vereini-
gungen aller Art bildete, war sie nach dem 
Konzil sehr schnell zu einem Experimen-
tierfeld in Sachen Glaubensunterweisung, 
Gottesdienst, Amtspraxis, Ordensleben 
und Ökumene geworden. Man denke nur 
an den berühmt gewordenen „Niederlän-
dischen Katechismus“!

Das hatte wiederum zu erheblichen 
Spannungen mit Rom geführt, wo man 
einen zweiten „Abfall der Niederlande“ 
und ansteckende Wirkungen des nieder-
ländischen Großexperiments auf andere 
europäische Ortskirchen fürchtete. Papst 
und Kurie versuchten zunächst durch die 
Ernennung romtreuer Bischöfe gegen-
zusteuern, verschärften aber dadurch die 
Polarisierung weiter. Schließlich griff man 
zum ungewöhnlichen Mittel einer Sonder-
versammlung der Bischofssynode für die 
Niederlande, die Anfang 1980 im Vatikan 



Ruh Innerkirchlicher Protest sinnlos der notwendig? 155

stattfand. Auf dieser Synode MUussten sich Zweck VOLTAUSSCHANSCHS; Kritiker sprachen
Cle niederländischen 1SCHOTIe In den VO  b „gelstiger nzucht  C6 und VO  b der Frus-
strıttenen Punkten Cdazu verpflichten, VCI- ratlon, immer den gleichen Leuten
meintliche Missbräuche aDzustellen und reden. Tatsächlic. ehlten bel den jJährli-
sich künftig römische orgaben hal- chen Treifen der „Achter-Mai-Bewegung‘
ten. Zum ema Protestbewegungen ist 1M immer mehr Cle Jungeren Teilnehmer: Cle
Ergebnisdokument der Sondersynode Protestgeneration der bewegten Nachkon-
lesen: „Hinsichtlich der kritischen (Gruppen zilszeit kam zunehmend ıIn Cle re
stellt Cie Synode fest, Ca{fß diese zuweilen Der niederländisch: Katholizismus
einen Zzu starken Druck auf Clas Leben der macht ängs nicht mehr Urc. eative Auf-
Kirche ausüben, wobel nicht übersehen brüche oder heftige innerkirchliche KoOon-
Ist, Clafß S1E auch Tlester und Ordensleute Schlagzeilen. DIe Katholiken bilden
mıt einschließen.“  S Aber CS heißt auch: „DIe ZWalL ach WIE VOTF Cle mıt Abstand stärkste
ISsSChHhoOofe erkennen Cle Kritiken ZU. religiöse Gruppe In den Niederlanden: Cle
Teil begründet sind und zuweilen ANSCHICS- Beteiligung kirchlichen Leben ist aller-
SCI1C üunsche und brauchbare Anregun- dings welter zurückgegangen. Gleichzeitig
sCcmH für Cie Seelsorge beinhalten.”* findet In der insgesamt sechr säkularen Nle-

Der Besuch Johannes Pauls LL., der derländischen Gesellschaft der Faktor Re-
weIlt weniger Menschen mobilisierte als ligion stärkere Beachtung und wird mehr
Papstbesuche In anderen europäischen Cdiskutiert als früher, nicht zuletzt aufgrun
Ländern und e1in insgesamt zurückhaltend- des gestliegenen Gewichts der muslimischen
kritisches Medienecho fand, brachte keine Bevölkerungsgruppe. aran wird euUlic.
Befriedung der innerkirchlichen Ausel- Innerkirchlicher Protest kann nle losgelöst
nandersetzungen. Als olge der ‚Achter- VO gesamtgesellschaftlich-religiösen Um-
Mai-Bewegung‘ entstand mıt „Kontakt feld betrachtet werden; CI ist aradox
Römische Katholikı  C6 eine Art egen- Clas zunächst klingt nle 1Ur eın rein inner-
ewegung konservativer Katholiken, Cle kirchliches Phänomen.
jedoch auch 1Ur begrenzten uspruc CI - Den £e17z der Avantgarde hatte der
fuhr. Langsam kam C4 einer Entspan- niederländische Katholizismus der ach-
NUuNg zwischen den Fronten, nicht zuletzt konzilszeit: Theologen WIE Edward chille-
1M 1C. darauf, Cdass der niederländische eeckx auc. CI sprach bei der Veranstal-
Katholizismus insgesamt Ausstrah- tung „Das andere Gesicht der Kirche“
Jungskraft und gesellschaftlicher Prasenz Maı Lrugen ebenso ihren Teil clazu
eingebüft hatte. Auch Cle 1SCHOIe emuh- bel WwI1Ie geistliche Dichter etwa uub
ten sich Urc Kontakte beiden Lagern OQosterhuis. Gleichzeitig usste dieser für

eine Entkrampfung der Konfliktlage. diese Avantgardefunktion aber auch einen
Ende 2003 löste sich Cle ‚Achter- en TEeISs zahlen, nicht zuletzt Urc.

Mai-Bewegung‘ auf eigenen Entschluss den radikalen Bruch mıt der früheren (Je-
hin auf. Dem Diskussionen inner- stalt VO  u Kirche und Katholizismus, der
halb der ewegung ber ihren Sınn und mıt ihr einherging.

Abschlussdokument der Arbeiten der Sondersynode der niederländischen Bischöfe 3 Januar
1980), Nr. 34; vgl http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1980/january/in-
dex_ge.htm (Stand
Ebd

155

3	 Abschlussdokument der Arbeiten der Sondersynode der niederländischen Bischöfe (31. Januar 
1980), Nr. 34; vgl. http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1980/january/in-
dex_ge.htm (Stand: 24.02.2012).

4	 Ebd.

Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

stattfand. Auf dieser Synode mussten sich 
die niederländischen Bischöfe in den um-
strittenen Punkten dazu verpflichten, ver-
meintliche Missbräuche abzustellen und 
sich künftig an römische Vorgaben zu hal-
ten. Zum Thema Protestbewegungen ist im 
Ergebnisdokument der Sondersynode zu 
lesen: „Hinsichtlich der kritischen Gruppen 
stellt die Synode fest, daß diese zuweilen 
einen allzu starken Druck auf das Leben der 
Kirche ausüben, wobei nicht zu übersehen 
ist, daß sie auch Priester und Ordensleute 
mit einschließen.“3 Aber es heißt auch: „Die 
Bischöfe erkennen an, daß die Kritiken zum 
Teil begründet sind und zuweilen angemes-
sene Wünsche und brauchbare Anregun-
gen für die Seelsorge beinhalten.“4 

Der Besuch Johannes Pauls II., der 
weit weniger Menschen mobilisierte als 
Papstbesuche in anderen europäischen 
Ländern und ein insgesamt zurückhaltend-
kritisches Medienecho fand, brachte keine 
Befriedung der innerkirchlichen Ausei-
nandersetzungen. Als Folge der „Achter-
Mai-Bewegung“ entstand mit „Kontakt 
Römische Katholiken“ eine Art Gegen-
bewegung konservativer Katholiken, die 
jedoch auch nur begrenzten Zuspruch er-
fuhr. Langsam kam es zu einer Entspan-
nung zwischen den Fronten, nicht zuletzt 
im Blick darauf, dass der niederländische 
Katholizismus insgesamt an Ausstrah-
lungskraft und gesellschaftlicher Präsenz 
eingebüßt hatte. Auch die Bischöfe bemüh-
ten sich durch Kontakte zu beiden Lagern 
um eine Entkrampfung der Konfliktlage.

Ende 2003 löste sich die „Achter-
Mai-Bewegung“ auf eigenen Entschluss 
hin auf. Dem waren Diskussionen inner-
halb der Bewegung über ihren Sinn und 

Zweck vorausgegangen; Kritiker sprachen 
von „geistiger Inzucht“ und von der Frus-
tration, immer zu den gleichen Leuten zu 
reden. Tatsächlich fehlten bei den jährli-
chen Treffen der „Achter-Mai-Bewegung“ 
immer mehr die jüngeren Teilnehmer; die 
Protestgeneration der bewegten Nachkon-
zilszeit kam zunehmend in die Jahre.

Der niederländische Katholizismus 
macht längst nicht mehr durch kreative Auf-
brüche oder heftige innerkirchliche Kon-
flikte Schlagzeilen. Die Katholiken bilden 
zwar nach wie vor die mit Abstand stärkste 
religiöse Gruppe in den Niederlanden; die 
Beteiligung am kirchlichen Leben ist aller-
dings weiter zurückgegangen. Gleichzeitig 
findet in der insgesamt sehr säkularen nie-
derländischen Gesellschaft der Faktor Re-
ligion stärkere Beachtung und wird mehr 
diskutiert als früher, nicht zuletzt aufgrund 
des gestiegenen Gewichts der muslimischen 
Bevölkerungsgruppe. Daran wird deutlich: 
Innerkirchlicher Protest kann nie losgelöst 
vom gesamtgesellschaftlich-religiösen Um-
feld betrachtet werden; er ist – so paradox 
das zunächst klingt – nie nur ein rein inner-
kirchliches Phänomen.

Den Reiz der Avantgarde hatte der 
niederländische Katholizismus der Nach-
konzilszeit; Theologen wie Edward Schille-
beeckx (auch er sprach bei der Veranstal-
tung „Das andere Gesicht der Kirche“ am 
8. Mai 1985) trugen ebenso ihren Teil dazu 
bei wie geistliche Dichter – etwa Huub 
Oosterhuis. Gleichzeitig musste dieser für 
diese Avantgardefunktion aber auch einen 
hohen Preis zahlen, nicht zuletzt durch 
den radikalen Bruch mit der früheren Ge-
stalt von Kirche und Katholizismus, der 
mit ihr einherging.



156 Ruh Innerkirchlicher Protest sinnlos der notwendig?

auch In kirchlichen Kernschichten VCI-ınen vergleichbar tiefen Bruch CI -

Cdlie katholische Kirche 1M deutschen ständigte sich dann relativ chnell
Sprachraum Urc. Clas Konzil nicht. In auf Cle Abhaltung der „Gemeinsamen SYy-
Deutschland gab CS nicht zuletzt Cie lan- ode der I1stumer In der Bundesrepub-
SC Tradition e1INes relativ selbstständigen lik Deutschland”, ach ihrem Tagungsort
Laienkatholizismus. Sein Spitzenorgan, Clas Me1s als „Würzburger Synode” bezeichnet.
„Zentralkomitee der deutschen Katholiken Bel Cdieser Synode, Cle zwischen 19/1 und
veränderte ZWalL SeEINeE Zusammensetzung 1975 > alle großen Gruppen INn -
ach dem /weiten Vatikanischen Konzil, nerhalb der Kirche Urc. Kepräsentanten

vertreten, Cle deutschen Bischöfenaber gleichzeitig ein Element der Oont1ı-
nultat. DIe VOoO Zentralkomitee regelmä- „normale” Synodenmitglieder. DIe Syno-
igem Abstand veranstalteten „Deutschen denbeschlüsse Mussten VO  u ihnen jedoch
Katholikentage” erwıiesen sich als {lex1i- für ihre Jjeweiligen 107zesen ormell In
bel CHNUS, den Veränderungen In der Kraft gesetzt werden.
kirchlichen Grofßwetterlage ein Oorum Dass sich ach einigen innerkirchlich
bleten. Dass el allerdings (sJren- verhältnismäfßig ruhigen Jahren 1M deut-
ZeIMN stiefß, zeigte der eine eit lang parallel schen Sprachraum Cie nächste Protestwelle
veranstaltete „Katholikentag VO  b unten‘. als Theologenprotest artikulierte, ist kein

DIe innerkirchliche Protestwelle als Zufall DIe wissenschaftliche Theologie hat
Reaktion auf Cle Veröffentlichung der En- In Deutschland WIE auch In Österreich auf-
Zyklika ‚Humanae vitae” Pauls VI ulmı- grun ihrer Prasenz staatlichen NIver-
nlierte In Deutschlan: jedenfalls auf dem ıtaten eine tra:  10Ne starke tellung und
Essener Katholikentag VO  b 968 Nicht ein entsprechendes Eigengewicht. Aufgrund
zuletzt In olge der verbreiteten Unruhe dieser Gegebenheit usste C4 angesichts der

sechr selbstbewussten usübung des äpstli-
chen Lehramts durch den se1it Oktober 197585

Weiterführende Liıteratur: amtierenden aps Johannes Paul IL und

„WiIr sind Kirche“. Das Kirchenvolks- Be- dem cdlamıt verbundenen nspruc. 11-
ber der Theologie bei entsprechendemgehren In der Diskussion, reiburg Br
Anlass Kollisionen kommen.1995 (Sammlung VO  b kurzen Belträgen AaUS$S

Anlass für Cle „Kölner Erklärung”Anlass des Kirchenvolksbegehrens In (Os-
terreich und Deutschland); VO Jänner 1989 dann auch der ro-

mische Umgang mıt dem1obstat  C6 fürSabine Demel Hanspeter einz YIS-
fian Pöpperl „Löscht den (Gjelst nicht aus  e& Theologieprofessoren und der übersteiger-

lehramtliche Nnspruc. In päpstlichenSynodale TOZESsSsSE In deutschen 10ZzeSsSenNn,
AÄußerungen ZU. Reizthema Geburten-reiburg Br. 2005 Analyse der synoda-

len Folgeveranstaltungen der Würzburger regelung. Dazu kamen och umstrıttene
Bischofsernennungen Urc. JohannesSynode);

Judith ONeMAann Thomas CAhuUulHier (Hg.) Paul LL., die In verschiedenen Ländern
Das Memorandum. DIe Posıtionen 1M Fur den Widerstand der Ortskirchen
und Wider, reiburg Br. 2011 Diskus- erfolgt DIe Theologen begründeten

ihren Protest mıt ihrer Pflicht, ‚Öffentlichsionsband ZU. „T’heologenmemorandum
VO  b Kritik üben, Wenn Clas kirchliche Amt

seiIne Macht falsch gebraucht, Cdass CS In

156 Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

Weiterführende Literatur:
„Wir sind Kirche“. Das Kirchenvolks- Be-
gehren in der Diskussion, Freiburg i. Br. 
1995 (Sammlung von kurzen Beiträgen aus 
Anlass des Kirchenvolksbegehrens in Ös-
terreich und Deutschland);
Sabine Demel / Hanspeter Heinz / Chris-
tian Pöpperl: „Löscht den Geist nicht aus“. 
Synodale Prozesse in deutschen Diözesen, 
Freiburg i. Br. 2005. (Analyse der synoda-
len Folgeveranstaltungen der Würzburger 
Synode);
Judith Könemann / Thomas Schüller (Hg.): 
Das Memorandum. Die Positionen im Für 
und Wider, Freiburg i. Br. 2011 (Diskus-
sionsband zum „Theologenmemorandum“ 
von 2011).

Einen vergleichbar tiefen Bruch er-
lebte die katholische Kirche im deutschen 
Sprachraum durch das Konzil nicht. In 
Deutschland gab es nicht zuletzt die lan-
ge Tradition eines relativ selbstständigen 
Laienkatholizismus. Sein Spitzenorgan, das 
„Zentralkomitee der deutschen Katholiken“,  
veränderte zwar seine Zusammensetzung 
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil, 
war aber gleichzeitig ein Element der Konti-
nuität. Die vom Zentralkomitee in regelmä-
ßigem Abstand veranstalteten „Deutschen 
Katholikentage“ erwiesen sich als flexi-
bel genug, um den Veränderungen in der 
kirchlichen Großwetterlage ein Forum zu 
bieten. Dass man dabei allerdings an Gren-
zen stieß, zeigte der eine Zeit lang parallel 
veranstaltete „Katholikentag von unten“.

Die innerkirchliche Protestwelle als 
Reaktion auf die Veröffentlichung der En-
zyklika „Humanae vitae“ Pauls VI. kulmi-
nierte in Deutschland jedenfalls auf dem 
Essener Katholikentag von 1968. Nicht 
zuletzt in Folge der verbreiteten Unruhe 

auch in kirchlichen Kernschichten ver-
ständigte man sich dann relativ schnell 
auf die Abhaltung der „Gemeinsamen Sy-
node der Bistümer in der Bundesrepub-
lik Deutschland“, nach ihrem Tagungsort 
meist als „Würzburger Synode“ bezeichnet. 
Bei dieser Synode, die zwischen 1971 und 
1975 tagte, waren alle großen Gruppen in-
nerhalb der Kirche durch Repräsentanten 
vertreten, die deutschen Bischöfen waren 
„normale“ Synodenmitglieder. Die Syno-
denbeschlüsse mussten von ihnen jedoch 
für ihre jeweiligen Diözesen formell in 
Kraft gesetzt werden.

Dass sich nach einigen innerkirchlich 
verhältnismäßig ruhigen Jahren im deut-
schen Sprachraum die nächste Protestwelle 
als Theologenprotest artikulierte, ist kein 
Zufall: Die wissenschaftliche Theologie hat 
in Deutschland wie auch in Österreich auf-
grund ihrer Präsenz an staatlichen Univer-
sitäten eine traditionell starke Stellung und 
ein entsprechendes Eigengewicht. Aufgrund 
dieser Gegebenheit musste es angesichts der 
sehr selbstbewussten Ausübung des päpstli-
chen Lehramts durch den seit Oktober 1978 
amtierenden Papst Johannes Paul II. und 
dem damit verbundenen Anspruch gegen-
über der Theologie bei entsprechendem 
Anlass zu Kollisionen kommen.

Anlass für die „Kölner Erklärung“ 
vom Jänner 1989 waren dann auch der rö-
mische Umgang mit dem „Nihil obstat“ für 
Theologieprofessoren und der übersteiger-
te lehramtliche Anspruch in päpstlichen 
Äußerungen zum Reizthema Geburten-
regelung. Dazu kamen noch umstrittene 
Bischofsernennungen durch Johannes 
Paul II., die in verschiedenen Ländern 
gegen den Widerstand der Ortskirchen 
erfolgt waren. Die Theologen begründeten 
ihren Protest mit ihrer Pflicht, „öffentlich 
Kritik zu üben, wenn das kirchliche Amt 
seine Macht falsch gebraucht, so dass es in 



Ruh Innerkirchlicher Protest sinnlos der notwendig? 157

Widerspruch seinen Zielen geralt, Cle ausdrücklich auf den VO  b den deutschen
Bischöfen bel ihrer Herbstvollversamm-Schritte ZUFK Okumene gefährdet und Cle

5OÖffnung des Konzils zurücknimmt. lJung 2010 1Ins Leben gerufenen Dialogpro-
on wenige re ach der „Kölner ZCes$5 und ordert Cle Kirche dazu auf, VCI-

knöcherte Strukturen aufzubrechen,Erklärung” kam C4 Zzuerst In Österreich und
dann auch In Deutschlan: ZU. „Kirchen- „NCUC Lebenskra und Glaubwürdigkeit
volks-Begehren Clas wesentlich weltere zurück gewinnen ®. In der Diskussion
Krelise ZUS und auch VO  u vornherein nicht das Memorandum wurde bezeich-
als Protestaktion einer einzelnen Gruppe nender e1se nicht selten angemerkt, Cle
angelegt WAarfrl. In Österreich wurden rund Theologen hätten C4 ıIn ihrem ext er-
eine Million Unterschriften für das lassen, die doch eigentlich brennende
„Kirchenvolks-Begehren gesammelt, Was „Gotteskrise” anzusprechen und clamıit Clas
etwa acht Prozent der Katholiken 1M Land bel bel der Wurzel packen.
entspricht; In Deutschlan: unterschrieben
etwa 1) Millionen Katholiken den enTt-

sprechenden ext Dass In Österreich eine Schlussfolgerungen
weIlt stärkere Mobilisierung gelang, hat cla-
mıt (un, dass orgänge Öösterreichi- Damlıt ist ein springender Punkt 1M Zu-
sche ISCHOTIe der unmittelbare Auslöser sammenhang des Themas innerkirchlichen
aIcCIl, nicht zuletzt der „Fall Groer”. In TOTEeSIS benannt: Auch Clas /welte Vatika-
Deutschlan: fehlte e1in entsprechend aktu- nische Konzil hat keines SseiINner Dokumente
er Ansatzpunkt für den Protest. DIe FOTr- ausdrücklich der Gottesfrage 1M Ofzon
derungen des „Kirchenvolks-Begehrens” der Moderne gewidmet, obwohl Cle enTt-
sind es andere als überraschend, viel- sprechende Herausforderung schon Sse1INer-
mehr nehmen S1e (jravamına auf, die se1it zeıt durchaus bestand. Es hat sich vielmehr
der Zäsur /weltes Vatikanum jedenfalls auf Cle Kirche ‚ad intra  ß WIE ‚ad extra”
vielerorts In Europa geläufig sind, VO  u der konzentriert, cla C4 hier besonders ring-
Mitsprache der Ortskirchen bel ischofs- lichen Handlungsbedarf gab. Obwohl e1InN-
CINCHNUNSCH ber Cle Abschaffung des drucksvolle religiöse Grofßinstitution, hatte
Pfilichtzölibats bis hın Veränderungen sich Cle römisch-katholische Kirche gleich-
In der katholischen Sexualmoral, eiwa In zeit1g Urc. e1in verengtes Verständnis VO  b

der Bewertung VO  u Homosexualität. Tradition und Identität In eine Sackgasse
manövrIiert. Zumindest ansatzwelse hat ClasDas „Missbrauchsjahr” 2010 führte 1M

deutschsprachigen aum ebenso einer Konzil In mancher Hinsicht diese Sackgas-
Protestreaktion, und ZW ar wlieder In Form SC geöffne und Cie Kirche damıt dem 18S1-
einer Erklärung VO  b Theologen. Das „Me- ko kontroverser Debatten aqauSgeSeTZT.
morandum”, mıt dem sich ber Unıvers1- Innerkirchliche Protestbewegungen
tätstheologen hinaus auch Pfarrer und RKe- und sind grundsätzlich e1in CI -

meidlicher Bestandteil dieses Verände-ligionslehrer solidarisierten, bezieht sich

Wider Cdie Entmündigung für 1n€e Ooffene Katholizität. Kölner Erklärung katholischer T1heo-
logieprofessorinnen Uun: Theologieprofessoren VO Dreikönigsfest 6.1.1989, 4; http://www.wir-
sind-kirche.de/files/90_kölnerkl.pdf (Stand
http://www.memorandum -freiheit.de/ (Stand

157

5	 Wider die Entmündigung – für eine offene Katholizität. Kölner Erklärung katholischer Theo-
logieprofessorinnen und Theologieprofessoren vom Dreikönigsfest 6.1.1989, 4; http://www.wir-
sind-kirche.de/files/90_kölnerkl.pdf (Stand: 24.02.2012).

6	 http://www.memorandum-freiheit.de/ (Stand 24.02.2012).

Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

Widerspruch zu seinen Zielen gerät, die 
Schritte zur Ökumene gefährdet und die 
Öffnung des Konzils zurücknimmt.“5.

Schon wenige Jahre nach der „Kölner 
Erklärung“ kam es zuerst in Österreich und 
dann auch in Deutschland zum „Kirchen-
volks-Begehren“, das wesentlich weitere 
Kreise zog und auch von vornherein nicht 
als Protestaktion einer einzelnen Gruppe 
angelegt war. In Österreich wurden rund 
eine halbe Million Unterschriften für das 
„Kirchenvolks-Begehren“ gesammelt, was 
etwa acht Prozent der Katholiken im Land 
entspricht; in Deutschland unterschrieben 
etwa 1,5 Millionen Katholiken den ent-
sprechenden Text. Dass in Österreich eine 
weit stärkere Mobilisierung gelang, hat da-
mit zu tun, dass Vorgänge um österreichi-
sche Bischöfe der unmittelbare Auslöser 
waren, nicht zuletzt der „Fall Groër“. In 
Deutschland fehlte ein entsprechend aktu-
eller Ansatzpunkt für den Protest. Die For-
derungen des „Kirchenvolks-Begehrens“ 
sind alles andere als überraschend, viel-
mehr nehmen sie Gravamina auf, die seit 
der Zäsur Zweites Vatikanum jedenfalls 
vielerorts in Europa geläufig sind, von der 
Mitsprache der Ortskirchen bei Bischofs-
ernennungen über die Abschaffung des 
Pflichtzölibats bis hin zu Veränderungen 
in der katholischen Sexualmoral, etwa in 
der Bewertung von Homosexualität.

Das „Missbrauchsjahr“ 2010 führte im 
deutschsprachigen Raum ebenso zu einer 
Protestreaktion, und zwar wieder in Form 
einer Erklärung von Theologen. Das „Me-
morandum“, mit dem sich über Universi-
tätstheologen hinaus auch Pfarrer und Re-
ligionslehrer solidarisierten, bezieht sich 

ausdrücklich auf den von den deutschen 
Bischöfen bei ihrer Herbstvollversamm-
lung 2010 ins Leben gerufenen Dialogpro-
zess und fordert die Kirche dazu auf, ver-
knöcherte Strukturen aufzubrechen, um 
„neue Lebenskraft und Glaubwürdigkeit 
zurück zu gewinnen“6. In der Diskussion 
um das Memorandum wurde bezeich-
nender Weise nicht selten angemerkt, die 
Theologen hätten es in ihrem Text unter-
lassen, die doch eigentlich brennende 
„Gotteskrise“ anzusprechen und damit das 
Übel bei der Wurzel zu packen.

2	 Schlussfolgerungen

Damit ist ein springender Punkt im Zu-
sammenhang des Themas innerkirchlichen 
Protests benannt: Auch das Zweite Vatika-
nische Konzil hat keines seiner Dokumente 
ausdrücklich der Gottesfrage im Horizont 
der Moderne gewidmet, obwohl die ent-
sprechende Herausforderung schon seiner-
zeit durchaus bestand. Es hat sich vielmehr 
auf die Kirche „ad intra“ wie „ad extra“ 
konzentriert, da es hier besonders dring-
lichen Handlungsbedarf gab. Obwohl ein-
drucksvolle religiöse Großinstitution, hatte 
sich die römisch-katholische Kirche gleich-
zeitig durch ein verengtes Verständnis von 
Tradition und Identität in eine Sackgasse 
manövriert. Zumindest ansatzweise hat das 
Konzil in mancher Hinsicht diese Sackgas-
se geöffnet und die Kirche damit dem Risi-
ko kontroverser Debatten ausgesetzt.

Innerkirchliche Protestbewegungen 
waren und sind grundsätzlich ein unver-
meidlicher Bestandteil dieses Verände-



155 Ruh Innerkirchlicher Protest sinnlos der notwendig?

LUNSSPIOZCSSCSH. Es gibt für S1€ kein e1in für Konzilsjubiläum könnte ein Anlass
TNemal festgelegtes Regelwerk; S1€ reifen alur se1IN, eine ehrliche Bilanz innerkirch-
legitimer e1se auf eihoden zurück, Cle licher Protestbewegungen In der eit se1it
ıIn der demokratischen Protestkultur der dem /welten Vatikanum ziehen.
Gegenwart gebräuchlich Sind. Der inner-
kirchliche Protest ist e1in Zeichen VO  b Le-
bendigkeit einer vielgestaltigen Kirche und Der Autor Dr Ulrich Ruh, ahrgang 1950;
I1US$S 1M Übrigen nicht folgenlos sSein SO 9/Y Assıstent hei arl Lehmann:; seit
hat Cle „Kölner Erklärung‘ ZUFK Einrich- 1979 In der Redaktion der Herder OFrres-
Lung der regelmäfßigen „Mainzer (Jesprä- pondenz; setit 199] deren Chefredakteur.
che“ zwischen Theologen und Bischöfen Veröffentlichungen: Handwörterbuch TeE-

des deutschsprachigen aums eführt. ligiöser Gegenwartsfragen, reiburg Br
Protest sollte den In der Kirche erant- 1986; eligion und Kirche In der Bundes-
wortlichen also denken geben; CI- republi. Deutschland, München 1990; Der

allerdings nicht geregelte Wege der Weltkatechismus, reiburg 1 995; Das ESUS-
Entscheidungsfindung. Das bevorstehende huch des Papstes, reiburg Br 2008

158 Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

rungsprozesses. Es gibt für sie kein ein für 
allemal festgelegtes Regelwerk; sie greifen 
legitimer Weise auf Methoden zurück, die 
in der demokratischen Protestkultur der 
Gegenwart gebräuchlich sind. Der inner-
kirchliche Protest ist ein Zeichen von Le-
bendigkeit einer vielgestaltigen Kirche und 
muss im Übrigen nicht folgenlos sein: So 
hat die „Kölner Erklärung“ zur Einrich-
tung der regelmäßigen „Mainzer Gesprä-
che“ zwischen Theologen und Bischöfen 
des deutschsprachigen Raums geführt. 
Protest sollte den in der Kirche Verant-
wortlichen also zu denken geben; er er-
setzt allerdings nicht geregelte Wege der 
Entscheidungsfindung. Das bevorstehende 

Konzilsjubiläum könnte ein guter Anlass 
dafür sein, eine ehrliche Bilanz innerkirch-
licher Protestbewegungen in der Zeit seit 
dem Zweiten Vatikanum zu ziehen.

Der Autor: Dr. Ulrich Ruh, Jahrgang 1950; 
1974–1979 Assistent bei Karl Lehmann; seit 
1979 in der Redaktion der Herder Korres-
pondenz; seit 1991 deren Chefredakteur. 
Veröffentlichungen: Handwörterbuch re-
ligiöser Gegenwartsfragen, Freiburg i. Br. 
1986; Religion und Kirche in der Bundes-
republik Deutschland, München 1990; Der 
Weltkatechismus, Freiburg 1993; Das Jesus-
buch des Papstes, Freiburg i. Br. 2008.


