ThPQ 160 (2012) 227-232

227

Hans-Joachim H6hn

Verweltlicht?

Kirche in der modernen Gesellschaft

¢ Das Zweite Vatikanische Konzil hat in seiner Pastoralkonstitution den
Ort der Kirche klar bestimmt: in der Welt von heute. In seinem Beitrag pla-
diert der renommierte Kolner Religionsphilosoph und Systematische Theo-
loge Hans-Joachim Hohn dafiir, diese Ortsbestimmung ernst zu nehmen.
Er skizziert ein Programm christlicher Zeitgenossenschaft, das eine schlich-
te Anpassung der Kirche an die moderne Gesellschaft ebenso vermeidet wie
eine Haltung der Fundamentalopposition. Kirche kann sich - als ,,Biirger-
initiative des Heiligen Geistes“ verstanden - in der modernen Zivilgesell-

schaft beheimaten. (Redaktion)

Mit der Pastoralkonstitution ,Gaudium et
spes“ hat das Zweite Vatikanische Konzil
den Versuch unternommen, Ort und Auf-
trag der Kirche in der modernen Welt zu
bestimmen. Da zu den Merkmalen der
Moderne ein stindiger sozialer und kultu-
reller Wandel gehort, markiert eine solche
Ortsbestimmung keinen Schlusspunkt,
sondern den Ausgangspunkt eines unab-
schlieffbaren Prozesses. Vor allem aber
ldsst er sich nicht im theologischen Al-
leingang durchfithren. Wer nicht zugleich
auch etwas von der Gesellschaft versteht,
hat nichts begriffen vom Ort und von den
Aufgaben der Kirche in der Welt von heute
und versteht deshalb letztlich auch nichts
von der Kirche. Darum folgt das Konzil
bei dem Versuch, die Antreffbarkeit des
Evangeliums im Sozialen zu sichern, einer
Logik der Entsprechung. Es versucht, auf
evangeliumsgeméfie Weise den Fragen der
Zeit gerecht zu werden. Und es ist bemiiht,
auf zeitgemifle Weise dem Evangelium ge-
recht zu werden. Um die Umsetzung die-
ser beiden Perspektiven ist zur Zeit ein
heftiger Streit im Gange. Kirchenkritiker

befiirchten die Selbstsédkularisierung der
Kirche und empfehlen ihr eine ,Entwelt-
lichung®.

1 Von oben nach unten —
vom Zentrum an den Rand?

Im Abstand von 50 Jahren ldsst sich fur die
katholische Kirche in Mitteleuropa eine
dramatische Verdnderung ihrer sozialen
Stellung feststellen. Aus einer ,,neben dem
Staat sich auf den sozialen Hierarchieebe-
nen ,ganz oben® aufstellenden Institution
droht eine soziale Randerscheinung zu wer-
den. Das hat nicht allein mit innerkirchli-
chen Unzuldnglichkeiten zu tun. Vielmehr
liegt dies an Prozessen, die von ihr weit-
gehend unbeeinflussbar sind. Der Lauf der
modernen Welt ist gekennzeichnet durch
einen Vorgang, der mit dem Stichwort
»funktionale Differenzierung® charakte-
risiert wird: Wichtige Aufgaben des Zu-
sammenlebens werden an bestimmte Teil-
bereiche delegiert, wo sie professionell und
kompetent bearbeitet werden. In jedem



228

Hohn / Verweltlicht?

dieser Bereiche (z.B. Medizin, Wirtschatft,
Politik, Medien) gelten eigene Regeln. Jedes
dieser Teilsysteme wehrt sich dagegen, dass
von auflen in es hineinregiert wird. Wenn
sich die Kirche auf ein Gebiet wagt, das in
die Zustindigkeit eines anderen sozialen
Teilsystems fillt, weist man sie rasch in ihre
religiosen Schranken. Die trotzigen Versu-
che der Kirche, auf diese Marginalisierung
mit der Ubernahme von Aufgaben zu re-
agieren, welche dennoch zentrale Bereiche
beriihren, werden gesamtgesellschaftlich
nur insoweit toleriert, wie die Kirche dabei
fiir andere Akteure in die Bresche springt.
Sie ist als Betreiberin von Kindergarten,
Schulen, Sozialstationen, Krankenhdusern
willkommen und erspart dem Staat da-
mit erhebliche Kosten. Aber wenn es um
Grundsitzliches geht, etwa in Fragen der
Sozialgesetzgebung, hélt man ihren politi-
schen Einfluss bewusst gering.

Dieser Einfluss wird in Zukunft noch
weiter abnehmen. Denn die sozialen Leis-
tungen sind fiir die Kirche sehr finanz-
intensiv. In Zeiten leerer Kassen wird sie
nicht mehr alle bisherigen Leistungen
sozialer und kultureller Diakonie erbrin-
gen kénnen. Von Unternehmensberatern
wird ihr empfohlen, sich auf ihr ,Kern-
geschift® zu konzentrieren. Innerhalb des
Schemas funktionaler Differenzierung
wird schnell klar, was damit gemeint ist:
der Bereich ritueller Lebensbegleitung,
spiritueller Sinnstiftung und sakramenta-
ler Heilsvermittlung. Um auch theologisch
aus der gesellschaftlichen Not der Kirche
eine Tugend zu machen, versieht man
diesen Riickzug vielfach mit der Losung
»Entweltlichung®: Von der Kirche ist nicht
Zeitgenossenschaft mit der sdkularen Welt,
sondern viel eher kritische Ungleichzeitig-
keit und selbstbewusste Ungleichférmig-
keit verlangt. Nicht die ,,Inkulturation in
die sdkulare Welt ist angezeigt, sondern die

Markierung einer Differenz zu dieser Welt.
Schlief3lich rithrt der Appell, sich der Welt
nicht anzugleichen (vgl. Rém 12,2; Jak 4,4)
an ein Grundthema der gesamtem Chris-
tentumsgeschichte - bis heute.

2 ZeitgemaB dem Evangelium
gerecht werden!

In der Pastoralkonstitution ,Gaudium et
spes” hat die Kirche eine Bestimmung ihres
Verhiltnisses zur Welt vorgenommen, die
nicht auf der Logik der Entgegensetzung
zweier Groflen beruht. Im Zentrum steht
vielmehr der Gedanke der (doppelten)
Entsprechung: Welche Praxis des Glaubens
entspricht sowohl dem Evangelium als
auch den Anspriichen der Zeit? Wie wird
man auf zeitgemafle Weise dem Anspruch
des Evangeliums gerecht? Weltzuwendung,
nicht Weltabgewandtheit machen in Theo-
logie und Praxis das Projekt christlicher
Zeitgenossenschaft aus. Denn es ist Auftrag
und Anliegen der Kirche, ,,nach den Zei-
chen der Zeit zu forschen und sie im Licht
des Evangeliums zu deuten, so dafl sie in
einer der jeweiligen Generation angemes-
senen Weise auf die bleibenden Fragen der
Menschen nach dem Sinn des gegenwirti-
gen und des zukiinftigen Lebens und nach
dem Verhaltnis beider zueinander Antwort
geben kann“(GS 4). Verlangt wird daher
eine doppelte Fokussierung der Verkiindi-
gung: zeitnah einerseits und von den Quel-
len des Glaubens inspiriert andererseits.
Nicht die Anpassung, sondern die Reso-
nanzfihigkeit der Kirche fiir eine sich dra-
matisch verandernde Welt ist gefragt. Fiir
Christen gibt es ,,nichts wahrhaft Mensch-
liches, das nicht in ihren Herzen seinen
Widerhall finde. Ist doch ihre eigene Ge-
meinschaft aus Menschen gebildet, die ...
eine Heilsbotschaft empfangen haben, die



Hohn / Verweltlicht?

229

allen auszurichten ist. Darum erfihrt die-
se Gemeinschaft sich mit der Menschheit
und ihrer Geschichte wirklich engstens
verbunden“ (GS 1).

An diesem Grundsatz diirfte nicht zu
ritteln sein. Aber manche Passagen der
darauf aufbauenden konziliaren Zeitdiag-
nose klingt heute kaum noch scharf genug.
Jedoch ist dies kein Grund, den Text bei
Seite zu legen. Er enthilt ja selbst die Auf-
forderung, ihn ,,zu vervollkommnen und
zu erganzen (...), da oft von Dingen die
Rede ist, die einer stindigen Entwicklung
unterworfen sind“ (GS 91). Dass man im-
mer wieder mit ihm anfangen kann, iiber
Unterschied und Beziehung von Kirche
und moderner Gesellschaft nachzuden-
ken, liegt an seiner Methode: Er fordert
beim Nachdenken tiber die Kirche eine
gesellschaftliche Auflenperspektive in eine
theologische Innenperspektive derart ein-
zubauen, dass der Blick von auflen nicht
erst nachtraglich den Blick nach drauflen
schérft.

3 Die Logik der Asymmetrie von
Kirche und Welt: Korrektur
oder Versuchung?

Nicht wenige Konzils- und Kirchenkritiker
greifen heute zu einer Zeitdiagnose, die zu
einer Verhaltnisbestimmung von Kirche
und Welt fithrt, welche auf Distanz statt auf
Dialog setzt. Denn seit etlichen Jahren ist
die Redeweise vom ,,Ende der Moderne“
im Umlauf. Philosophen, Soziologen und
Historiker machen von ihr reichlich Ge-
brauch. Wenn sie zutrifft, muss die Frage
gestellt werden: Ist es tiberhaupt noch sinn-
voll, sich auf eine Gesellschaft einzulassen,
die sich geistes- und sozialgeschichtlich vor
einem Ende sieht und vielfach selbst ,,am
Ende“ ist? Wird eine Kirche, die sich auf

die moderne Welt einlésst, nicht bald auch
selbst am Ende sein? Vor diesem Hinter-
grund wird vielfach daran gearbeitet, die
Logik der Entsprechung aufzugeben und
die Logik der (doppelten) Asymmetrie zu
pflegen.

Gemeinsam ist diesen Bestrebungen,
dass sie Dissonanzen und Differenzen
sowohl im Auflenverhdltnis als auch im
Innenverhaltnis der Kirche herausstellen.
Gegeniiber der siakularen Welt soll die
Andersheit und Ungleichformigkeit der
Kirche unterstrichen werden. Im Innen-
verhiltnis soll sie anziehend fiir Menschen
sein, die doppelt unangepasst sein wollen:
gegeniiber der sikularen Welt und gegen-
tber Kirchenmitgliedern, die sich dem
Sékularen zu sehr gedffnet haben. Zur
Rechtfertigung beruft man sich auf den
Ratschlag prominenter Soziologen, die der
Kirche empfehlen, in eine Welt, die sich
als Ideal die ,totale Symmetrisierung® von
allen auf die Fahne geschrieben hat, eine
»ldee des Asymmetrischen® (A. Nassehi)
hineinzubringen. Einher gehen damit die
Pflege von ,Alleinstellungsmerkmalen®,
d.h. die Konzentration auf den liturgi-
schen ,,Markenkern® der katholischen Kir-
che und natiirlich der Zélibat der Priester
als die ,Welt“ am meisten provozierendes
Zeichen ihrer Asymmetrie.

Ist aber diese Umsetzung der Unter-
scheidung von Kirche und Welt der rechte
Weg, um nach aulen unmissverstdndlich
zu zeigen, woflir die Kirche steht? Dient
diese Strategie der Schirfung eines katho-
lischen Profils? Kann sich eine solche ,,Ent-
weltlichung® auf das missionarische und li-
turgische Zeugnis der Kirche ausnahmslos
positiv auswirken? Behauptet wird: Wenn
die Kirche zur Welt auf Distanz geht, kann
ihr Zeugnis deutlicher, klarer, entschiede-
ner und vor allem kompromisslos ausfallen!
Es ist aber keineswegs ausgemacht, dass ein



230

Hohn / Verweltlicht?

solches Manéver am Ende die Kirche nicht
auch kompromittieren wird: Wer sich nicht
mit der Schlechtigkeit der Welt beflecken
will und stets mit sauberen Handen daste-
hen will, darf nichts anfassen. Saubere Han-
de sind dann aber immer leere Hande ...!

Eine Kirche, welche zur Welt auf Ab-
stand geht, steht in der Versuchung, sich in
einen dogmatischen Rigorismus und litur-
gischen Asthetizismus zu fliichten. Auf die-
sem Weg hofft man vielleicht, den gegen-
iiber dem Sékularen verlorenen Glanz im
Sakralen wiederzufinden. Politisch, sozial
und kulturell ist ein solches Kirchentum
aber belanglos. Es dhnelt einer Thermos-
kanne aus Edelstahl. Ihre glatt polierte
Auflenseite ladt zwar dazu ein, sich darin
zu spiegeln. Wer sich aber als ,,AufSenste-
hender auf diese Weise ein Bild von sich
und seiner Welt machen will, blickt in ein
Zerrbild.

Weder Distanz noch Anpassung, son-
dern die Resonanzfihigkeit der Kirche fiir
eine sich dramatisch verdndernde Welt ist
angezeigt: ,,Freude und Hoffnung, Trauer
und Angst der Menschen von heute, beson-
ders der Armen und Bedréingten aller Art,
sind auch Freude und Hoffnung, Trauer

Weiterfithrende Literatur:

Hans-Joachim Hohn, Fremde Heimat Kir-
che. Glauben in der Welt von heute, Frei-
burg i. Br.-Basel-Wien 2012.

Jiirgen Erbacher (Hg.), Entweltlichung der
Kirche? Die Freiburger Rede des Papstes,
Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2012.

Franz Gmainer-Pranzl | Magdalena Holz-
trattner (Hg.), Partnerin der Menschen -
Zeugin der Hoffnung: Die Kirche im Licht
der Pastoralkonstitution Gaudium et spes
(Salzburger Theologische Studien 41),
Innsbruck-Wien 2010.

und Angst der Jinger Christi. ... Darum
erfahrt diese Gemeinschaft sich mit der
Menschheit und ihrer Geschichte wirklich
engstens verbunden® (GS 1). Die Kirche ist
das Zeichen der Nihe Gottes in der Welt
fur die Welt. Fine Kirche, die in der Welt
nur auf sich selbst verweist, kann kein Zei-
chen fiir die Zuwendung Gottes zur Welt
sein. Aber ebenso trifft zu: Ihr Dasein fiir
die Welt entpflichtet nicht davon, Kirche
zu sein. Eine Kirche, die in der Welt nicht
mehr Kirche sein will, kann als solche auch
nicht mehr fiir die Welt da sein.

Wenn aber nicht Anpassung an die
Welt verlangt wird, dann braucht man
auch nicht zu befiirchten, dass die Welt-
zugewandtheit der Kirche ihre Identitat
entstellen konnte. Weithin hat sich zwar
die Maxime durchgesetzt: Nur durch die
Markierung von Differenzen ldsst sich
Unverwechselbarkeit gegeniiber der Welt
sichern. Aber kann die Kirche mit dieser
Strategie auf evangeliumsgeméifle Weise
in dieser Welt ihre Identitdt stabilisieren?
Oder ist sie erst dann wahrhaft ,katho-
lisch, wenn sie das entscheidend Christ-
liche als dasjenige identifiziert, das alle
Menschen verbindet, eint und sie einander
gleich macht. Sollte die Kirche nicht daran
Maf3 nehmen, wenn sie nach Mafistdben
sucht fiir ihr Engagement als Kirche in der
Welt fiir die Welt?

Wer nur auf die Bestimmung von
Unterschieden aus ist, kopiert eine Strate-
gie, die von allen Unternehmensberatern
zur Profilscharfung empfohlen wird. Und
wer das nachmacht, was alle anderen vor-
machen, hort auf, sich von allen anderen
zu unterscheiden. Wenn die Kirche dieser
Logik folgt, praktiziert sie genau das, was
Papst Benedikt XVI. bei seinem Besuch in
Deutschland 2011 kritisiert hat: Sie gleicht
sich den Maf3stdben der Welt an. Sie tiber-
nimmt die Orientierung an innerweltlichen



Hohn / Verweltlicht?

231

Unterschieden und Unterscheidungen.
Nicht selten sind dies Unterschiede, die zu
Diskriminierungen fithren. Entscheidend
fur die Kirche in der Welt ist, an einem
anderen Unterschied Maf} zu nehmen und
anders mit innerweltlichen Unterschieden
umzugehen. Nur so setzt sie in dieser Zeit
selbst ein Zeichen, das nicht von dieser
Welt ist. Dieses Zeichen verweist darauf,
dass es einen Unterschied gibt, aus dem
eine Gemeinsamkeit erwéchst. Die Kirche
hat zu bezeugen, dass die Verschiedenheit
von Schoépfer und Geschopf die Gleich-
heit und Ebenbiirtigkeit aller Geschopfe
begriindet. Darum ist jeder Unterschied
zwischen Menschen umgriffen von einer je
grofleren Gemeinsambkeit. Sich in der Welt
mit der Herausstellung dieses allen Men-
schen Gemeinsamen zu profilieren, ist die
Aufgabe der Kirche. Stilbildend ist fiir sie
die Orientierung am alle Menschen Ver-
bindenden als dem entscheidend Christ-
lichen. Diese Orientierung muss an allen
unterschiedlichen Formen katholischer
Prisenz im Sékularen ablesbar bleiben.

4 Kirche als ,BUrgerinitiative
des Heiligen Geistes”

Eine Alternative zum Weg der Kirche ins
gesellschaftliche Abseits ist soziologisch
wie theologisch durchaus denkbar und
praktizierbar. In den zahlreichen Sozial-
analysen der letzten zwanzig Jahre hat
die Kategorie ,Zivilgesellschaft eine be-
sondere Karriere gemacht. Auch sie cha-
rakterisiert eine Signatur von Zeit und
Gesellschaft. Die Zivilgesellschaft bzw.
Biirgergesellschaft steht fiir jene Sphére
politischer und medialer Offentlichkeit,
die sich zwischen die Leitsysteme Staat und
Wirtschaft einerseits und die private Le-
benswelt andererseits geschoben hat. Das

Entstehen dieser Sphire ist Resultat einer
Differenzierung moderner Gesellschaften,
die nicht nur Teilsysteme hervorgebracht
hat, welche nach dem Gesetz der Arbeits-
teilung auf die Erfilllung gesamtgesell-
schaftlich bedeutsamer Grundfunktionen
spezialisiert sind (z. B. Wirtschaft, Wissen-
schaft, Medizin, Medien, Bildung). Es hat
auch eine Differenzierung verschiedener
Ebenen und Sphiren des gesellschaftlichen
Lebens stattgefunden, welche unterschied-
lichsten Akteuren die Chance bietet, Of-
fentlichkeitsarbeit fiir eine Sache zu leisten,
die fiir alle Biirger bedeutsam ist.

Auf der Ebene der Zivilgesellschaft
treten die Biirger und Biirgerinnen mit
ihren Interessen und Wertvorstellungen
aus der Privatsphdre heraus und streben
im Vorfeld demo-
kratischer Entscheidungsprozesse fiir ihre

institutionalisierter,

Anliegen mit kommunikativen Mitteln
allgemeine Anerkennung an. Unter dieser
Riicksicht sind sie fiir die Vitalitdt eines de-
mokratischen Gemeinwesens nicht nur de
facto, sondern auch in normativer Hinsicht
relevant. Eine liberale Demokratie hat nur
Bestand, wenn sie fiir die Freiheiten, die sie
verbiirgt, und fiir die Sicherung ihrer Er-
haltungsbedingungen auf nicht-staatliche
Ressourcen zuriickgreifen kann. Biirger-
schaftliches Engagement ist die wichtigste
Ressource eines demokratischen Gemein-
wesens.

Vor diesem Hintergrund besteht auch
fiir die Kirche die Moglichkeit, ihren Of-
fentlichkeitsanspruch soziologisch neu zu
formatieren und der Abstufung des Evan-
geliums zu einer reinen Privatangelegen-
heit entgegenzutreten. Die Biirgergesell-
schaft wiirde in der Tat ihr eigenes Leitbild
vor allem im Blick auf die Teilnehmer und
Themen offentlicher Debatten diskredi-
tieren, wenn sie die Kirche als zivilgesell-
schaftlichen Akteur nicht anerkennen



232

Hohn / Verweltlicht?

wollte — vor allem dann, wenn diese die
Stimme fiir sozial Benachteiligte erhebt
oder sich an den ethischen Debatten um
die Menschendienlichkeit und Verant-
wortbarkeit riskanter Spitzentechnologien
beteiligt. Wo Christen sich mit ihren Ver-
bianden und Organisationen derart enga-
gieren, wiirde sich der liberale Staat einen
Birendienst erweisen, wenn er aus falsch
verstandener weltanschaulicher Neutrali-
tat politische Christen in die Sakristei ver-
bannen wollte.

Auch fiir die Theologie ist die Kate-
gorie ,Biirgergesellschaft® anschlussfihig.
Denn die Kirche ist einzig dazu da, dass der
Folgenreichtum des Evangeliums offenbar
wird - nicht allein in der privaten Lebens-
welt, sondern auch in der Offentlichkeit.
Der Reichtum an wohltuenden Folgen
kirchlicher Praxis scheint zwar abhingig
zu sein von der Zahl der Akteure, welche
sich dieser Praxis verschreiben. Und eine
Volkskirche diirfte gegeniiber einer Kirche,
die von gesellschaftlicher Marginalisierung
bedroht ist, deutlich im Vorteil sein. Aller-
dings gilt diese Schlussfolgerung nur mit
Einschriankungen fiir zivilgesellschaftliche
Verhiltnisse. Hier besteht die Moglichkeit,
sich nach Organisations- und Aktions-
formen umzuschauen, deren Effizienz
nicht allein von der Statistik aktiver Mit-
glieder abhingig ist. Zu denken ist an So-
zialformen wie ,,Szene, ,,Netzwerk® oder
»Burgerinitiative. Sie sind ebenfalls zwi-

schen privater Lebenswelt und politischer
Offentlichkeit anzusiedeln, zeichnen sich
durch einen hohen Mobilisierungsgrad
ihrer Mitglieder und betréchtliche soziale,
mediale und politische Resonanz aus. Viel-
leicht hat die Kirche sogar den Mut, sich
als ,,Biirgerinitiative des Heiligen Geistes"
ein neues sozio-theologisches Leitbild zu
geben. Dieses Leitbild verlangt von ihr,
sich als dynamische Wirklichkeit zu reali-
sieren, die solidaritéts- und pluralititsfahig
ist. Ihr kommen dann jene Eigenschaften
zu, die auch das Wirken des Geistes Gottes
kennzeichnen: Spontaneitit, Lebendigkeit,
Ortsungebundenheit, Uberraschungsreich-
tum. Mit diesem Leitbild vertragen sich
keine theologischen Uberhéhungen eines
sozialen Aussteigertums. Gefordert ist viel-
mehr, dass Christen als ,,Seiteneinsteiger*
sich mit Gleichgesinnten dafiir einsetzen,
dass auch in den kirchenfernen Bereichen
der Gesellschaft etwas spiirbar wird von
der Einheit von Gottes- und Néchstenlie-
be.

Der Autor: geb. 1957; Studium der Philoso-
phie und Theologie in Frankfurt, Rom und
Freiburg; seit 1991 Professor fiir Systemati-
sche Theologie und Religionsphilosophie an
der Universitit zu Koln; jiingste Publika-
tionen: Zeit und Sinn. Religionsphilosophie
postsikular (Paderborn 2010); Gott - Of-
fenbarung - Heilswege. Fundamentaltheo-
logie (Wiirzburg 2011).



