
ThPQ 16() 2012) ED LA

Hans-Joachim Höhn

Verweltlicht
Kırche n der modernen Gesellschaft

v Das Zweite Vatikanische OnNnz hat In seiner Pastoralkonstitution den
(Jrt der Irc klar bestimmt In der Welt von heute In seinem Beıtrag plä-
diert der renommıerte Kölner Religionsphilosop. un: Systematische Theo-
loge Hans-Joachim oöhn dafür, diese Ortsbestimmung erns nehmen.
Er skizziert eın Programm christlicher Zeitgenossenschaft, das eine chlich-
te Anpassung der Kirche die moderne Gesellschaft ebenso vermeidet WI1e
eine Haltung der Fundamentalopposition. Kirche annn sıich als „Buürger-
inıtiatıve des Heiligen Geistes“ verstanden In der modernen Zivilgesell-
SC beheimaten (Redaktion)

Mıt der Pastoralkonstitution „Gaudium el befürchten die Selbstsäkularisierung der
C6  spes hat Clas /welte Vatikanische Konzil Kirche und empfehlen ihr eine „Entwelt-
den Versuch nte  men. (OIrt und Auf- ichung”.
Lrag der Kirche In der modernen Welt
bestimmen. Da den Merkmalen der
Moderne e1in ständiger sozlaler und u- Von ben nach
reller andel gehört, markiert eine solche Vo Zentrum den an
Ortsbestimmung keinen Schlusspunkt,
sondern den Ausgangspunkt e1INnes unab- Im Abstand VO  u Jahren lässt sich für Cle
schließbaren Prozesses Vor em aber katholische Kirche In Mitteleuropa eine
lässt sich nicht 1M theologischen Al- dramatische Veränderung ihrer sozlalen
eingang durchführen. Wer nicht zugleic tellung feststellen Aus einer „neben” dem
auch VO  b der Gesellschaft versteht, Staat sich auf den soz1lalen Hierarchieebe-
hat nichts begriffen VO (Irt und VO  u den NenNn „9anz obe  C6 aufstellenden Instiıtution
ufgaben der Kirche In der Welt VO  b heute IO eine sozlale Randerscheinung WEI -

und versteht deshalb letztlich auch nichts den Das hat nicht allein mıt innerkirchli-
VO  b der Kirche. arum Olg Clas Konzil chen Unzulänglichkeiten un 1elmehr
bel dem Versuch, Cle Antreftbarkeit des jeg Cdies Prozessen, Cle VO  u ihr weIllt-
Evangeliums 1M Sozilalen sichern, einer gehend unbeeinflussbar Sind. Der Lauf der
ogi der Entsprechung. Es versucht, auf modernen Welt ist gekennzeichnet Urc.
evangeliumsgemäfße e1se den Fragen der einen Vorgang, der mıt dem Stichwort
eit erecht werden. Und CS ist bemüht, „funktionale Differenzierung‘ charakte-
auf zeitgemäfßse e1Ise dem Evangelium SC 1sıert WIrcd: ichtige ufgaben des Zu-
recht werden. Um Cle Umsetzung Cle- sammenlebens werden bestimmte Teil-
SCI beiden Perspektiven ist ZUFK eit e1in bereiche delegiert, S1E professionell und
eftiger Streit 1M ange Kirchenkritiker kompetent bearbeitet werden. In jedem

227ThPQ 160 (2012) 227–232

Hans-Joachim Höhn

Verweltlicht?
Kirche in der modernen Gesellschaft

◆  Das Zweite Vatikanische Konzil hat in seiner Pastoralkonstitution den 
Ort der Kirche klar bestimmt: in der Welt von heute. In seinem Beitrag plä-
diert der renommierte Kölner Religionsphilosoph und Systematische Theo-
loge Hans-Joachim Höhn dafür, diese Ortsbestimmung ernst zu nehmen. 
Er skizziert ein Programm christlicher Zeitgenossenschaft, das eine schlich-
te Anpassung der Kirche an die moderne Gesellschaft ebenso vermeidet wie 
eine Haltung der Fundamentalopposition. Kirche kann sich – als „Bürger-
initiative des Heiligen Geistes“ verstanden – in der modernen Zivilgesell-
schaft beheimaten. (Redaktion)

Mit der Pastoralkonstitution „Gaudium et 
spes“ hat das Zweite Vatikanische Konzil 
den Versuch unternommen, Ort und Auf-
trag der Kirche in der modernen Welt zu 
bestimmen. Da zu den Merkmalen der 
Moderne ein ständiger sozialer und kultu-
reller Wandel gehört, markiert eine solche 
Ortsbestimmung keinen Schlusspunkt, 
sondern den Ausgangspunkt eines unab-
schließbaren Prozesses. Vor allem aber 
lässt er sich nicht im theologischen Al-
leingang durchführen. Wer nicht zugleich 
auch etwas von der Gesellschaft versteht, 
hat nichts begriffen vom Ort und von den 
Aufgaben der Kirche in der Welt von heute 
und versteht deshalb letztlich auch nichts 
von der Kirche. Darum folgt das Konzil 
bei dem Versuch, die Antreffbarkeit des 
Evangeliums im Sozialen zu sichern, einer 
Logik der Entsprechung. Es versucht, auf 
evangeliumsgemäße Weise den Fragen der 
Zeit gerecht zu werden. Und es ist bemüht, 
auf zeitgemäße Weise dem Evangelium ge-
recht zu werden. Um die Umsetzung die-
ser beiden Perspektiven ist zur Zeit ein 
heftiger Streit im Gange. Kirchenkritiker 

befürchten die Selbstsäkularisierung der 
Kirche und empfehlen ihr eine „Entwelt-
lichung“.

1	 Von oben nach unten –  
vom Zentrum an den Rand?

Im Abstand von 50 Jahren lässt sich für die 
katholische Kirche in Mitteleuropa eine 
dramatische Veränderung ihrer sozialen 
Stellung feststellen. Aus einer „neben“ dem 
Staat sich auf den sozialen Hierarchieebe-
nen „ganz oben“ aufstellenden Institution 
droht eine soziale Randerscheinung zu wer-
den. Das hat nicht allein mit innerkirchli-
chen Unzulänglichkeiten zu tun. Vielmehr 
liegt dies an Prozessen, die von ihr weit-
gehend unbeeinflussbar sind. Der Lauf der 
modernen Welt ist gekennzeichnet durch 
einen Vorgang, der mit dem Stichwort 
„funktionale Differenzierung“ charakte-
risiert wird: Wichtige Aufgaben des Zu-
sammenlebens werden an bestimmte Teil-
bereiche delegiert, wo sie professionell und 
kompetent bearbeitet werden. In jedem 



278 Ööhn Verweltlicht?

dieser Bereiche (z.B Medizin, Wirtschaft, Markierung einer Differenz Cdieser Welt.
Politik, Medien) gelten eigene Regeln. es Schliefßlic. rührt der Appell, sich der Welt
dieser Teilsysteme wehrt sich dagegen, Cdass nicht anzugleichen (vgl. Köm 12,2; Jak 4,4)
VO  b aufßen In CS hineinregiert WIrcl. Wenn e1in rundthema der YT1S-
sich Cdie Kirche auf e1in Gebiet wagt, Clas In tentumsgeschichte bis heute.
Cle Zuständigkeit eiINes anderen soz1lalen
Teilsystems a. welst Ian S1E rasch In ihre
religiösen chranken. DIe trotzıgen ersu- Zeitgemäß dem Evangelium
che der Kirche, auf diese Marginalisierung gerecht werden!
mıt der UÜbernahme VO  b ufgaben IC-

agleren, welche dennoch zentrale Bereiche In der Pastoralkonstitution „Gaudium el
berühren, werden gesamtgesellschaftlich C6  spes hat Cle Kirche eine Bestimmung ihres
1Ur InsoweIllt toleriert, WIE Cle Kirche €1 Verhältnisses ZUFK Welt VOISCHOÖMMMMECN, Cle
für andere Akteure ıIn Cie Bresche springt. nicht auf der ogi der Entgegensetzung
S1le ist als Betreiberin VOoO  b Kindergärten, zweler Gröfßen beruht. Im Zentrum steht
chulen, Sozlalstationen, Krankenhäusern vielmehr der Gedanke der (doppelten
willkommen und erspart dem Staat Cla- Entsprechung: elche Taxls des auDens
mıt erhebliche Kosten. Aber Wenn CS entspricht sowochl dem Evangelium als
Grundsätzliches geht, etwa In Fragen der auch den Ansprüchen der Zeıt® Wle wird
Sozialgesetzgebung, hält ihren politi- Ian auf zeitgemäfße e1se dem Nnspruc.
schen Einfluss bewusst ger1ng. des Evangeliums gerecht? Weltzuwendung,

1eser Einfluss wird In Zukunft och nicht Weltabgewandtheit machen In Theo-
welter abnehmen. Denn Cle sozilalen £1S- ogie und Taxls Clas Projekt christlicher
tungen sind für die Kirche sehr finanz- Zeitgenossenschaft aUuUsSs Denn C4 ist Auftrag
iIntensIıv. In Zeiten leerer Kassen wird S1E und nliegen der Kirche, „nach den Zel-

chen der e1it forschen und S1€ 1M Lichtnicht mehr alle bisherigen Leistungen
sozlaler und kultureller Diakonie erbrin- des Evangeliums deuten, Ca{fß S1€ In

sCchH können. Von Unternehmensberatern einer der jeweiligen (Jeneration ANSCINCS-
wird ihr empfohlen, sich auf ihr „Kern- e1se auf Cle bleibenden Fragen der
geschäft” konzentrieren. Innerhalb des Menschen ach dem Sinn des gegenwärti-
chemas funktionaler Differenzierung SCH und des zukünftigen Lebens und ach
wird chnell klar, Was Cdamıt gemeıint iıst dem Verhältnis beider zueinander Antwort
der Bereich ritueller Lebensbegleitung, geben k:  “(GS 4 erlangt wird er
spiritueller Sinnstiftung und sakramenta- eine oppelte Fokussierung der erkundI1-
ler Heilsvermittlung. Um auch theologisch Sunhg zeitnah einerselts und VO  b den Quel-
AaUS$S der gesellschaftlichen Not der Kirche len des auDens inspirlert andererseits.
eine Tugend machen, versieht Ian Nicht Cle Anpassung, sondern Cle esSO-
diesen Rückzug vielfach mıt der LOosung nanzfähigkeit der Kirche für eine sich dra-
„Entweltlichung”: Von der Kirche ist nicht matisch verändernde Welt ist efragt. Fur
Zeitgenossenschaft mıt der säkularen Welt, Christen gibt C4 „Nichts wahrhaft Mensch-
sondern viel eher kritische Ungleichzeitig- liches, das nicht ıIn ihren erzen seinen
keit und selbstbewusste Ungleichförmig- Widerhall anı Ist doch ihre eigene (Je-
keit verlangt. Nicht die „Inkulturation” In meinschaft AaUs Menschen gebildet, Cle228  Höhn / Verweltlicht?  dieser Bereiche (z.B. Medizin, Wirtschaft,  Markierung einer Differenz zu dieser Welt.  Politik, Medien) gelten eigene Regeln. Jedes  Schließlich rührt der Appell, sich der Welt  dieser Teilsysteme wehrt sich dagegen, dass  nicht anzugleichen (vgl. Röm 12,2; Jak 4,4)  von außen in es hineinregiert wird. Wenn  an ein Grundthema der gesamtem Chris-  sich die Kirche auf ein Gebiet wagt, das in  tentumsgeschichte - bis heute.  die Zuständigkeit eines anderen sozialen  Teilsystems fällt, weist man sie rasch in ihre  religiösen Schranken. Die trotzigen Versu-  2 Zeitgemäß dem Evangelium  che der Kirche, auf diese Marginalisierung  gerecht werden!  mit der Übernahme von Aufgaben zu re-  agieren, welche dennoch zentrale Bereiche  In der Pastoralkonstitution „Gaudium et  berühren, werden gesamtgesellschaftlich  spes“ hat die Kirche eine Bestimmung ihres  nur insoweit toleriert, wie die Kirche dabei  Verhältnisses zur Welt vorgenommen, die  für andere Akteure in die Bresche springt.  nicht auf der Logik der Entgegensetzung  Sie ist als Betreiberin von Kindergärten,  zweier Größen beruht. Im Zentrum steht  Schulen, Sozialstationen, Krankenhäusern  vielmehr der Gedanke der (doppelten)  willkommen und erspart dem Staat da-  Entsprechung: Welche Praxis des Glaubens  mit erhebliche Kosten. Aber wenn es um  entspricht sowohl dem Evangelium als  Grundsätzliches geht, etwa in Fragen der  auch den Ansprüchen der Zeit? Wie wird  Sozialgesetzgebung, hält man ihren politi-  man auf zeitgemäße Weise dem Anspruch  schen Einfluss bewusst gering.  des Evangeliums gerecht? Weltzuwendung,  Dieser Einfluss wird in Zukunft noch  nicht Weltabgewandtheit machen in Theo-  weiter abnehmen. Denn die sozialen Leis-  logie und Praxis das Projekt christlicher  tungen sind für die Kirche sehr finanz-  Zeitgenossenschaft aus. Denn es ist Auftrag  intensiv. In Zeiten leerer Kassen wird sie  und Anliegen der Kirche, „nach den Zei-  chen der Zeit zu forschen und sie im Licht  nicht mehr alle bisherigen Leistungen  sozialer und kultureller Diakonie erbrin-  des Evangeliums zu deuten, so daß sie in  gen können. Von Unternehmensberatern  einer der jeweiligen Generation angemes-  wird ihr empfohlen, sich auf ihr „Kern-  senen Weise auf die bleibenden Fragen der  geschäft“ zu konzentrieren. Innerhalb des  Menschen nach dem Sinn des gegenwärti-  Schemas  funktionaler  Differenzierung  gen und des zukünftigen Lebens und nach  wird schnell klar, was damit gemeint ist:  dem Verhältnis beider zueinander Antwort  der Bereich ritueller Lebensbegleitung,  geben kann“(GS 4). Verlangt wird daher  spiritueller Sinnstiftung und sakramenta-  eine doppelte Fokussierung der Verkündi-  ler Heilsvermittlung. Um auch theologisch  gung: zeitnah einerseits und von den Quel-  aus der gesellschaftlichen Not der Kirche  len des Glaubens inspiriert andererseits.  eine Tugend zu machen, versieht man  Nicht die Anpassung, sondern die Reso-  diesen Rückzug vielfach mit der Losung  nanzfähigkeit der Kirche für eine sich dra-  „Entweltlichung“: Von der Kirche ist nicht  matisch verändernde Welt ist gefragt. Für  Zeitgenossenschaft mit der säkularen Welt,  Christen gibt es „nichts wahrhaft Mensch-  sondern viel eher kritische Ungleichzeitig-  liches, das nicht in ihren Herzen seinen  keit und selbstbewusste Ungleichförmig-  Widerhall fände. Ist doch ihre eigene Ge-  keit verlangt. Nicht die „Inkulturation“ in  meinschaft aus Menschen gebildet, die ...  die säkulare Welt ist angezeigt, sondern die  eine Heilsbotschaft empfangen haben, diedie säkulare Welt ist angezelgt, sondern Cle eine Heilsbotschaft empfangen aben, Cle

228 Höhn / Verweltlicht?

dieser Bereiche (z. B. Medizin, Wirtschaft, 
Politik, Medien) gelten eigene Regeln. Jedes 
dieser Teilsysteme wehrt sich dagegen, dass 
von außen in es hineinregiert wird. Wenn 
sich die Kirche auf ein Gebiet wagt, das in 
die Zuständigkeit eines anderen sozialen 
Teilsystems fällt, weist man sie rasch in ihre 
religiösen Schranken. Die trotzigen Versu-
che der Kirche, auf diese Marginalisierung 
mit der Übernahme von Aufgaben zu re-
agieren, welche dennoch zentrale Bereiche 
berühren, werden gesamtgesellschaftlich 
nur insoweit toleriert, wie die Kirche dabei 
für andere Akteure in die Bresche springt. 
Sie ist als Betreiberin von Kindergärten, 
Schulen, Sozialstationen, Krankenhäusern 
willkommen und erspart dem Staat da-
mit erhebliche Kosten. Aber wenn es um 
Grundsätzliches geht, etwa in Fragen der 
Sozialgesetzgebung, hält man ihren politi-
schen Einfluss bewusst gering.

Dieser Einfluss wird in Zukunft noch 
weiter abnehmen. Denn die sozialen Leis-
tungen sind für die Kirche sehr finanz-
intensiv. In Zeiten leerer Kassen wird sie 
nicht mehr alle bisherigen Leistungen 
sozialer und kultureller Diakonie erbrin-
gen können. Von Unternehmensberatern 
wird ihr empfohlen, sich auf ihr „Kern-
geschäft“ zu konzentrieren. Innerhalb des 
Schemas funktionaler Differenzierung 
wird schnell klar, was damit gemeint ist: 
der Bereich ritueller Lebensbegleitung, 
spiritueller Sinnstiftung und sakramenta-
ler Heilsvermittlung. Um auch theologisch 
aus der gesellschaftlichen Not der Kirche 
eine Tugend zu machen, versieht man 
diesen Rückzug vielfach mit der Losung 
„Entweltlichung“: Von der Kirche ist nicht 
Zeitgenossenschaft mit der säkularen Welt, 
sondern viel eher kritische Ungleichzeitig-
keit und selbstbewusste Ungleichförmig-
keit verlangt. Nicht die „Inkulturation“ in 
die säkulare Welt ist angezeigt, sondern die 

Markierung einer Differenz zu dieser Welt. 
Schließlich rührt der Appell, sich der Welt 
nicht anzugleichen (vgl. Röm 12,2; Jak 4,4) 
an ein Grundthema der gesamtem Chris-
tentumsgeschichte – bis heute.

2	 Zeitgemäß dem Evangelium  
gerecht werden!

In der Pastoralkonstitution „Gaudium et 
spes“ hat die Kirche eine Bestimmung ihres 
Verhältnisses zur Welt vorgenommen, die 
nicht auf der Logik der Entgegensetzung 
zweier Größen beruht. Im Zentrum steht 
vielmehr der Gedanke der (doppelten) 
Entsprechung: Welche Praxis des Glaubens 
entspricht sowohl dem Evangelium als 
auch den Ansprüchen der Zeit? Wie wird 
man auf zeitgemäße Weise dem Anspruch 
des Evangeliums gerecht? Weltzuwendung, 
nicht Weltabgewandtheit machen in Theo-
logie und Praxis das Projekt christlicher 
Zeitgenossenschaft aus. Denn es ist Auftrag 
und Anliegen der Kirche, „nach den Zei-
chen der Zeit zu forschen und sie im Licht 
des Evangeliums zu deuten, so daß sie in 
einer der jeweiligen Generation angemes-
senen Weise auf die bleibenden Fragen der 
Menschen nach dem Sinn des gegenwärti-
gen und des zukünftigen Lebens und nach 
dem Verhältnis beider zueinander Antwort 
geben kann“(GS 4). Verlangt wird daher 
eine doppelte Fokussierung der Verkündi-
gung: zeitnah einerseits und von den Quel-
len des Glaubens inspiriert andererseits. 
Nicht die Anpassung, sondern die Reso-
nanzfähigkeit der Kirche für eine sich dra-
matisch verändernde Welt ist gefragt. Für 
Christen gibt es „nichts wahrhaft Mensch-
liches, das nicht in ihren Herzen seinen 
Widerhall fände. Ist doch ihre eigene Ge-
meinschaft aus Menschen gebildet, die … 
eine Heilsbotschaft empfangen haben, die 



Ööhn Verweltlicht® 229

en auszurichten 1st. arum rfährt Cle- Cle moderne Welt einlässt, nicht bald auch
Gemeinschaft sich mıt der Menschheit selbst Ende sein® Vor diesem iınter-

und ihrer Geschichte wirklich grun wird vielfach daran gearbeitet, Cle
verbunden‘ (GS ogi der Entsprechung aufzugeben und

An diesem Grundsatz dürfte nicht Cle ogi der (doppelten Asymmetrie
rütteln Sein. Aber manche assagen der pflegen.
darauf aufbauenden konziliaren eitdiag- (emeinsam ist diesen Bestrebungen,
OSC klingt heute kaum och scharf Cdass S1€ Dissonanzen und Differenzen
Jedoch ist Cles kein un den ext bei sowohl 1M Aufßenverhältnis als auch 1M

Innenverhältnis der Kirche herausstellen.Selte egen. Er nthält Ja selbst die Auf-
forderung, ihn „ZUu vervollkommnen und Gegenüber der säkularen Welt soll Cle

erganzen ( cla oft VOoO  b Dingen Cle Andersheit und Ungleichförmigkeit der
Rede Ist, Cle einer ständigen Entwicklung Kirche unterstrichen werden. Im Nnnen-
unterworfen sind” (GS 91) Dass Ian 1M- verhältnis soll S1E anziehend für Menschen
IHNerTr wileder mıt ıhm anfangen kann, ber se1nN, Cle doppelt unangepasst sein wollen
Unterschie und Beziehung VO  u Kirche gegenüber der säkularen Welt und 11-
und moderner Gesellschaft nachzuden- ber Kirchenmitgliedern, die sich dem
ken, ijeg seiner Methode Er ordert Säkularen sehr geöffne en Zur
beim Nachdenken ber Cle Kirche eine Rechtfertigung beruft Ian sich auf den
gesellschaftliche Aufßenperspektive In eine Ratschlag prominenter Soziologen, die der
theologische Innenperspektive derart e1InN- Kirche empfehlen, In eine Welt, Cle sich
zubauen, dass der 1C. Von aufßen nicht als ea Cle „totale Symmetrisierung" VO  b

erst nachträglich den 1C. nach draufßen en auf Cle Fahne geschrieben hat, eine
chärft „Idee des Asymmetrischen‘ assehi

hineinzubringen. Einher gehen Cdamıt Cle
ege VO  b „Alleinstelungsmerkmalen”,

DIT3 og! der Asymmetrıe Vo Cle Konzentration auf den iturgi-
Kırche un Welt Korrektur schen „Markenkern“ der katholischen KIr-
der Versuchung? che und natürlich der Zölibat der Tiliestier

als die „Welt“ me1lsten provozierendes
Nicht wenige Konzils- und Kirchenkritiker Zeichen ihrer Asymmetrie.
reifen heute einer Zeitdiagnose, Cle Ist aber diese Umsetzung der Nntier-
einer Verhältnisbestimmung VO  b Kirche scheidung VO  b Kirche und Welt der rechte
und Welt ührt, welche aufDistanz auf Weg, ach aufßen unmissverständlich
Dialog Denn se1it etlichen Jahren ist zeigen, wofuür Cle Kirche steht? 1en
Cle Redeweise VO „Ende der Moderne“ diese Strategie der Schärfung eiINnes O-
1M Umlautf. Philosophen, Soziologen und ischen TOLLLS annn sich eine solche „Ent-
Historiker machen VO  b ihr reichlich (Je- weltlichung” auf Clas missionarische und li-
brauch Wenn S1e zutri{fft, I1US$S Cle Frage turgische Zeugni1s der Kirche ausnahmslos
gestellt werden: Ist CS überhaupt och SINN- DOSItLV auswirken? Behauptet WITrdC: Wenn
voll, sich auf eine Gesellschaft einzulassen, Cle Kirche ZUFK Welt auf Distanz geht, kann
Cle sich geistes- und sozialgeschichtlich Vor ihr Zeugni1s deutlicher, klarer, entschiede-
einem Ende sieht und vielfach selbst 35 Her und VOL em kompromisslos ausfallen!
nde  C6 ist® Wird eine Kirche, Cle sich auf Es ist aber keineswegs ausgemacht, Cdlass e1in

229Höhn / Verweltlicht?

allen auszurichten ist. Darum erfährt die-
se Gemeinschaft sich mit der Menschheit 
und ihrer Geschichte wirklich engstens 
verbunden“ (GS 1).

An diesem Grundsatz dürfte nicht zu 
rütteln sein. Aber manche Passagen der 
darauf aufbauenden konziliaren Zeitdiag-
nose klingt heute kaum noch scharf genug. 
Jedoch ist dies kein Grund, den Text bei 
Seite zu legen. Er enthält ja selbst die Auf-
forderung, ihn „zu vervollkommnen und 
zu ergänzen (…), da oft von Dingen die 
Rede ist, die einer ständigen Entwicklung 
unterworfen sind“ (GS 91). Dass man im-
mer wieder mit ihm anfangen kann, über 
Unterschied und Beziehung von Kirche 
und moderner Gesellschaft nachzuden-
ken, liegt an seiner Methode: Er fordert 
beim Nachdenken über die Kirche eine 
gesellschaftliche Außenperspektive in eine 
theologische Innenperspektive derart ein-
zubauen, dass der Blick von außen nicht 
erst nachträglich den Blick nach draußen 
schärft.

3	 Die Logik der Asymmetrie von 
Kirche und Welt: Korrektur  
oder Versuchung?

Nicht wenige Konzils- und Kirchenkritiker 
greifen heute zu einer Zeitdiagnose, die zu 
einer Verhältnisbestimmung von Kirche 
und Welt führt, welche auf Distanz statt auf 
Dialog setzt. Denn seit etlichen Jahren ist 
die Redeweise vom „Ende der Moderne“ 
im Umlauf. Philosophen, Soziologen und 
Historiker machen von ihr reichlich Ge-
brauch. Wenn sie zutrifft, muss die Frage 
gestellt werden: Ist es überhaupt noch sinn-
voll, sich auf eine Gesellschaft einzulassen, 
die sich geistes- und sozialgeschichtlich vor 
einem Ende sieht und vielfach selbst „am 
Ende“ ist? Wird eine Kirche, die sich auf 

die moderne Welt einlässt, nicht bald auch 
selbst am Ende sein? Vor diesem Hinter-
grund wird vielfach daran gearbeitet, die 
Logik der Entsprechung aufzugeben und 
die Logik der (doppelten) Asymmetrie zu 
pflegen.

Gemeinsam ist diesen Bestrebungen, 
dass sie Dissonanzen und Differenzen 
sowohl im Außenverhältnis als auch im 
Innenverhältnis der Kirche herausstellen. 
Gegenüber der säkularen Welt soll die 
Andersheit und Ungleichförmigkeit der 
Kirche unterstrichen werden. Im Innen-
verhältnis soll sie anziehend für Menschen 
sein, die doppelt unangepasst sein wollen: 
gegenüber der säkularen Welt und gegen-
über Kirchenmitgliedern, die sich dem 
Säkularen zu sehr geöffnet haben. Zur 
Rechtfertigung beruft man sich auf den 
Ratschlag prominenter Soziologen, die der 
Kirche empfehlen, in eine Welt, die sich 
als Ideal die „totale Symmetrisierung“ von 
allen auf die Fahne geschrieben hat, eine 
„Idee des Asymmetrischen“ (A. Nassehi) 
hineinzubringen. Einher gehen damit die 
Pflege von „Alleinstellungsmerkmalen“, 
d. h. die Konzentration auf den liturgi-
schen „Markenkern“ der katholischen Kir-
che und natürlich der Zölibat der Priester 
als die „Welt“ am meisten provozierendes 
Zeichen ihrer Asymmetrie.

Ist aber diese Umsetzung der Unter-
scheidung von Kirche und Welt der rechte 
Weg, um nach außen unmissverständlich 
zu zeigen, wofür die Kirche steht? Dient 
diese Strategie der Schärfung eines katho-
lischen Profils? Kann sich eine solche „Ent-
weltlichung“ auf das missionarische und li-
turgische Zeugnis der Kirche ausnahmslos 
positiv auswirken? Behauptet wird: Wenn 
die Kirche zur Welt auf Distanz geht, kann 
ihr Zeugnis deutlicher, klarer, entschiede-
ner und vor allem kompromisslos ausfallen! 
Es ist aber keineswegs ausgemacht, dass ein 



3(} Ööhn Verweltlicht?

olches Manöver Ende Cle Kirche nicht und ngs der Junger Christi. Darum
auch kompromittieren WITrdC: Wer sich nicht rfährt diese Gemeinschaft sich mıt der

Menschheit und ihrer Geschichte wirklichmıt der Schlechtigkeit der Welt ellecken
11 und mıt sauberen Händen daste- verbunden‘ (GS DIe Kirche ist
hen will, cdarft nichts anfassen. aubere Han- Clas Zeichen der ähe (jottes In der Welt
de sind dann aber immer leere äande für Cle Welt iıne Kirche, Cle In der Welt

iıne Kirche, welche ZUFK Welt auf Ab- 1Ur auf sich selbst verwelst, kann kein Zel-
stand geht, steht In der Versuchung, sich In chen für Cle Zuwendung (,ottes ZUFK Welt
einen dogmatischen KIgOFr1SMUuUS und litur- SE1IN. Aber ebenso trifit Ihr asein für
ischen Asthetizismus füchten AufCle- Cle Welt entpflichtet nicht davon, Kirche
SC Weg Ian vielleicht, den 11- SC1IN. iıne Kirche, Cle In der Welt nicht
ber dem Säkularen verlorenen anz 1M mehr Kirche SsSein will, kann als solche auch
akralen wiederzufinden. Politisch, so7z1al nicht mehr für Cle Welt cla SE1IN.
und kulturell ist e1in olches Kirchentum Wenn aber nicht Anpassung Cle
aber belanglos. Es ahnelt einer Thermos- Welt verlangt wird, dann braucht Ian

kanne AaUs Edelstahl hre gla polierte auch nicht befürchten, Cdass die Welt-
Außenseite ädt ZWaarLr Cdazu e1In, sich darın zugewandtheit der Kirche ihre Identität

spiegeln. Wer sich aber als „Aufßenste- entstellen könnte. Weithin hat sich ZWaarLr

hender“ auf diese e1se e1in Bild VOoO  b sich Cle axXxıme durchgesetzt: Nur Uurc Cle
und seiner Welt machen will, blickt ıIn e1in Markierung VO  b Ditferenzen lässt sich
errxbl. Unverwechselbarkei gegenüber der Welt

Weder Distanz och Anpassung, SOIl - sichern. Aber kann Cle Kirche mıt dieser
dern Cle Resonanzfähigkeit der Kirche für Strategle auf evangeliumsgemäfße e1Ise
eine sich dramatisch verändernde Welt ist In dieser Welt ihre Identität stabilisieren?
angezelgt: „Freude und offnung, Irauer Oder ist S1E erst dann wahrhaft ‚katho-

lisch”, WenNnn S1E Clas entscheidend Christ-und ngs der Menschen VO  b heute, beson-
ders der Armen und Bedrängten er Art, 1C. als dasjenige identifiziert, Clas alle

Menschen verbindet, eint und S1E einandersind auch Freude und offnung, Irauer
gleich macht Sollte Cle Kirche nicht cdaran
Ma{ß nehmen, WenNnn S1€ ach Ma{fßstäben

Weiterführende Liıteratur: sucht für ihr Engagement als Kirche In der

Hans-Joachim Höhn, Fremde eiımat KIr- Welt für Cle Welt?
Wer 1Ur auf Cle Bestimmung VO  bche. Glauben In der Welt VO  u heute, Frel-

burg Br.-Basel-Wien 2012 Unterschieden AaUs ist, kopiert eine Strate-

Jürgen YTDacher (Hg.) Entweltlichung der gle, Cle VO  u en Unternehmensberatern
ZUFK Profilschärfung empfohlen WwIrcl. UndKirche? DIe Freiburger Rede des Papstes,
Wel Clas nachmacht, Was alle anderen VOÖI -reiburg Br.-Basel-Wien 2012
machen, hört auf, sich VO  b en anderenYTAaNz Gmainer-Pranz! Magdalena olz-

unterscheiden. Wenn Cle Kirche dieser(Hg.) Partnerin der Menschen
ogi OlgtT, praktiziert S1E dlas, WasZeugin der offnung: DIe Kirche 1M Licht

der Pastoralkonstitution Gaudium ef SDes aps ened1i XAVI bei seInNnem Besuch In
Deutschlan: 2011 kritisiert hat S1le leicht(Salzburger Theologische tudien 41),

Innsbruck-Wien sich den Ma{fßstäben der Welt S1le über-
nımmt Cle Urientierung innerweltlichen

230

Weiterführende Literatur:
Hans-Joachim Höhn, Fremde Heimat Kir-
che. Glauben in der Welt von heute, Frei-
burg i. Br.–Basel–Wien 2012.
Jürgen Erbacher (Hg.), Entweltlichung der 
Kirche? Die Freiburger Rede des Papstes, 
Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2012.
Franz Gmainer-Pranzl / Magdalena Holz-
trattner (Hg.), Partnerin der Menschen – 
Zeugin der Hoffnung: Die Kirche im Licht 
der Pastoralkonstitution Gaudium et spes 
(Salzburger Theologische Studien 41), 
Innsbruck–Wien 2010.

Höhn / Verweltlicht?

solches Manöver am Ende die Kirche nicht 
auch kompromittieren wird: Wer sich nicht 
mit der Schlechtigkeit der Welt beflecken 
will und stets mit sauberen Händen daste-
hen will, darf nichts anfassen. Saubere Hän-
de sind dann aber immer leere Hände …!

Eine Kirche, welche zur Welt auf Ab-
stand geht, steht in der Versuchung, sich in 
einen dogmatischen Rigorismus und litur-
gischen Ästhetizismus zu flüchten. Auf die-
sem Weg hofft man vielleicht, den gegen-
über dem Säkularen verlorenen Glanz im 
Sakralen wiederzufinden. Politisch, sozial 
und kulturell ist ein solches Kirchentum 
aber belanglos. Es ähnelt einer Thermos-
kanne aus Edelstahl. Ihre glatt polierte 
Außenseite lädt zwar dazu ein, sich darin 
zu spiegeln. Wer sich aber als „Außenste-
hender“ auf diese Weise ein Bild von sich 
und seiner Welt machen will, blickt in ein 
Zerrbild.

Weder Distanz noch Anpassung, son-
dern die Resonanzfähigkeit der Kirche für 
eine sich dramatisch verändernde Welt ist 
angezeigt: „Freude und Hoffnung, Trauer 
und Angst der Menschen von heute, beson-
ders der Armen und Bedrängten aller Art, 
sind auch Freude und Hoffnung, Trauer 

und Angst der Jünger Christi. … Darum 
erfährt diese Gemeinschaft sich mit der 
Menschheit und ihrer Geschichte wirklich 
engstens verbunden“ (GS 1). Die Kirche ist 
das Zeichen der Nähe Gottes in der Welt 
für die Welt. Eine Kirche, die in der Welt 
nur auf sich selbst verweist, kann kein Zei-
chen für die Zuwendung Gottes zur Welt 
sein. Aber ebenso trifft zu: Ihr Dasein für 
die Welt entpflichtet nicht davon, Kirche 
zu sein. Eine Kirche, die in der Welt nicht 
mehr Kirche sein will, kann als solche auch 
nicht mehr für die Welt da sein.

Wenn aber nicht Anpassung an die 
Welt verlangt wird, dann braucht man 
auch nicht zu befürchten, dass die Welt-
zugewandtheit der Kirche ihre Identität 
entstellen könnte. Weithin hat sich zwar 
die Maxime durchgesetzt: Nur durch die 
Markierung von Differenzen lässt sich 
Unverwechselbarkeit gegenüber der Welt 
sichern. Aber kann die Kirche mit dieser 
Strategie auf evangeliumsgemäße Weise 
in dieser Welt ihre Identität stabilisieren? 
Oder ist sie erst dann wahrhaft „katho-
lisch“, wenn sie das entscheidend Christ-
liche als dasjenige identifiziert, das alle 
Menschen verbindet, eint und sie einander 
gleich macht. Sollte die Kirche nicht daran 
Maß nehmen, wenn sie nach Maßstäben 
sucht für ihr Engagement als Kirche in der 
Welt für die Welt?

Wer nur auf die Bestimmung von 
Unterschieden aus ist, kopiert eine Strate-
gie, die von allen Unternehmensberatern 
zur Profilschärfung empfohlen wird. Und 
wer das nachmacht, was alle anderen vor-
machen, hört auf, sich von allen anderen 
zu unterscheiden. Wenn die Kirche dieser 
Logik folgt, praktiziert sie genau das, was 
Papst Benedikt XVI. bei seinem Besuch in 
Deutschland 2011 kritisiert hat: Sie gleicht 
sich den Maßstäben der Welt an. Sie über-
nimmt die Orientierung an innerweltlichen 



Ööhn Verweltlicht® 23 ]

Unterschieden und Unterscheidungen. Entstehen dieser Sphäre ist Resultat einer
Nicht selten sind Cles Unterschiede, Cle Differenzierung moderner Gesellschaften,
Diskriminierungen führen. Entscheiden: Cle nicht 1Ur Teilsysteme hervorgebracht
für Cle Kirche In der Welt ist, einem hat, welche ach dem (Jesetz der Arbeits-
anderen Unterschie: Ma{iß nehmen und teilung auf Cle Erfüllung gesamtgesell-
anders mıt innerweltlichen Unterschieden schaftlich bedeutsamer Grundfunktionen
umzugehen. Nur S1e In dieser eit spezialisiert sind (Z Wirtschaft, Wissen-
selbst e1in Zeichen, Clas nicht VO  b dieser schaft, Medizin, Medien, ildung). Es hat
Welt ist. 1esSes Zeichen verwelst darauf, auch eine Differenzierung verschiedener
dass CS einen Unterschie gibt, AaUs dem Ebenen und Sphären des gesellschaftlichen
eine (GGemeinsamkeit erwächst. DIe Kirche Lebens stattgefunden, welche unterschied-
hat bezeugen, Cdass die Verschiedenheit lichsten Akteuren Cle Chance biletet, Of-

fentlichkeitsarbeit für eine ac eisten,VO  b chöpfer und eschöp Cle Gleich-
heit und Ebenbürtigkeit er Geschöpfe Cle für alle Burger bedeutsam 1st.
begründet. arum ist jeder Unterschie Auf der Ebene der Zivilgesellschaft
zwischen Menschen umgriffen VO  b einer Je treten die Burger und Burgerinnen mıt
größeren Gemeinsamkeit. Sich In der Welt ihren Interessen und Wertvorstellungen
mıt der Herausstellung dieses en Men- AaUs der Privatsphäre heraus und streben
schen (‚emeinsamen profilieren, ist Cle 1M Vorfeld institutionalisierter, demo-
Aufgabe der Kirche Stilbilden ist für S1E kratischer Entscheidungsprozesse für ihre
Cle Urientierung alle Menschen Ver- nliegen mıt kommunikativen Mitteln
bindenden als dem entscheidend Christ- allgemeine Anerkennung Ntier dieser

Rücksicht sind S1e für Cle Vitalität eiInNnes de-lichen 1ese Urlentierung I1US$S en
unterschiedlichen Formen katholischer mokratischen (jemeinwesens nicht 1Ur de
Präsenz 1M Säkularen aDlesDar bleiben facto, sondern auch In normatıver Hinsicht

relevant. ıne 1Derale Demokratie hat 1Ur

Bestand, Wenn S1e für die Freiheiten, die S1€
Kırche als „Bürgerinitiative verbürgt, und für Cle Sicherung ihrer KEr-
des eiligen Gelstes  AF haltungsbedingungen auf nicht-staatliche

Kessourcen zurückgreifen kann. Burger-
iıne Alternative ZU. Weg der Kirche 1Ins schaftliches Engagement ist Cle wichtigste
gesellschaftliche Abseits ist soziologisch Kessource eiINnes demokratischen (Jemeln-

CsSsCH5.WwI1Ie theologisch durchaus denkbar und
praktizierbar. In den zahlreichen Sozial- Vor diesem Hintergrund besteht auch
analysen der etzten ZWaNnzlg re hat für Cle Kirche die Möglichkeit, ihren Of-
Cle Kategorie „Zivilgesellschaft” eine be- fentlichkeitsanspruch soziologisch NEeU

sondere arrıere emacht. Auch S1€ cha- formatieren und der Abstufung des vVan-
rakterisiert eine Signatur VO  b eit und eliums einer reinen Privatangelegen-
Gesellschaft. DIe Zivilgesellschaft DbzZzw. heit entgegenzutreten. DIe Bürgergesell-
Bürgergesellschaft steht für Jene Sphäre schaft wurde In der Tat ihr eigenesel
politischer und medialer Öffentlichkeit, VOTLF em 1M 1C. auf Cle Teilnehmer und
Cle sich zwischen Cle Leitsysteme Staat und Themen Ööffentlicher Debatten 1sSkred1-
Wirtschaft einerselts und Cle private Le- tleren, Wenn S1e die Kirche als zivilgesell-
benswelt andererseits geschoben hat. Das schaftlichen Akteur nicht anerkennen

231Höhn / Verweltlicht?

Unterschieden und Unterscheidungen. 
Nicht selten sind dies Unterschiede, die zu 
Diskriminierungen führen. Entscheidend 
für die Kirche in der Welt ist, an einem 
anderen Unterschied Maß zu nehmen und 
anders mit innerweltlichen Unterschieden 
umzugehen. Nur so setzt sie in dieser Zeit 
selbst ein Zeichen, das nicht von dieser 
Welt ist. Dieses Zeichen verweist darauf, 
dass es einen Unterschied gibt, aus dem 
eine Gemeinsamkeit erwächst. Die Kirche 
hat zu bezeugen, dass die Verschiedenheit 
von Schöpfer und Geschöpf die Gleich-
heit und Ebenbürtigkeit aller Geschöpfe 
begründet. Darum ist jeder Unterschied 
zwischen Menschen umgriffen von einer je 
größeren Gemeinsamkeit. Sich in der Welt 
mit der Herausstellung dieses allen Men-
schen Gemeinsamen zu profilieren, ist die 
Aufgabe der Kirche. Stilbildend ist für sie 
die Orientierung am alle Menschen Ver-
bindenden als dem entscheidend Christ-
lichen. Diese Orientierung muss an allen 
unterschiedlichen Formen katholischer 
Präsenz im Säkularen ablesbar bleiben.

4	 Kirche als „Bürgerinitiative 
des Heiligen Geistes“

Eine Alternative zum Weg der Kirche ins 
gesellschaftliche Abseits ist soziologisch 
wie theologisch durchaus denkbar und 
praktizierbar. In den zahlreichen Sozial-
analysen der letzten zwanzig Jahre hat 
die Kategorie „Zivilgesellschaft“ eine be-
sondere Karriere gemacht. Auch sie cha-
rakterisiert eine Signatur von Zeit und 
Gesellschaft. Die Zivilgesellschaft bzw. 
Bürgergesellschaft steht für jene Sphäre 
politischer und medialer Öffentlichkeit, 
die sich zwischen die Leitsysteme Staat und 
Wirtschaft einerseits und die private Le-
benswelt andererseits geschoben hat. Das 

Entstehen dieser Sphäre ist Resultat einer 
Differenzierung moderner Gesellschaften, 
die nicht nur Teilsysteme hervorgebracht 
hat, welche nach dem Gesetz der Arbeits-
teilung auf die Erfüllung gesamtgesell-
schaftlich bedeutsamer Grundfunktionen 
spezialisiert sind (z. B. Wirtschaft, Wissen-
schaft, Medizin, Medien, Bildung). Es hat 
auch eine Differenzierung verschiedener 
Ebenen und Sphären des gesellschaftlichen 
Lebens stattgefunden, welche unterschied-
lichsten Akteuren die Chance bietet, Öf-
fentlichkeitsarbeit für eine Sache zu leisten, 
die für alle Bürger bedeutsam ist.

Auf der Ebene der Zivilgesellschaft 
treten die Bürger und Bürgerinnen mit 
ihren Interessen und Wertvorstellungen 
aus der Privatsphäre heraus und streben 
im Vorfeld institutionalisierter, demo-
kratischer Entscheidungsprozesse für ihre 
Anliegen mit kommunikativen Mitteln 
allgemeine Anerkennung an. Unter dieser 
Rücksicht sind sie für die Vitalität eines de-
mokratischen Gemeinwesens nicht nur de 
facto, sondern auch in normativer Hinsicht 
relevant. Eine liberale Demokratie hat nur 
Bestand, wenn sie für die Freiheiten, die sie 
verbürgt, und für die Sicherung ihrer Er-
haltungsbedingungen auf nicht-staatliche 
Ressourcen zurückgreifen kann. Bürger-
schaftliches Engagement ist die wichtigste 
Ressource eines demokratischen Gemein-
wesens.

Vor diesem Hintergrund besteht auch 
für die Kirche die Möglichkeit, ihren Öf-
fentlichkeitsanspruch soziologisch neu zu 
formatieren und der Abstufung des Evan-
geliums zu einer reinen Privatangelegen-
heit entgegenzutreten. Die Bürgergesell-
schaft würde in der Tat ihr eigenes Leitbild 
vor allem im Blick auf die Teilnehmer und 
Themen öffentlicher Debatten diskredi-
tieren, wenn sie die Kirche als zivilgesell-
schaftlichen Akteur nicht anerkennen 



237 Ööhn Verweltlicht?

wollte VOTLF em dann, Wenn diese Cle schen privater Lebenswelt und politischer
Stimme für sOz1al Benachteiligte erhebt Offentlichkeit anzusiedeln, zeichnen sich
oder sich den ethischen Debatten Urc. einen en Mobilisierungsgrad
die Menschendienlichkeit und erant- ihrer Mitglieder und beträchtliche sozlale,
wortbarkeit riskanter Spitzentechnologien mediale und politische esonanz AaUS. l1el-
beteiligt. Wo Christen sich mıt ihren Ver- leicht hat Cle Kirche den Mut, sich
bänden und Urganisationen derart CNSA- als „Burgerinitiative des eiligen Geistes“
gleren, wurde sich der 1Derale Staat einen e1in sozio-theologisches el
Bärendienst erwelsen, WenNnn AaUS$S falsch geben 1eses £e1 verlangt VO  b ihr,
verstandener weltanschaulicher Neutrali- sich als dynamische Wirklichkeit reali-
tat politische Christen In Cle Sakristei VOCI- sıieren, die solidaritäts- und pluralitätsfähig
bannen wollte ist. Ihr kommen dann Jene Eigenschaften

Auch für Cle Theologie ist Cle ate- Cle auch Clas Wirken des (Gjelstes (,ottes
gorie „Bürgergesellschaft” anschlussfähig. kennzeichnen: Spontanelität, Lebendigkeit,
Denn Cle Kirche ist eINZIS dazu da, Cdass der Ortsungebundenheit, Überraschungsreich-
Folgenreichtum des Evangeliums OlflenDar {Uu:  3 Mıt diesem el vertragen sich
wird nicht allein In der privaten Lebens- keine theologischen Überhöhungen eiInNnes
welt, sondern auch In der Offentlichkeit. sozlalen Aussteigertums. Gefordert ist viel-
Der Reichtum wohltuenden Folgen mehr, Cdass Christen als „Seiteneinsteiger”
kirchlicher Taxls scheint ZWaarLr abhängig sich mıt Gleichgesinnten alur einsetzen,

Cdass auch In den kirchenfernen BereichenSe1IN VO  b der Zahl der Akteure, welche
sich Cdieser Taxls verschreiben. Und eine der Gesellschaft pürbar wird VO  b

Volkskirche dürfte gegenüber einer Kirche, der Einheit VO  b (jottes- und Nächstenlie-
die VO  b gesellschaftlicher Marginalisierung be
bedroht ist, euUic 1M Vorteil SE1IN. er-
ings gilt diese Schlussfolgerung 1Ur mıt Der Autor geb 195 /; tudium der Philoso-
Einschränkungen für zivilgesellschaftliche phie und Theologie In Frankfurt, Rom und
Verhältnisse. Hılıer besteht die Möglichkeit, Freiburg; seit 199] Professor für Systemati-
sich ach Urganisations- und Aktions- sche Theologie und Religionsphilosophie
formen umzuschauen, deren Effizienz der Untversita Köln; jüngste Publika-
nicht allein VO  u der Statistik aktiver MiIt- fionen eit und Sinn. Religionsphilosophie
lieder abhängig ist. Zu denken ist SO- postsäkular (Paderborn offt
zialformen WwI1Ie „Szene”, „Netzwerk” oder fenbarung Heilswege. Fundamentaltheo-
„Bürgerinitiative”. S1le sind ebenfalls 7W1- ogie (Würzburg 20]

232 Höhn / Verweltlicht?

wollte – vor allem dann, wenn diese die 
Stimme für sozial Benachteiligte erhebt 
oder sich an den ethischen Debatten um 
die Menschendienlichkeit und Verant-
wortbarkeit riskanter Spitzentechnologien 
beteiligt. Wo Christen sich mit ihren Ver-
bänden und Organisationen derart enga-
gieren, würde sich der liberale Staat einen 
Bärendienst erweisen, wenn er aus falsch 
verstandener weltanschaulicher Neutrali-
tät politische Christen in die Sakristei ver-
bannen wollte.

Auch für die Theologie ist die Kate-
gorie „Bürgergesellschaft“ anschlussfähig. 
Denn die Kirche ist einzig dazu da, dass der 
Folgenreichtum des Evangeliums offenbar 
wird – nicht allein in der privaten Lebens-
welt, sondern auch in der Öffentlichkeit. 
Der Reichtum an wohltuenden Folgen 
kirchlicher Praxis scheint zwar abhängig 
zu sein von der Zahl der Akteure, welche 
sich dieser Praxis verschreiben. Und eine 
Volkskirche dürfte gegenüber einer Kirche, 
die von gesellschaftlicher Marginalisierung 
bedroht ist, deutlich im Vorteil sein. Aller-
dings gilt diese Schlussfolgerung nur mit 
Einschränkungen für zivilgesellschaftliche 
Verhältnisse. Hier besteht die Möglichkeit, 
sich nach Organisations- und Aktions-
formen umzuschauen, deren Effizienz 
nicht allein von der Statistik aktiver Mit-
glieder abhängig ist. Zu denken ist an So-
zialformen wie „Szene“, „Netzwerk“ oder 
„Bürgerinitiative“. Sie sind ebenfalls zwi-

schen privater Lebenswelt und politischer 
Öffentlichkeit anzusiedeln, zeichnen sich 
durch einen hohen Mobilisierungsgrad 
ihrer Mitglieder und beträchtliche soziale, 
mediale und politische Resonanz aus. Viel-
leicht hat die Kirche sogar den Mut, sich 
als „Bürgerinitiative des Heiligen Geistes“ 
ein neues sozio-theologisches Leitbild zu 
geben. Dieses Leitbild verlangt von ihr, 
sich als dynamische Wirklichkeit zu reali-
sieren, die solidaritäts- und pluralitätsfähig 
ist. Ihr kommen dann jene Eigenschaften 
zu, die auch das Wirken des Geistes Gottes 
kennzeichnen: Spontaneität, Lebendigkeit,  
Ortsungebundenheit, Überraschungsreich- 
tum. Mit diesem Leitbild vertragen sich 
keine theologischen Überhöhungen eines 
sozialen Aussteigertums. Gefordert ist viel-
mehr, dass Christen als „Seiteneinsteiger“ 
sich mit Gleichgesinnten dafür einsetzen, 
dass auch in den kirchenfernen Bereichen 
der Gesellschaft etwas spürbar wird von 
der Einheit von Gottes- und Nächstenlie-
be.

Der Autor: geb. 1957; Studium der Philoso-
phie und Theologie in Frankfurt, Rom und 
Freiburg; seit 1991 Professor für Systemati-
sche Theologie und Religionsphilosophie an 
der Universität zu Köln; jüngste Publika-
tionen: Zeit und Sinn. Religionsphilosophie 
postsäkular (Paderborn 2010); Gott – Of-
fenbarung – Heilswege. Fundamentaltheo-
logie (Würzburg 2011).


