ThPQ 160 (2012) 401-410

401

Hansjirgen Verweyen

Zur Wende im Liturgieverstandnis

Joseph Ratzingers

1 Vorbemerkungen

In diesem Beitrag werde ich nur auf das
Zentrum der Aussagen Joseph Ratzingers
bzw. Benedikts XVI. zur Liturgie ein-
gehen: sein Verstindnis der Eucharistie.
Diese Beschriankung ist der eigenen Ein-
schitzung des Papstes wie auch der Sache
nach sinnvoll. Denn vor allem an dem, was
unter ,,Eucharistie” verstanden, und noch
mehr, was als Eucharistiefeier vollzogen
wird, lasst sich erkennen, wo authentische
christliche Liturgie zu finden ist.

Vor dem Versuch, das Liturgiever-
standnis Ratzingers in seiner frithen Zeit
ndher zu bestimmen und von anderen
Phasen abzuheben, sollten zunichst die
wichtigsten Konstanten im Verstehen wie
im Feiern von Eucharistie bei Ratzinger
umrissen werden. Zum einen ist fiir ihn
die Eucharistiefeier stets der zentrale Ort
tir das Bekenntnis gewesen, dass Gott sich
in seinem eigenen Sohn fiir unsere Siinden
dahingegeben hat. Zum anderen hat fiir
ihn priesterliche Existenz immer bedeutet,
sich selbst ohne Vorbehalt in diese Hin-
gabe Jesu Christi einschmelzen zu lassen;
fiir den zum Priester Geweihten dariiber
hinaus, dies so am Altar wie im Alltag vor-
zuleben, dass es dem ganzen priesterlichen
Volk Gottes Mut zum Nachvollzug der
Pro-existenz, des Seins-fiir Christi macht.
Als Benedikt XVI. zum ersten Mal vor den
Augen der ganzen Welt Eucharistie feierte,

ging ein Aufatmen durch die Kirche: die-
ser Mensch lebt, was er verkiindet, bis in
die letzte, rituell vorgeschriebene Gebarde
hinein.

Im Eucharistieverstindnis Ratzingers
lassen sich drei recht unterschiedliche
Phasen voneinander abgrenzen. Die erste
Phase ist nicht in Publikationen greifbar
geworden. Ratzinger selbst hat in seinen
»Erinnerungen” aber beschrieben, wie ihm
von Kindheit an das Volksmef3buch, ,,der
Schott, eine wesentliche Hilfe war, die
durch viele Jahrhunderte tradierte Mef3-
opferfeier lebendig mitzuvollziehen.! Der
Beginn der zweiten Phase lasst sich, eben-
falls aufgrund von Aussagen Ratzingers
selbst, etwa auf das Jahr 1948 datieren.?
Das Ende der zweiten und das Hervortre-
ten der dritten Phase ist ungleich schwie-
riger zu bestimmen. Voraussetzung dafiir
ist eine zumindest provisorische Kenntnis
der wesentlichen Ziige des jeweiligen Eu-
charistieverstandnisses.

Im Rickblick von heute darf man
wohl die Hochschétzung der sog. ,Triden-
tinischen Messe“ als die entscheidende
Gemeinsamkeit zwischen der ersten und
der dritten Phase ansehen. In der ersten
Phase stellte sich fir Ratzinger die auf dem
Konzil von Trient fiir die ganze Kirche des
Romischen Ritus als verbindlich erklérte
Messe geradezu selbstverstdndlich als die
einzig authentische Form von Eucharistie-
feier dar. Auf dem Hintergrund seiner Er-

Vgl. Joseph Ratzinger, Aus meinem Leben, Miinchen 1998, 22f.

2 Vgl ebd, 63f.



402 Verweyen / Zur Wende im Liturgieverstdndnis Joseph Ratzingers

fahrungen mit der nachkonziliaren litur-
gischen Entwicklung hat er besonders in
den letzten Jahrzehnten in einer von wach-
sender Sorge um die Zukunft der Kirche
bestimmten Reflexion dieses Fundament
seiner religiosen Sozialisation gleichsam
wiedererobert.

Die dazwischenliegende zweite Pha-
se hingegen ist von einem grundlegend
anderen Verstindnis getragen. Von den
gegenwirtigen Diskussionen her mutet
zundchst eigentiimlich an, dass Ratzinger
damals eine griindliche Reform des Tri-
dentinischen Ritus ernsthaft in Erwagung
zog. Ratzinger hielt 1961 - also ein Jahr vor
dem Beginn der Konzilsdiskussion um die
Konstitution tiber die heilige Liturgie — den
Vorschlag des Pastoraltheologen Franz Xa-
ver Arnold fiir ,besonders bedenkenswert
[...], das Hochgebet der Messe wieder auf
seine einfache, bei Justin und Hippolyt
bezeugte Struktur zurtickzufithren [...].
Fiir den inneren Vollzug und die konkrete
Vorstellbarkeit des eucharistischen Gesche-
hens miifite das ohne Zweifel eine wertvolle
Hilfe bedeuten™. Zentrum der Eucharistie-
feier ist fiir Ratzinger in dieser Zeit zweifel-
los der inmitten des Gottesvolks stehende
Tisch, an dem Christus im Zeichen des
Mabhles seinen Leib den ihm Nachfolgen-
den darbietet. Diesem Verstindnis von
Eucharistie in den frithen Schriften Ratzin-
gers wende ich mich im Folgenden zu.

3

Seine damalige Auffassung hat Rat-
zinger besonders eindriicklich zu Beginn
seiner Bonner Lehrtatigkeit in einem we-
nig bekannten Beitrag dargelegt.” Ich stelle
zunichst diesen Text in einigen lingeren
Zitaten vor, um dann die Vorstellungen
Ratzingers niher zu umreif3en, die von der
Mitte des 20. Jahrhunderts an bis gegen
Ende des Konzils sein Verstindnis der Eu-
charistie bestimmten.

2 ,Grundgedanken der
eucharistischen Erneuerung
des 20. Jahrhunderts”

,Wenn man eine moderne Kirche betritt,” -
so beginnt der Bonner Fundamentaltheo-
loge seinen Beitrag von 1960 - ,,kann man
feststellen, dafy sich gegentiber der Zeit
um die Jahrhundertwende eine Wandlung
vollzogen hat, die nicht blofl Architektur
und Stil betrifft, sondern die theologische
Grundidee des Kirchenbaus mit erfaf3t:
[...] Die neugotischen Kirchen wollten
gleichsam so etwas wie ein Thronsaal Got-
tes auf Erden sein, ihr Hohepunkt war ein
machtiger Hochalter, mit einem prunkvol-
len Tabernakel als der Stétte der Gegenwart
Gottes [...]. Der Altartisch trat zurick,
man konnte fast den Eindruck bekommen,
er sei in der Hauptsache nur die Unterlage,
worauf der Tabernakel steht; der Hochaltar

Vgl. Joseph Ratzinger, Rezension: Kirche und Uberlieferung. Joseph Rupert Geiselmann zum 70.

Geburtstag, hg. v. J. Betz/ H. Fries, Freiburg i. Br. 1960, in: MThZ (1961), 308 f., hier 309.

4

Joseph Ratzinger, Grundgedanken der eucharistischen Erneuerung des 20. Jahrhunderts, in:

Klerusblatt 40 (1960), 208-2011. Leider wurde dieser Text weder in spateren Ausgaben von
Schriften Ratzingers noch in ,Theologie der Liturgie, dem an erster Stelle herausgegebenen
Band seiner ,Gesammelte[n] Schriften®, aufgenommen - trotz der Vorbemerkung des Papstes:
»Dieser Band vereinigt nun all die kleinen und mittelgrofen Arbeiten, mit denen ich im Lauf
der Jahre bei je verschiedenen Anldssen und von verschiedenen Perspektiven her zu liturgischen
Fragen Stellung genommen habe® (Joseph Ratzinger, Gesammelte Schriften. Band 11: Theologie
der Liturgie. Die sakramentale Begriindung christlicher Existenz, Freiburg. i. Br. u.a. *2010, 6
[in der Folge JRGS 11]). Vgl. ebd., 744. Hier wird auf den Beitrag (zusammen mit zwei anderen)
hingewiesen und bemerkt: ,,Folgende Texte werden in andere Bénde der JRGS integriert.”



Verweyen / Zur Wende im Liturgieverstdndnis Joseph Ratzingers 403

stand [...] weit fort von den Glaubigen -
so wie ein Konig angemessenen Abstand
von seinen Besuchern hilt. Heute ist der
Altar von der Wand weggeriickt, er kommt
wieder den Gldubigen entgegen, die sich
héufig in einem Halbrund um ihn gruppie-
ren, ihn zur Mitte haben. Der wenig unter-
richtete Zuschauer war frither versucht,
unter ,Altar® den prunkvollen Aufbau, die
Gemilde und Skulpturen (vielleicht noch
den Tabernakel) zu verstehen. [Heute] tritt
wieder hervor, was der Altar eigentlich
ist: ein Tisch, auf dem die Gemeinde der
Glaubigen das Letzte Abendmahl Christi,
das Gedichtnis des Kreuzesopfer[s] feiert,
der Tisch also, den Gott uns gedeckt hat
in dieser Welt, um uns zu seinen Tischge-
nossen zu machen. [...] Der Hauptton liegt
auf dem Ereignis, das Gott an uns und mit
uns vollzieht, nicht so sehr auf dem Zu-
stand der Gegenwart Gottes als solcher.
[...] Das Ergebnis der damaligen Auffas-
sung war gewesen, dafy man die Eucha-
ristie vor allem als Anbetungssakrament
verstand: Gott ist da, also mufl man ihn
anbeten. Die Monstranz wurde immer rei-
cher entwickelt (es gibt sie seit dem Spit-
mittelalter), der Tabernakel wurde immer
machtiger und verdeckte den Altartisch
fast ganz. Prozessionen und Anbetungsan-
dachten entstanden. Vor allem aber: Man
wagte kaum noch zu kommunizieren. [...]
Der Kommunionempfang wurde zu einem
seltenen Ereignis, am darauffolgenden Tag
wagte man bereits nicht mehr zu kommu-
nizieren [...].*°

»Eucharistie ist ihrem Wesen nach
dazu da, um empfangen zu werden, sie ist
eine Aufforderung an uns, uns selber vom
Geiste Christi durchtridnken und erfiillen

25. Dezember 2005, bes. Nr. 13f.

zu lassen und so die Tabernakel Gottes
aufzustellen, da wo sie wahrhaft vonnéten
sind: inmitten der Welt, in der wir leben,
inmitten der Menschen, die um uns sind.
Deswegen ist der Tisch dem Tabernakel
tibergeordnet, weil Christus an uns appel-
liert, sein Tabernakel zu sein in dieser Welt.
[...] Der primire Sinn der Kommunion ist
nicht eine Begegnung des einzelnen mit
seinem Gott — dafiir gibe es auch andere
Wege, sondern ihr Sinn ist gerade die Ver-
schmelzung der einzelnen untereinander
durch Christus.“® ,Katholischsein heif3t
nicht nur, dafl wir alle ja sagen zu Rom,
sondern auch, dafl wir ja sagen zueinander,
uns als die eine Gemeinschaft derer erken-
nen, die am Leibe Christi und durch ihn
am Geiste Christi anteilhaben. [...] Mes-
se ist nach dem Gesagten die gemeinsame
Mabhlfeier zwischen Gott und Mensch, zwi-
schen Christus und den Christen, in der so
das Gedachtnis des Opfers, der opfernden
Selbsthingabe Christi fiir die Menschen
gegenwartig wird.

Im Riickblick auf die Jahre seines Stu-
diums der Theologie in Miinchen (1947-
1950) hat Joseph Ratzinger in seinen ,,Er-
innerungen® bemerkt, er sei ,bisher der
Liturgischen Bewegung mit einer gewissen
Reserve gegeniibergestanden [...]. Durch
Paschers Vorlesungen und durch die ehr-
furchtige Art, in der er uns Liturgie von
ihrer Wesensgestalt her zu feiern lehrte,
bin ich Anhéinger der Liturgischen Bewe-
gung geworden. [...] Deswegen habe ich
zu Beginn des Konzils den Entwurf der Li-
turgie-Konstitution, der alle wesentlichen
Erkenntnisse der Liturgischen Bewegung
aufnahm, als einen groflartigen Ausgangs-
punkt fiir die Kirchenversammlung an-

Joseph Ratzinger, Grundgedanken (s. Anm. 4), 208.
Vgl. dazu die dhnlichen Aussagen in ,,Deus caritas est, der ersten Enzyklika Benedikts XVI. vom

Joseph Ratzinger, Grundgedanken (s. Anm. 4), 209.



404 Verweyen / Zur Wende im Liturgieverstdndnis Joseph Ratzingers

gesehen und Kardinal Frings in diesem
Sinn beraten. Dafl die negativen Seiten
der Liturgischen Bewegung hernach ver-
starkt wiederkehren und geradezu auf die
Selbstzerstorung der Liturgie hindringen
wiirden, habe ich nicht vorauszusehen ver-
mocht.“®

Der Liturgiewissenschaftler Joseph
Pascher hat zweifellos einen groflen Ein-
fluss auf Joseph Ratzinger ausgeiibt. Eine
genaue Durchsicht seiner Schriften zeigt
jedoch, dass er sich das theologische Fun-
dament fiir sein damaliges Verstindnis
der Eucharistie durch intensives Quellen-
studium selbst erarbeitet hat. Dazu im Fol-
genden wenigstens einige Hinweise.

3 In den Spuren Augustins
und des Apostels Paulus

Eine griindliche Beschiftigung mit den
Schriften Augustins ldsst sich bis in die
Gymnasialzeit Ratzingers zuriickverfol-
gen.” Damit zugleich verband sich aber
eine intensive Arbeit an der HI Schrift,
besonders der paulinischen Aussagen zum
»Leib Christi. Auch in dieser Hinsicht
hatte Ratzinger das Gliick, wahrend seiner
Miinchener Studienzeit von einem heraus-
ragenden Lehrer unterrichtet zu werden,
Friedrich Wilhelm Maier. Den Dank die-
sem in der historisch-kritischen Exegese
bewanderten Forscher gegeniiber hat Rat-
zinger spater immer wieder Ausdruck ver-
liehen.*?

Darmstadt 2007, 20.
10" vagl. ebd., 22, bes. Anm. 10, 52, 84.
" Vgl JRGS 2, 171f.

Im Riickblick auf seine 1950 verfass-
te Dissertation {iber den Kirchenbegriff
Augustins bemerkt Ratzinger in dem erst
2009 publizierten Teil seiner 1955 einge-
reichten Habilitationsschrift tiber das Of-
fenbarungsverstandnis Bonaventuras: ,,Fiir
[die Patristik] war, im Westen besonders,
die Kirche identisch mit der Gemeinschaft
des Brotbrechens, mit der Eucharistie-
gemeinschaft. Kirche ist, indem die Ge-
meinde den Leib des Herrn genief3t, cor-
pus Christi!“ Bei Bonaventura hingegen sei
die Kirche ,.ein religiéser Verband, in dem
sich neben anderen religiosen Vollziigen
auch die Feier der Eucharistie ereignet, die
vielleicht den ersten Rang unter den ande-
ren hat, aber nicht mehr die alles tragende
Grundlage ist“'".

Die detaillierte exegetische Arbeit, die
Ratzinger in seine Dissertation einbrachte,
tritt besonders deutlich in einem 1956 ver-
fassten Aufsatz'* zutage. Schon in der Dis-
sertation hatte er seine Vertrautheit mit der
zeitgenossischen Diskussion um das unter-
schiedliche Verstdndnis des Leibes Chris-
ti in den unumstritten von Paulus selbst
stammenden und den ihm zugeschriebe-
nen ,,Deuteropaulinen” bewiesen."* Hieran
kniipft Ratzinger nun in seinem Beitrag
von 1956 an. Um den Kerngedanken des
paulinischen Kirchenbegriffs aufzuzeigen,
will er den ,,bis zur Stunde so viel diskutier-
ten Begriff ,Leib Christi® ins Auge fassen,
den Paulus zur Bezeichnung der Kirche
gebildet hat. Wir beschrianken uns dabei
auf die Hauptbriefe (hier vor allem Rom u.

Vgl. Joseph Ratzinger, Aus meinem Leben (s. Anm. 1), 63f.
Vgl. Hansjiirgen Verweyen, Joseph Ratzinger - Benedikt XVI. Die Entwicklung seines Denkens,

12 Joseph Ratzinger, Die Kirche als Geheimnis des Glaubens, in: LebZeug 4 (1956/57), 19-34.
13 Vgl. ders., Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, Miinchen 1954, 324 Anm.

198.



Verweyen / Zur Wende im Liturgieverstdndnis Joseph Ratzingers 405

1 Kor, aber auch Gal) und lassen das Son-
derproblem, das die sog. Gefangenschafts-
briefe (Eph u. Kol) stellen, beiseite, wobei
auch von den Hauptbriefen nur ganz be-
stimmte Fragen zur Sprache kommen kén-
nen, die eben zu unserem engeren Thema
gehoren. !

Als ein wichtiges Leitmotiv in den
Hauptbriefen des Apostels hebt Ratzin-
ger das des Stammvaters hervor. ,Das AT
kennt nicht das abstrakte [U]niversale
,Mensch;, das ein Begriff ist [...], es kennt
vielmehr das konkrete Universale ,Adam,
einen Menschen, in dessen Leibesstoff alle
Menschen enthalten sind. [...] In diesem
Sinne radikaler Einheit wird nun Chri-
stus als der zweite Adam bezeichnet. [...]
Jhr alle seid ein einziger in Christus Jesus’
driickt es Paulus aus (Gal 3,28b).“"® Wie
kommt aber nun diese Einheit in Christus
zustande? ,,Man konnte die Meinung des
Apostels etwa so wiedergeben: Wihrend
wir aus Adams Korpermasse sozusagen
herausgeflossen sind, werden wir nun um-
gekehrt in die Geistwirklichkeit Christi,
des zweiten Adam, gleichsam nachtraglich
eingepfropft. [...] Diese Einpfropfung in
Christus, die gleichsam eine neue Geburt
ist, [...] geschieht durch die Taufe [...].
Und da die Geburt des neuen Adam selbst
am Kreuze, durch die Tétung des alten ge-
schah, kann diese unsere Neugeburt ja nur
so geschehen, dafl wir mit dem Kreuzestod
Christi vereint werden, der die eine und

einzige Durchbruchstelle des neuen Adam
in dieser Welt bedeutet. So wird die Kir-
che noch immer vom Kreuze her und das
Kreuz ist noch immer der Quellpunkt der
Kirche.“'

Damit ist jedoch ,erst die Entstehung
der Kirche geschildert, es ist erst klarge-
legt, wie der einzelne in den neuen Adam
hineingeboren wird, wie er aus seiner Ver-
einzelung herausgerissen und in den Leib
Christi hineinvereinigt wird [...]. Wie
vollzieht die Kirche selbst ihr Kirche-Sein?
[...] Die Kirche ist [Paulus zufolge] Leib
Christi und wird es je neu von der Eucha-
ristie her. In der Eucharistie essen alle das
seinem Wesen nach numerisch eine Brot -
Christus, der sich nicht in unsere Leib-
Substanz hinein assimilieren 1af3t, sondern
umgekehrt uns selber assimiliert in seinen
Leib hinein.“"”

4 Das Sichtbarwerden einer
Ldritten Phase” in Ratzingers
Eucharistieverstandnis

Den Grundgedanken von der Eucharistie
als Mahlversammlung unterstreicht Rat-
zinger wahrend des Konzils noch einmal
nachdriicklich in dem 1964 veréffentlich-
ten, aber wohl schon 1963 verfassten Bei-
trag ,Zeichen unter den Volkern“. Zu-
néchst gibt er eine Definition des Begriffs
ekklesia: ,Die eine Kirche stellt sich kon-

14 Vgl. ders., Die Kirche als Geheimnis (s. Anm. 12), 25.
15 Ders., Die Kirche als Geheimnis (s. Anm. 12), 26.

16 Ebd,, 26f.
17

Vgl. ebd., 27. Vgl. die oben, Anm. 6 zitierten Stellen aus der Enzyklika ,,Deus caritas est®. Es ist

erstaunlich, wie zu derselben Zeit Papst Benedikt XVI. zentrale Aussagen aus der zweiten Phase
seines Eucharistieverstandnisses wieder aufnimmt, sich zugleich aber gegen das Mahlhalten als
priméres Charakteristikum der Eucharistie wendet.

18

Joseph Ratzinger, Zeichen unter den Volkern, in: Michael Schmaus/ Alfred Lipple (Hg.), Wahr-

heit und Zeugnis. Aktuelle Themen der Gegenwart in theologischer Sicht, Diisseldorf 1964,

456-466.



406 Verweyen / Zur Wende im Liturgieverstdndnis Joseph Ratzingers

kret dar in der jeweiligen Ortsgemeinde,
die ihrerseits aktuell sie selbst wird, wenn
sie sich als Kultversammlung zum Horen
des Herrenwortes und zum gemeinsamen
Mahl des Herrenleibes versammelt.“?* Als
Gottesvolk verstanden, erfahrt die Kirche
ihre ,eigentliche Verwirklichung im Her-
renmahl [...]. Als Tischgemeinschaft Got-
tes, als Netz von Kommunionen, das den
Erdkreis umschlief3t, hat sie ihre eigentiim-
liche Sichtbarkeit und Ordnung, durch die
sie dennoch iiber alles blof8 Sichtbare hi-
nausbezogen ist, ein ,Sakrament’, das nicht
sich selber meint, sondern darin sein We-
sen hat, tiber sich hinauszuweisen auf den,
von dem sie gerufen ist und zu dem sie die
Geschichte zuriickfithren will.“?

In diesem Aufsatz treten noch einmal
die wesentlichsten Ziige des Eucharistie-
verstandnisses Ratzingers deutlich hervor,
das er sich durch ein intensives Studium
der HI Schrift und der Kirchenviter er-
arbeitet und in jener Zeit gelehrt hat, als ich
sein Schiiler wurde. In einer am 8. Juli 1964
in Tibingen gehaltenen Gastvorlesung®
deutet sich aber vielleicht schon eine Ab-
kehr von der bisherigen Position an. Hier
sagt der noch in Miinster lehrende Dogma-
tiker: ,,Christus ist durch die Auferstehung
in jene Freiheit eingetreten, die ihm erlaubt,
sein Du zu gewihren, wo er will; und er ge-

1 Ebd., 458.

20 Ebd., 459f.
21

wihrt sich durch das danksagende Gebet
der in seinem Namen versammelten Kirche
hindurch.“** Klarer kommt die Abwendung
vom Mahlcharakter als dem Grundzug der
Eucharistiefeier 1967 in Ratzingers Rezen-
sion eines Buchs von E. Schillebeeckx zum
Ausdruck: ,,Der [...] Begriff von Anamnese
ist ungeniigend und verkennt die erstrangi-
ge Funktion des Wortes in der ,Eucharistia;,
die ja ihren Namen von einem Gebet, nicht
vom Mahl empfangen hat.“?

Im Rahmen dieses Beitrags kann der
Entfaltung der dritten Phase in Ratzingers
Eucharistieverstindnis wie auch den of-
fenen Fragen nicht weiter nachgegangen
werden, die mit der Abkehr vom Mahlcha-
rakter als Grundzug der Eucharistiefeier
und der Wiedereinfithrung des Tridenti-
nischen Mef3buchs als einer giiltigen Aus-
drucksform?®* des Romischen Ritus verbun-
den sind.” Ich méchte mich abschliefiend
lediglich einem besonders zentralen Text
nédher zuwenden.

5 ,Der fir euch
hingegebene Leib”

In einem 2002 auf dem Eucharistischen
Kongrefd des Bistums Benevent gehaltenen
Vortrag® fragt Kardinal Ratzinger: ,Was ist

Joseph Ratzinger, Das Problem der Transsubstantiation und die Frage nach dem Sinn der Eucha-

ristie, erstmals in: ThQ 147 (1967), 129-158, zuletzt in: JRGS 11, 271-298.

2 JRGS 11, 295.
23

Joseph Ratzinger, Rez. von E. Schillebeeckx: Die Eucharistische Gegenwart. Zur Diskussion iiber

die Realprisenz (Diisseldorf 1967), erstmals in: ThQ 147 (1967), 493-496, zuletzt in: JRGS 11,

299-302, hier 301.
24

25

~expressio (vgl. Motu proprio ,,Summorum pontificum vom 7. Juli 2007, Art. 1).

26

Vgl. dazu Hansjiirgen Verweyen, Fragen aus der Kirche an die Kirche (Freiburger Texte 59), Erz-
bischofliches Ordinariat Freiburg 2011, 83-109.

Joseph Ratzinger, Eucaristia, comunione e solidareita. Deutsch unter dem Titel ,,Eucharistie -
Communio - Solidaritét: Christus gegenwirtig und wirksam im Sakrament, in: Joseph Ratzin-
ger, Unterwegs zu Jesus Christus, Augsburg 2003, 109-130; in: JRGS 11, 425-442.



Verweyen / Zur Wende im Liturgieverstindnis Joseph Ratzingers 407

eigentlich geschehen in der Nacht, in der
Christus verraten wurde? Horen wir dazu
den Romischen Kanon: ,Am Abend vor
seinem Leiden nahm Jesus das Brot [...]
und sprach: Nehmet und esset alle davon.
Das ist mein Leib, der fiir euch hingegeben
wird. [...]* Nun ist es wichtig, genau darauf
zu achten, was der Herr wirklich gesagt hat.
Er sagt nicht einfach: Dies ist mein Leib;
sondern: dies ist mein Leib, der fiir euch
hingegeben wird. Er kann Gabe werden,
weil er hingegeben wird. Durch den Akt der
Hingebung wird er mitteilungsfahig, sozu-
sagen selbst in eine Gabe verwandelt.“*”

Zweifellos kommt in diesem Passus die
tiefste Grundlage der Theologie Ratzingers
bzw. Benedikts XVI. zu Wort. Durch Jesu
Sterben fiir unsere Siinden wird aus der
,Brotsubstanz®, auf die er im Abendmahls-
saal hinweist, eine ,Substanz®, die reine
Relation ist.?® In den oben nach dem Lu-
kasevangelium zitierten Worten® konnte
man zunichst noch an einen fiir sich be-
stehenden Leib denken, der dann hinge-
geben wird. Bei Paulus ist das Wesentliche
auf die knappste Formel gebracht: ,,Das ist
mein Leib fiir euch.“*®

Nun fithrt der soeben zitierte Text
allerdings zumindest unter zwei Gesichts-
punkten zu betrichtlichen Schwierigkei-

ten. Aus exegetischer Perspektive wire
etwa zu fragen: Wollte Ratzinger, als er die
Formel: ,Das ist mein Leib“ als Wort des
Herrn ausschloss, ein Urteil tiber ,,authen-
tische Jesusworte“ fillen? Auf diese Wei-
se entstiinde der Anschein, als wiirde er,
seinem eigenen Verstdndnis von Exegese
zuwider, der ,Riickfrage nach dem his-
torischen Jesus“ eine theologische, nicht
nur historische Bedeutung beimessen.
Denn gerade in der Form ,Das ist mein
Leib“ geben doch Matthdus und Markus
im Unterschied zu Lukas und Paulus die
Abendmahlsworte Jesu wieder.?' Paulus
und Lukas sind die einzigen neutestament-
lichen Zeugen, die Aussagen tiber die Feier
der Eucharistie in den frithen Gemeinden
machen. Konnte das ,fiir euch® nicht ein
Zusatz sein, der nach dem Hingang Jesu
denen, die das Gedachtnis seines heilbrin-
genden Todes feiern, den tieferen Sinn des
bei Markus und Matthius tberlieferten
Jesusworts beim letzten Mahl vor seinem
Tode deutet?

Ein noch schwierigeres Problem bietet
der Text im Hinblick auf die gegenwértige
Diskussion um die angemessene Gestalt
der Eucharistiefeier. Die Formel: ,Das ist
mein Leib“ ist fester Bestandteil des Ro-
mischen Hochgebets von - soweit sich zu-

2 Joseph Ratzinger, Eucharistie - Communio - Solidaritét (s. Anm. 26), JRGS 11, 439f.

28

Vgl. dazu schon die Ausfithrungen Ratzingers in einem 1967 unter dem Titel ,, Aspekte der Kir-

che“ gehaltenen Vortrag, (,,stark gekiirzt und leicht bearbeitet®) in: Joseph Kardinal Ratzinger,
Vom Wiederauffinden der Mitte. Grundorientierungen. Texte aus vier Jahrzehnten, hg. vom
Schiilerkreis, Freiburg i.Br. 1997, 148-157, hier (148), 151: ,,Das Abendmahlswort ,Dies ist
mein Leib, der fiir euch gegebene, will also sagen - nicht etwa: hier erhaltet ihr meinen Korper;
sondern [...] —: in diesem Brot gebe ich [...] mich selber euch hin, durch es bin ich in eurer
Mitte und fiir euch da, wobei dieses ,fiir euch’ [,?] das Eigentliche des Ichs Jesu, sozusagen die
eigentliche Substanz, den Kern der Wirklichkeit Jesu, der hier gegenwirtig gesetzt wird, seine
ganze Existenz niher prazisiert und bestimmt: Das Ich Jesu ist gerade in seiner eigentlichsten
Realitdt der Akt der Hingabe, des Dienstes, des Offenstehens fiir alle. Akt und Substanz durch-

dringen sich gegenseitig.”
¥ Vgl. Lk 22,19.
3 Vgl. 1 Kor 11,24.
31 Vgl Mt 26,26; Mk 14,22.



408 Verweyen / Zur Wende im Liturgieverstdndnis Joseph Ratzingers

riickverfolgen ldsst — seinen Anfingen® bis
in die von Johannes XXIII. herausgegebene
»Editio typica“ von 1962, fiir deren Rehabi-
litierung sich Benedikt XVI. nachdriicklich
einsetzt. Die Wahl des von Matthius iiber-
lieferten Jesusworts fiir den Akt der Wand-
lung schien seine volle Berechtigung zu
haben, galt dieser Evangelist doch teilwei-
se noch bis in das letzte Jahrhundert hin-
ein als einer der Zwolf, die mit Jesus beim
letzten Abendmahl zu Tische lagen. Die
bei Lukas berichtete Version: ,Das ist mein
Leib, der fiir euch hingegeben wird“ findet
sich erst in dem von Paul VI. angeordne-
ten Mef8buch von 1970. Damit spricht sich
auch Joseph Ratzinger als Préfekt der Glau-
benskongregation im Jahre 2002 fiir eine
Anderung der von der lateinischen Kirche
viele Jahrhunderte hindurch bis zu seiner
Uberarbeitung nach dem Konzil giiltigen
Form des Hochgebets aus, und mir ist aus
der Zeit danach kein Text bekannt, in dem
Ratzinger bzw. Benedikt XVI. fiir die For-
mel ,,Das ist mein Leib", also die bis 1962
vom Priester iiber das Brot gesprochenen
Wandlungsworte, pladiert hitte.

Sprengt die anscheinend minimale
Hinzufiigung: ,.... der fiir euch hingege-
ben wird“ aber nicht die Gesamtkonzep-
tion des alten MefRopferritus? Dieser war
ja seinem Grundzug nach weder als ein
Mahl zu verstehen, in dem der Tod des
Herrn bis zu seinem Kommen verkiin-

32

det wird,” noch als Eucharistie. ,Was bis
ins 3. Jahrhundert vorwiegend Danksa-
gung, eucharistia geheiflen hat, heif}t von
da an vorwiegend Darbringung, oblatio.
Die Messe ist eine Danksagung, die in der
Darbringung einer heiligen Gabe gipfelt
[...].** Was insbesondere das aus Prifa-
tion und Kanon bestehende Hochgebet
angeht, bemerkt Andreas Jungmann: ,,Der
urspriingliche Grundgedanke der Eucha-
ristie tritt nur mehr im Anfangsstiick, eben
in der Prafation, deutlicher hervor.“** Der
gesamte Verlauf dessen, was heute als ,,Eu-
charistiefeier” in Abhebung vom ,Wort-
gottesdienst verstanden wird, wurde als
~Opfermesse“ von der ,Vormesse“ abge-
hoben. Schon die von den Glaubigen zum
Altar gebrachten materiellen Gaben von
Brot und Wein werden ,,im Gebet von der
Kirche Gott dargeboten® In der Messe geht
es nicht blof$ um ,,ein Geschehen von Gott
her®, sondern auch um ,.ein Tun des Men-
schen [...], der, von Gott gerufen, sich mit
der irdischen Gabe auf den Weg macht, um
seinem Schopfer entgegenzuwandern.“*
Nicht erst der Leib des Herrn selbst, son-
dern schon vor der Wandlung werden die
durch den Priester dargebrachten Gaben
des Volkes als ,heilige, makellose Opfer-
gaben” bezeichnet.

Die Wandlung des Brotes in den Leib
Christi geschah dem seit dem Mittelalter
geltenden Verstindnis zufolge” in einem

Vgl. Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemnia. Eine genetische Erklarung der Rémischen

Messe, 2 Béande, 5., verb. Aufl. Wien-Freiburg i. Br.-Basel 1962, Bd. I, bes. 63-68, Bd. II, bes.
243-246. Der Einsetzungsbericht der Romischen Messe unterscheidet sich in dieser Formel
deutlich von dem bei Hippolyt von Rom und Ambrosius von Mailand - wichtigen Wegbereitern
des Romischen Mef3buchs - zu findenden Text: ,Hoc est (enim) corpus meum quod pro vobis

confringetur®, vgl. Bd. I, 66 f.; Bd. I, 244-246.

Vgl 1 Kor 11,26.
34
% Vgl ebd., 136.
* Vgl ebd., 124f.
7 Vgl. ebd., 254-256.

Vgl. Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemnia II (s. Anm. 32), 187.



Verweyen / Zur Wende im Liturgieverstdndnis Joseph Ratzingers 409

genau festgelegten Akt. Uber den Altar ge-
beugt, spricht der Priester leise die Worte:
»Hoc est enim corpus meum". Nachdem er
die konsekrierte Hostie selbst durch einen
Kniefall verehrt hat, hebt er sie so hoch
empor, dass auch das Volk hinter seinem
Riicken sie erblicken und anbeten kann.
Im Unterschied zu Andreas Jungmann
war Joseph Ratzinger angesichts dieses
priesterlichen Tuns wohl nie von einem
»stolzen Hochgefiihl“ erfasst.® Er diirfte
im Priester eher gleichsam eine lebendige
Monstranz erblickt haben, die nicht durch
ihre eigene prunkvolle Gestaltung auffallen,
sondern nur den fleischgewordenen Gott
zur inneren Erfahrung bringen soll. Vom
Zelebrierenden selbst waren aufer seiner
Gewandung in dieser schweigenden Geste
nur die erhobenen Hande und der ganz auf
die Opfergabe gerichtete Kopf sichtbar, die
in den Akt der Anbetung gleichsam aufge-
hoben wurden. Alle am Meflopfer Teilneh-
menden sollten sich in diese Darbringung
mit jhrer ganzen Existenz hineinnehmen
lassen - so liest Ratzinger auch heute noch
die auf die Wandlung folgenden Annahme-
bitten, sowenig ihr Text selbst auch dafiir
hergeben mag.*® Auf diesem Hintergrund
werden etwa die folgenden zornigen Wor-
te Ratzingers iiber eine entartete Liturgie
nach dem Konzil besser verstandlich: ,Nun
wird der Priester — der Vorsteher, wie man
ihn jetzt lieber nennt — zum eigentlichen
Bezugspunkt des Ganzen. Alles kommt
auf ihn an. Thn muss man sehen, an seiner

38

Benedikt XVI. (s. Anm. 9), 19-21.
39

Aktion teilnehmen, ihm antworten; seine
Kreativitit tragt das Ganze.“*

Lassen sich die Worte ,,Das ist mein
Leib, der fiir euch hingegeben wird“ in den
soeben skizzierten Kontext integrieren?
In der jahrhundertealten Feier des Mef3-
opfers waren es die Glaubigen bzw. der sie
vertretende Priester, von denen die Hand-
lung ausging. Sie brachten zur Stihne fir
ihre Stinden Opfergaben dar mit der Bitte,
dass diese durch die Worte des Priesters in
den Leib und das Blut Christi verwandelt
und so zu einem Gott wohlgefilligen Op-
ter werden. Durch den bloflen Zusatz ,,...
der fiir euch hingegeben wird“ und noch
deutlicher in der dichten Formel bei Pau-
lus ,,Das ist mein Leib fiir euch® entsteht
gleichsam eine Wende um 180°. Gott selbst
hat die Initiative ergriffen, bevor sich die
Stinder auf den Weg machen. Er bietet sich
den Menschen in der heilbringenden Hin-
gabe seines Sohns dar und zeigt ihnen die
Wunden, die ihre Stinden seiner unendli-
chen Liebe zugefiigt haben. Jetzt wird nicht
mehr das in eine neue Substanz, den Leib
Christi, verwandelte Brot als Versohnungs-
opfer Gott dargereicht und den Gléubigen
zur Anbetung gezeigt. Gott selbst hilt sich
den Menschen, nachdem sie durch das
Horen seiner Frohen Botschaft im ,Wort-
gottesdienst® dafiir bereitet sind, vielmehr
in einer ,Substanz® entgegen, die nichts
als reines Geben ist. Sie brauchen nicht
mehr im Rickgriff auf eigene Giiter nun
ihrerseits Gott eine Gabe darzubringen,"

Vgl. ebd., 284. Zur Grundhaltung Ratzingers vgl. Hansjiirgen Verweyen, Joseph Ratzinger —

Vgl. Hansjiirgen Verweyen, Fragen aus der Kirche an die Kirche (s. Anm. 25), 102-106.

0" Joseph Ratzinger, Der Geist der Liturgie, Freiburg i. Br. 2000, 70; JRGS 11, 81.

41

Vgl. als Beispiel eines solchen ,,do ut des“ den Versuch Jungmanns, das Wesen des Mef3sti-
pendiums dem Verstdndnis naherzubringen: ,Die Glaubigen [..

.] miifiten die Reichung des

Stipendiums ebenso nur als Anfang der Teilnahme an ihrem [!] Meflopfer betrachten, wie es
die Christen fritherer Zeiten taten, wenn sie nicht nur ihre Gabe zum Altare brachten, sondern
der Feier dann auch weiter folgten und den Leib des Herrn als Gegengabe in Empfang nahmen®
(Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemnia IT [s. Anm. 32], 33).



410 Verweyen / Zur Wende im Liturgieverstdndnis Joseph Ratzingers

sondern ihm nur in der Umkehr ihrer bis-
herigen Existenz dankzusagen. - Muss der
zur Eucharistiefeier bestimmte Presbyter,
um dieses Geschehen den Glaubenden
vernehmbar zu machen, sich ihnen nicht
zuwenden, ihnen in seinen Hinden diese
Gabe entgegenhalten und dazu die Abend-
mahlsworte Jesu in einer allen verstand-
lichen Sprache verkiinden? Dies erscheint
mir heute als die wichtigste Frage, wenn
es darum geht, Menschen an das Zentrum
des Glaubens heranzufiihren.

Der Autor: Dr. theol.; Dr. phil.; geb. 1936;
Studium der Theologie, Philosophie und

Germanistik in Bonn, Freiburg, Koln,
Miinster, Tiibingen und Miinchen, 1969
theologische Promotion bei Joseph Ratzin-
ger, 1974 Habilitation in Miinchen. Lang-
jéhrige Lehrtdtigkeit in den USA, danach
an der Universitdt in Essen, von 1984-2004
Professor  fiir Fundamentaltheologie der
Universitit Freiburg i. Br. Wichtigste Ver-
oOffentlichungen: Einfiihrung in die Funda-
mentaltheologie, Darmstadt 2008; Gottes
letztes Wort. Grundrif§ der Fundamental-
theologie, Regensburg 2002; Botschaft eines
Toten? Den Glauben rational verantworten,
Regensburg 1997.



