
ThPQ 16() 2012) 401—-410 401

Hansjürgen erweyen

Zur en mM Liturgileverständnıs
Joseph Ratzingers

Vorbemerkungen ging e1in Aufatmen Uurc Cie Kirche: Cle-
SCIT Mensch lebt, Was CI verkündet, bis In

In diesem Beltrag werde ich 1Ur auf das Cie letzte, ituell vorgeschriebene Gebärde
hinein.Zentrum der Aussagen Joseph Katzıngers

DbzZzw. Benedikts XVI ZUFK lturgle e1InN- Im Eucharistieverständnis Katzıngers
gehen: sein Verständnis der Eucharistie. lassen sich drei recht unterschiedliche
1ese Beschränkung ist der eigenen EInN- Phasen voneinander abgrenzen. DIe
schätzung des Papstes WwI1Ie auch der aCcC. Phase ist nicht In Publikationen greifbar
ach sinnvoll. Denn VOTL em dem, Was geworden. Katzınger selbst hat In seinen

„Eucharistie” verstanden, und och „Erinnerungen’ aber beschrieben, WIE iıhm
mehr, Was als Eucharistiefeier vollzogen VO  b Kindheit Clas Volksmefßbuch, „der
wird, lässt sich erkennen, authentische Schott”, eine wesentliche WAal, Cie

Uurc viele Jahrhunderte tradierte Mef1fß-chrısiliche lturgle finden 1sT.
Vor dem Versuch, das Liturglever- opferfeier lebendig mitzuvollziehen.‘! Der

ständnis Katzıngers In Sse1iINer frühen eit Beginn der zweiten Phase lässt sich, eben-
näher bestimmen und VO  u anderen aufgrun: VO  b Aussagen Katzıngers
Phasen abzuheben, ollten zunächst Cie selbst, eiwa auf Clas Jahr 1945 datieren.“
wichtigsten Konstanten 1M Verstehen WwI1Ie Das Ende der zweıten und Clas Hervortre-
1M Felern VO  b Eucharistie bel Katzınger ten der dritten Phase ist ungleic schwie-
uUumrıssen werden. Zum einen ist für ihn riger bestimmen. Voraussetzung alur
Cie Eucharistiefeier der zentrale (Ort ist eine zumindest provisorische enninıs
für das Bekenntnis SCWESCH, dass (jott sich der wesentlichen Zuüge des jeweiligen Eu-
In seInem eigenen Sohn für unNnsere Sunden charistieverständnisses.

Im Rückblick VO  b heute cdarf IHNandahingegeben hat. Zum anderen hat für
ihn priesterliche Ex1istenz immer bedeutet, ohl Cie Hochschätzung der S0OS. „Iriden-
sich selbst ohne Vorbehalt ıIn diese Hın- tinischen Messe“ als Cie entscheidende

Gemeinsamkeit zwischen der ersten undgabe Jesu Christi einschmelzen lassen:
für den ZU. Tilestier Geweihten darüber der dritten Phase ansehen. In der ersten
hinaus, Cles ar WwI1Ie 1M Alltag VOÖII - Phase tellte sich für Katzınger Cie auf dem
zuleben, Class CS dem SaNzen priesterlichen Konzil VO  b Irient für Cie Kirche des
olk (‚ottes Mut ZU. Nachvollzug der Römischen Kıtus als verbindlich erklärte
Pro-existenz, des Seins-für Christi macht. esse geradezu selbstverständlic. als Cie
Als enedL. XVI ZU. ersten Mal VOTr den eINZIS authentische Form VOoO  b Eucharistie-
ugen der SaNzen Welt Eucharistie feierte, feier dar. Auf dem Hintergrund SseinNner Er-

Vgl Joseph Katzınger, AÄus meInNnem Leben, München 1998, 7
Vgl eb: G3

401

Hansjürgen Verweyen

Zur Wende im Liturgieverständnis 
Joseph Ratzingers

ThPQ 160 (2012) 401–410

1 Vorbemerkungen

In diesem Beitrag werde ich nur auf das 

Zentrum der Aussagen Joseph Ratzingers 

bzw. Benedikts XVI. zur Liturgie ein-

gehen: sein Verständnis der Eucharistie. 

Diese Beschränkung ist der eigenen Ein-

schätzung des Papstes wie auch der Sache 

nach sinnvoll. Denn vor allem an dem, was 

unter „Eucharistie“ verstanden, und noch 

mehr, was als Eucharistiefeier vollzogen 

wird, lässt sich erkennen, wo authentische 

christliche Liturgie zu finden ist.

Vor dem Versuch, das Liturgiever-

ständnis Ratzingers in seiner frühen Zeit 

näher zu bestimmen und von anderen 

Phasen abzuheben, sollten zunächst die 

wichtigsten Konstanten im Verstehen wie 

im Feiern von Eucharistie bei Ratzinger 

umrissen werden. Zum einen ist für ihn 

die Eucharistiefeier stets der zentrale Ort 

für das Bekenntnis gewesen, dass Gott sich 

in seinem eigenen Sohn für unsere Sünden 

dahingegeben hat. Zum anderen hat für 

ihn priesterliche Existenz immer bedeutet, 

sich selbst ohne Vorbehalt in diese Hin-

gabe Jesu Christi einschmelzen zu lassen; 

für den zum Priester Geweihten darüber 

hinaus, dies so am Altar wie im Alltag vor-

zuleben, dass es dem ganzen priesterlichen 

Volk Gottes Mut zum Nachvollzug der 

Pro-existenz, des Seins-für Christi macht. 

Als Benedikt XVI. zum ersten Mal vor den 

Augen der ganzen Welt Eucharistie feierte, 

ging ein Aufatmen durch die Kirche: die-

ser Mensch lebt, was er verkündet, bis in 

die letzte, rituell vorgeschriebene Gebärde 

hinein.

Im Eucharistieverständnis Ratzingers 

lassen sich drei recht unterschiedliche 

Phasen voneinander abgrenzen. Die erste 

Phase ist nicht in Publikationen greifbar 

geworden. Ratzinger selbst hat in seinen 

„Erinnerungen“ aber beschrieben, wie ihm 

von Kindheit an das Volksmeßbuch, „der 

Schott“, eine wesentliche Hilfe war, die 

durch viele Jahrhunderte tradierte Meß-

opferfeier lebendig mitzuvollziehen.1 Der 

Beginn der zweiten Phase lässt sich, eben-

falls aufgrund von Aussagen Ratzingers 

selbst, etwa auf das Jahr 1948 datieren.2 

Das Ende der zweiten und das Hervortre-

ten der dritten Phase ist ungleich schwie-

riger zu bestimmen. Voraussetzung dafür 

ist eine zumindest provisorische Kenntnis 

der wesentlichen Züge des jeweiligen Eu-

charistieverständnisses.

Im Rückblick von heute darf man 

wohl die Hochschätzung der sog. „Triden-

tinischen Messe“ als die entscheidende 

Gemeinsamkeit zwischen der ersten und 

der dritten Phase ansehen. In der ersten 

Phase stellte sich für Ratzinger die auf dem 

Konzil von Trient für die ganze Kirche des 

Römischen Ritus als verbindlich erklärte 

Messe geradezu selbstverständlich als die 

einzig authentische Form von Eucharistie-

feier dar. Auf dem Hintergrund seiner Er-

1 Vgl. Joseph Ratzinger, Aus meinem Leben, München 1998, 22 f.
2 Vgl. ebd., 63 f.



40) Verweyen fur Wende 1mmM Liturgieverständnis Joseph Katzıngers

fahrungen mıt der nachkonziliaren litur- Seine amalige Auffassung hat Kat-
ischen Entwicklung hat besonders In zinger besonders eindrücklich Beginn
den etzten Jahrzehnten In einer VO  b wach- seiner Bonner Lehrtätigkeit In einem
sender orge Cie Zukunft der Kirche nıg bekannten Belitrag dargelegt.“ Ich stelle
bestimmten Reflexion Cdieses Fundament zunächst diesen ext In einıgen längeren
SseinNner religiösen Sozialisation gleichsam Zitaten VOI, dann Cie Vorstellungen
wledererobert. Katzıngers näher umreißen, die VO  u der

DIe dazwischenliegende Zzweite Pha- des Jahrhunderts bis
ingegen ist VO  u einem grundlegend Ende des Konzils sein Verständnis der Eu-

charistie bestimmten.anderen Verständnis Von den
gegenwärtigen Diskussionen her
zunächst eigentümlich Class Katzınger
damals eine gründliche Reform des Irı1- „Grundgedanken der
dentinischen Kıtus ernsthaft In rwägung aucharistischen Erneuerung
ZUS Katzınger 1€e. 961 also ein Jahr VOTL des 20 Jahrhunderts
dem Beginn der Konzilsdiskussion Cle
Konstitution ber Cie heilige lturgle den „Wenn IHNan eine moderne Kirche betritt,  ß
Vorschlag des Pastoraltheologen Tanz AÄa- beginnt der Bonner Fundamentaltheo-
VelI Arnold für „besonders bedenkenswert loge seiInen Beltrag VO  u 96() „kann IHNan

Clas Hochgebet der esse wleder auf feststellen, Ca{fß sich gegenüber der eit
SseiINne einfache, bel Justin und Hippolyt Cie Jahrhundertwende eine andlung
bezeugte Struktur zurückzuführen vollzogen hat, Cie nicht blofß Architektur
Fur den Nnneren Vollzug und Cle konkrete und Stil er sondern Cie theologische
Vorstellbarkeit des eucharistischen Gesche- Grundidee des Kirchenbaus mıt erfaflst
hens muüftte Clas ohne Zweiftel eine wertvolle N K DIe neugotischen Kirchen wollten

bedeuten Zentrum der Eucharistie- gleichsam etwas WwIe e1in Thronsaal (J0T-
feier ist für Katzınger In dieser eit weilel- tes auf Erden se1nN, ihr Höhepunkt War e1in
los der iInmıtLten des Gottesvolks stehende mächtiger Hochalter, mıt einem runkvol-
1SCH, dem Christus 1M Zeichen des len Tabernakel als der Stätte der Gegenwart
Mahles seinen Leib den iıhm Nachfolgen- (‚ottes Der Altartisch trat zurück,
den darbietet. 1esem Verständnis VO  b IHNan konnte fast den INAruc. bekommen,
Eucharistie In den frühen chrılten RKatzın- Se1 In der Hauptsache 1Ur Cie Unterlage,
SCIS wende ich mich 1M Folgenden worauf der Tabernakel steht: der Hochaltar

Vgl Joseph Katzınger, Kezens1ion: Kirche Uun: Überlieferung. Joseph Kupert Geiselmann zu

Geburtstag, hg, Betz/H Frlies, Freiburg BKr. 1960, 1N: M’Ih 1961 3(} f., hier 309
Joseph Katzınger, Grundgedanken der eucharistischen Erneuerung des Jahrhunderts, 1N:
Klerusblatt 1960 2082011 Leider wurde dieser ext weder ın spateren Ausgaben VO  3

Schriften Katzıngers noch ın „Iheologie der Liturgie”, dem ersier Stelle herausgegebenen
Band selner „Gesammelte[n| Schriften”, aufgenommen der Vorbemerkung des Papstes
„DIeser Band verein1gt 11U  3 al l Clie kleinen Uun: mittelgrofßsen Arbeiten, miıt denen ich 1mmM Lauf
der Jahre bei JE verschiedenen Anlässen Uun: VO  3 verschiedenen Perspektiven her liturgischen
Fragen Stellung J00080% habe“ Joseph Katzınger, (Gesammelte Schriften. Band 11 Theologie
der lturgle. e Ssakramentale Begründung christlicher Ex1istenz, Freiburg. BKr
in der Folge JRGS 11]) Vel. eb: 744 Hıer wird auf den Beıltrag zusammen mıt WEe] anderen)
hingewiesen Uun: bemerkt: „Folgende lexte werden ın andere Bände der JRGS integriert.”

402

3 Vgl. Joseph Ratzinger, Rezension: Kirche und Überlieferung. Joseph Rupert Geiselmann zum 70. 
Geburtstag, hg. v. J. Betz / H. Fries, Freiburg i. Br. 1960, in: MTh Z (1961), 308 f., hier 309.

4 Joseph Ratzinger, Grundgedanken der eucharistischen Erneuerung des 20. Jahrhunderts, in: 
Klerusblatt 40 (1960), 208–2011. Leider wurde dieser Text weder in späteren Ausgaben von 
Schrift en Ratzingers noch in „Th eologie der Liturgie“, dem an erster Stelle herausgegebenen 
Band seiner „Gesammelte[n] Schrift en“, aufgenommen – trotz der Vorbemerkung des Papstes: 
„Dieser Band vereinigt nun all die kleinen und mittelgroßen Arbeiten, mit denen ich im Lauf 
der Jahre bei je verschiedenen Anlässen und von verschiedenen Perspektiven her zu liturgischen 
Fragen Stellung genommen habe“ (Joseph Ratzinger, Gesammelte Schrift en. Band 11: Th eologie 
der Liturgie. Die sakramentale Begründung christlicher Existenz, Freiburg. i. Br. u. a. 32010, 6 
[in der Folge JRGS 11]). Vgl. ebd., 744. Hier wird auf den Beitrag (zusammen mit zwei anderen) 
hingewiesen und bemerkt: „Folgende Texte werden in andere Bände der JRGS integriert.“

Verweyen / Zur Wende im Liturgieverständnis Joseph Ratzingers

fahrungen mit der nachkonziliaren litur-

gischen Entwicklung hat er besonders in 

den letzten Jahrzehnten in einer von wach-

sender Sorge um die Zukunft der Kirche 

bestimmten Reflexion dieses Fundament 

seiner religiösen Sozialisation gleichsam 

wiedererobert.

Die dazwischenliegende zweite Pha-

se hingegen ist von einem grundlegend 

anderen Verständnis getragen. Von den 

gegenwärtigen Diskussionen her mutet 

zunächst eigentümlich an, dass Ratzinger 

damals eine gründliche Reform des Tri-

dentinischen Ritus ernsthaft in Erwägung 

zog. Ratzinger hielt 1961 – also ein Jahr vor 

dem Beginn der Konzilsdiskussion um die 

Konstitution über die heilige Liturgie – den 

Vorschlag des Pastoraltheologen Franz Xa-

ver Arnold für „besonders bedenkenswert 

[…], das Hochgebet der Messe wieder auf 

seine einfache, bei Justin und Hippolyt 

bezeugte Struktur zurückzuführen […]. 

Für den inneren Vollzug und die konkrete 

Vorstellbarkeit des eucharistischen Gesche-

hens müßte das ohne Zweifel eine wertvolle 

Hilfe bedeuten“3. Zentrum der Eucharistie-

feier ist für Ratzinger in dieser Zeit zweifel-

los der inmitten des Gottesvolks stehende 

Tisch, an dem Christus im Zeichen des 

Mahles seinen Leib den ihm Nachfolgen-

den darbietet. Diesem Verständnis von 

Eucharistie in den frühen Schriften Ratzin-

gers wende ich mich im Folgenden zu.

Seine damalige Auffassung hat Rat-

zinger besonders eindrücklich zu Beginn 

seiner Bonner Lehrtätigkeit in einem we-

nig bekannten Beitrag dargelegt.4 Ich stelle 

zunächst diesen Text in einigen längeren 

Zitaten vor, um dann die Vorstellungen 

Ratzingers näher zu umreißen, die von der 

Mitte des 20. Jahrhunderts an bis gegen 

Ende des Konzils sein Verständnis der Eu-

charistie bestimmten.

2 „Grundgedanken der 
eucharistischen Erneuerung 
des 20. Jahrhunderts“

„Wenn man eine moderne Kirche betritt,“ – 

so beginnt der Bonner Fundamentaltheo-

loge seinen Beitrag von 1960 – „kann man 

feststellen, daß sich gegenüber der Zeit 

um die Jahrhundertwende eine Wandlung 

vollzogen hat, die nicht bloß Architektur 

und Stil betrifft, sondern die theologische 

Grundidee des Kirchenbaus mit erfaßt: 

[…] Die neugotischen Kirchen wollten 

gleichsam so etwas wie ein Thronsaal Got-

tes auf Erden sein, ihr Höhepunkt war ein 

mächtiger Hochalter, mit einem prunkvol-

len Tabernakel als der Stätte der Gegenwart 

Gottes […]. Der Altartisch trat zurück, 

man konnte fast den Eindruck bekommen, 

er sei in der Hauptsache nur die Unterlage, 

worauf der Tabernakel steht; der Hochaltar 



Verweyen fur Wende 1mmM Liturgieverständnis Joseph Katzıngers 4053

stand weIıt fort VO  b den Gläubigen lassen und die Tabernakel (‚ottes
aufzustellen, cla S1e wahrhaft vonnotenWwI1Ie e1in Önlg ANSCINCSSCHECN Abstand

VO  b seiInen Besuchern hält. eute ist der Sind: iInmıLien der Welt, In der WITr en,
ar VO  b der Wand weggerückt, kommt inmıtten der Menschen, Cie uns Sind.
wleder den Gläubigen> die sich Deswegen ist der 1SC. dem Tabernakel
häufig In einem albrun: ihn rupple- übergeordnet, weil Christus LiTES appel-
TCI, ihn ZUFK en Der wenIig er- liert, Selin Tabernakel Se1IN In dieser Welt
richtete Zuschauer War früher versucht, Der primäre Sinn der Kkommunılon ist

den prunkvollen uIbau, Cie nicht eine Begegnung des einzelnen mıt
Gemälde und Skulpturen (vielleicht och seInNnem (Gott Cdafür gäbe CS auch andere
den Tabernake verstehen. Heute| T1 Wege, sondern ihr Sinn ist gerade Cie Ver-
wleder hervor, Was der ar eigentlich schmelzung der einzelnen untereinander
ist: e1in 1SCH, auf dem die (jemeinde der Uurc Christus. ”® „Katholischsein el
(;läubigen Clas Letzte Abendmahl Christi, nicht 1ULTL, Ca{fß WITFr alle Ja KOm,
Clas Gedächtnis des Kreuzesopfer[s| feiert, sondern auch, Ca{fß WITFr Ja zueinander,

uns als Cie eine Gemeinschaft derer erken-der 1SC. also, den (jott uns edeckt hat
In dieser Welt, uns seiInen Tischge- NEN, Cie Leibe Christi und Urc. ihn
1OsSsSCH machen. Der auptton ijeg (Gelste Christi anteilhaben Mes-
auf dem Fe1gN1S, Clas (jott uns und mıt SE ist ach dem (esagten die gemeinsame
uns vollzieht, nicht sehr auf dem Zu- Mahlfeier zwischen Oft und Mensch, ZW1 -
stand der Gegenwart (‚ottes als olcher. schen Christus und den Christen, In der

Das rgebnis der damaligen Auffas- Clas Gedächtnis des Opfers, der opfernden
SUuNg War SCWESCHHI, Ca{fß IHNan Cie Eucha- Selbsthingabe Christi für die Menschen
rıistie VOTL em als Anbetungssakrament gegenwärtig wircl. /
verstand: (jott ist da, also MU: IHNan ihn Im Rückblick auf die re SEINES Stu-
anbeten. DIe Monstranz wurde immer rel- d1iums der Theologie In München —
cher entwickelt (es gibt S1E se1it dem Spät- hat Joseph Katzınger In seinen „Er-
mittelalter), der Tabernakel wurde immer innerungen‘ bemerkt, CI Se1 „bisher der
mächtiger und verdeckte den Altartisch Liturgischen ewegung mıt einer gewIissen
fast SahnzZ. Prozessionen und Anbetungsan- Keserve gegenübergestanden Durch
dachten entstanden. Vor em aber: Man Paschers Vorlesungen und Urc. Cie ehr-
W kaum och kommunizieren. fürchtige Art, ıIn der CI uns lturgle VO  b

Der Kommunionempfang wurde einem ihrer Wesensgestalt her feiern lehrte,
seltenen Fe1gN1S, darauffolgenden Tag bin ich nhänger der Liturgischen ewe-
W IHNan bereits nicht mehr kommu- Sung geworden. Deswegen habe ich

5Nızieren Beginn des Konzils den Entwurf der [ 1-
„Eucharistie ist ihrem esen ach turgle-Konstitution, der alle wesentlichen

Cdazu da, empfangen werden, S1E ist Erkenntnisse der Liturgischen ewegung
eine Aufforderung J11S, uns selber VO aufnahm, als einen großartigen Uusgangs-
(Gjeilste Christi durchtränken und eriullen pun. für Cie Kirchenversammlung

Joseph Katzınger, Grundgedanken (S. Anm 4) 08
Vgl dazu Cdie ahnlichen Aussagen ın „LDeus carıtas a  est”, der ersten Enzyklika Benedikts AVT VOo

Dezember 2005, bes Nr 131
Joseph Katzınger, Grundgedanken (S. Anm 4) 209

403

5 Joseph Ratzinger, Grundgedanken (s. Anm. 4), 208.
6 Vgl. dazu die ähnlichen Aussagen in „Deus caritas est“, der ersten Enzyklika Benedikts XVI. vom 

25. Dezember 2005, bes. Nr. 13 f.
7 Joseph Ratzinger, Grundgedanken (s. Anm. 4), 209.

Verweyen / Zur Wende im Liturgieverständnis Joseph Ratzingers

stand […] weit fort von den Gläubigen – 

so wie ein König angemessenen Abstand 

von seinen Besuchern hält. Heute ist der 

Altar von der Wand weggerückt, er kommt 

wieder den Gläubigen entgegen, die sich 

häufig in einem Halbrund um ihn gruppie-

ren, ihn zur Mitte haben. Der wenig unter-

richtete Zuschauer war früher versucht, 

unter ‚Altar‘ den prunkvollen Aufbau, die 

Gemälde und Skulpturen (vielleicht noch 

den Tabernakel) zu verstehen. [Heute] tritt 

wieder hervor, was der Altar eigentlich 

ist: ein Tisch, auf dem die Gemeinde der 

Gläubigen das Letzte Abendmahl Christi, 

das Gedächtnis des Kreuzesopfer[s] feiert, 

der Tisch also, den Gott uns gedeckt hat 

in dieser Welt, um uns zu seinen Tischge-

nossen zu machen. […] Der Hauptton liegt 

auf dem Ereignis, das Gott an uns und mit 

uns vollzieht, nicht so sehr auf dem Zu-

stand der Gegenwart Gottes als solcher. 

[…] Das Ergebnis der damaligen Auffas-

sung war gewesen, daß man die Eucha-

ristie vor allem als Anbetungssakrament 

verstand: Gott ist da, also muß man ihn 

anbeten. Die Monstranz wurde immer rei-

cher entwickelt (es gibt sie seit dem Spät-

mittelalter), der Tabernakel wurde immer 

mächtiger und verdeckte den Altartisch 

fast ganz. Prozessionen und Anbetungsan-

dachten entstanden. Vor allem aber: Man 

wagte kaum noch zu kommunizieren. […] 

Der Kommunionempfang wurde zu einem 

seltenen Ereignis, am darauffolgenden Tag 

wagte man bereits nicht mehr zu kommu-

nizieren […].“5 

„Eucharistie ist ihrem Wesen nach 

dazu da, um empfangen zu werden, sie ist 

eine Aufforderung an uns, uns selber vom 

Geiste Christi durchtränken und erfüllen 

zu lassen und so die Tabernakel Gottes 

aufzustellen, da wo sie wahrhaft vonnöten 

sind: inmitten der Welt, in der wir leben, 

inmitten der Menschen, die um uns sind. 

Deswegen ist der Tisch dem Tabernakel 

übergeordnet, weil Christus an uns appel-

liert, sein Tabernakel zu sein in dieser Welt. 

[…] Der primäre Sinn der Kommunion ist 

nicht eine Begegnung des einzelnen mit 

seinem Gott – dafür gäbe es auch andere 

Wege, sondern ihr Sinn ist gerade die Ver-

schmelzung der einzelnen untereinander 

durch Christus.“6 „Katholischsein heißt 

nicht nur, daß wir alle ja sagen zu Rom, 

sondern auch, daß wir ja sagen zueinander, 

uns als die eine Gemeinschaft derer erken-

nen, die am Leibe Christi und durch ihn 

am Geiste Christi anteilhaben. […] Mes-

se ist nach dem Gesagten die gemeinsame 

Mahlfeier zwischen Gott und Mensch, zwi-

schen Christus und den Christen, in der so 

das Gedächtnis des Opfers, der opfernden 

Selbsthingabe Christi für die Menschen 

gegenwärtig wird.“7 

Im Rückblick auf die Jahre seines Stu-

diums der Theologie in München (1947–

1950) hat Joseph Ratzinger in seinen „Er-

innerungen“ bemerkt, er sei „bisher der 

Liturgischen Bewegung mit einer gewissen 

Reserve gegenübergestanden […]. Durch 

Paschers Vorlesungen und durch die ehr-

fürchtige Art, in der er uns Liturgie von 

ihrer Wesensgestalt her zu feiern lehrte, 

bin ich Anhänger der Liturgischen Bewe-

gung geworden. […] Deswegen habe ich 

zu Beginn des Konzils den Entwurf der Li-

turgie-Konstitution, der alle wesentlichen 

Erkenntnisse der Liturgischen Bewegung 

aufnahm, als einen großartigen Ausgangs-

punkt für die Kirchenversammlung an-



404 Verweyen fur Wende 1mmM Liturgieverständnis Joseph Katzıngers

esehen und ardına. Frings In diesem Im Rückblick auf SseINe 195() verfass-
Sınn beraten. Da{fß Cie negatıven Selten Dissertation ber den Kirchenbegriff
der Liturgischen ewegung hernach VCI- Augustins bemerkt Katzınger In dem erst
stärkt wiederkehren und geradezu auf Cie 2009 publizierten Teil seiner 1955 eINgE-

reichten Habilitationsschrift ber Clas Of-Selbstzerstörung der lturgle hindrängen
würden, habe ich nicht vorauszusehen VCI- fenbarungsverständnis Bonaventuras „Fur

CRmocht |die Patristik) WAal,; 1M Westen besonders,
Der Liturgiewissenschaftler Joseph Cie Kirche identisch mıt der Gemeinschaft

Pascher hat zweiftellos einen großen EInN- des Brotbrechens,”, mıt der Eucharistie-
uss auf Joseph Katzınger ausgeübt. iıne gemeinschaft. Kirche 1st, indem Cie (Je-
SCHAUC Durchsicht SseiINner Schriften zeigt meinde den Leib des errn geniefßt, COI -

jedoch, dass sich das theologische Fun- PUS Christi 146 Bel Bonaventura ingegen Sel
dament für sein damaliges Verständnis Cie Kirche eın religiöser Verband, ıIn dem
der Eucharistie Urc. intensIves Quellen- sich neben anderen religiösen Vollzügen
studium selbst erarbeitet hat. Dazu 1M Fol- auch Cie eler der Eucharistie ereignet, Cie
genden wenigstens einNIge Hınwelse. vielleicht den ersten Kang den ande-

Ten hat, aber nicht mehr Cie es tragende
Grundlage ist ‘ 1l

In den Spuren Augustins DIe detaillierte exegetische Arbeit, Cie
un des postels Paulus Katzınger In SseiINne Dissertation einbrachte,

T1 besonders eulillic. In einem 956 VCI-

iıne gründliche Beschäftigung mıt den fassten Aufsatz!“ zutage. on In der DIS-
Schriften Augustins lässt sich bis In Cie sertation hatte SseINe Vertrautheit mıt der
(;ymnasialzeit Katzıngers zurückverfol- zeitgenössischen Diskussion Clas er-

SCcCHhiIedLliche Verständnis des Leibes YT1S-gen  7 amı zugleic. verband sich aber
eine intensıive Arbeit der HI chrift, t1 In den unumstrıtten VO  b Paulus selbst
besonders der paulinischen Aussagen ZU. stammenden und den iıhm zugeschriebe-
„Leib Christi-. Auch In dieser Hinsicht Hen „Deuteropaulinen” bewlesen. “ 1eran
hatte Katzınger Clas ucC. während SseiINer knüpft Katzınger 1U In seinem Beltrag
Münchener Studienzeit VO  b einem heraus- VO  b 956 Um den Kerngedanken des
ragenden Lehrer unterrichtet werden, paulinischen Kirchenbegriffs aufzuzeigen,
Friedrich Wilhelm aler. Den ank Cle- 11 den „DIS ZUFK Stunde viel Cdiskutier-
SC In der historisch-kritischen Exegese ten Begriff ‚Leib Christt 1Ins Auge fassen,
bewanderten Forscher gegenüber hat Kat- den Paulus ZUFK Bezeichnung der Kirche
zinger spater immer wleder USAadruc. VCI- gebilde hat. Wır beschränken uns €e1
liehen.!® auf Cie Hauptbriefe ler VOTL em Köm

Vgl Joseph Katzınger, AÄus meiıInem Leben S Anm. 1) G3
Vgl Hansjurgen Verweyen, Joseph Katzınger Benedikt XVI e Entwicklung Se1INES Denkens,
Darmstadt 2007,

11
Vgl eb: 22, bes Anm 10, 52,
Vgl JRGS 2, 171
Joseph Katzınger, e Kirche als Geheimnis des Glaubens, 1n LebZeug 1956/57), 19-34
Vgl ders., 'olk Uun: Haus (Jottes ın Augustins Lehre VOo  3 der Kirche, München 1954, 324 Anm
198

404

8 Vgl. Joseph Ratzinger, Aus meinem Leben (s. Anm. 1), 63 f.
9 Vgl. Hansjürgen Verweyen, Joseph Ratzinger – Benedikt XVI. Die Entwicklung seines Denkens, 

Darmstadt 2007, 20.
10 Vgl. ebd., 22, bes. Anm. 10, 52, 84.
11 Vgl. JRGS 2, 171 f.
12 Joseph Ratzinger, Die Kirche als Geheimnis des Glaubens, in: LebZeug 4 (1956/57), 19–34.
13 Vgl. ders., Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, München 1954, 324 Anm. 

198.

Verweyen / Zur Wende im Liturgieverständnis Joseph Ratzingers

gesehen und Kardinal Frings in diesem 

Sinn beraten. Daß die negativen Seiten 

der Liturgischen Bewegung hernach ver-

stärkt wiederkehren und geradezu auf die 

Selbstzerstörung der Liturgie hindrängen 

würden, habe ich nicht vorauszusehen ver-

mocht.“8 

Der Liturgiewissenschaftler Joseph 

Pascher hat zweifellos einen großen Ein-

fluss auf Joseph Ratzinger ausgeübt. Eine 

genaue Durchsicht seiner Schriften zeigt 

jedoch, dass er sich das theologische Fun-

dament für sein damaliges Verständnis 

der Eucharistie durch intensives Quellen-

studium selbst erarbeitet hat. Dazu im Fol-

genden wenigstens einige Hinweise.

3 In den Spuren Augustins 
und des Apostels Paulus

Eine gründliche Beschäftigung mit den 

Schriften Augustins lässt sich bis in die 

Gymnasialzeit Ratzingers zurückverfol-

gen.9 Damit zugleich verband sich aber 

eine intensive Arbeit an der Hl. Schrift, 

besonders der paulinischen Aussagen zum 

„Leib Christi“. Auch in dieser Hinsicht 

hatte Ratzinger das Glück, während seiner 

Münchener Studienzeit von einem heraus-

ragenden Lehrer unterrichtet zu werden, 

Friedrich Wilhelm Maier. Den Dank die-

sem in der historisch-kritischen Exegese 

bewanderten Forscher gegenüber hat Rat-

zinger später immer wieder Ausdruck ver-

liehen.10 

Im Rückblick auf seine 1950 verfass-

te Dissertation über den Kirchenbegriff 

Augustins bemerkt Ratzinger in dem erst 

2009 publizierten Teil seiner 1955 einge-

reichten Habilitationsschrift über das Of-

fenbarungsverständnis Bonaventuras: „Für 

[die Patristik] war, im Westen besonders, 

die Kirche identisch mit der ‚Gemeinschaft 

des Brotbrechens‘, mit der Eucharistie-

gemeinschaft. Kirche ist, indem die Ge-

meinde den Leib des Herrn genießt, cor-

pus Christi!“ Bei Bonaventura hingegen sei 

die Kirche „ein religiöser Verband, in dem 

sich neben anderen religiösen Vollzügen 

auch die Feier der Eucharistie ereignet, die 

vielleicht den ersten Rang unter den ande-

ren hat, aber nicht mehr die alles tragende 

Grundlage ist“11.

Die detaillierte exegetische Arbeit, die 

Ratzinger in seine Dissertation einbrachte, 

tritt besonders deutlich in einem 1956 ver-

fassten Aufsatz12 zutage. Schon in der Dis-

sertation hatte er seine Vertrautheit mit der 

zeitgenössischen Diskussion um das unter-

schiedliche Verständnis des Leibes Chris-

ti in den unumstritten von Paulus selbst 

stammenden und den ihm zugeschriebe-

nen „Deuteropaulinen“ bewiesen.13 Hieran 

knüpft Ratzinger nun in seinem Beitrag 

von 1956 an. Um den Kerngedanken des 

paulinischen Kirchenbegriffs aufzuzeigen, 

will er den „bis zur Stunde so viel diskutier-

ten Begriff ‚Leib Christi‘ ins Auge fassen, 

den Paulus zur Bezeichnung der Kirche 

gebildet hat. Wir beschränken uns dabei 

auf die Hauptbriefe (hier vor allem Röm u. 



Verweyen fur Wende 1mmM Liturgieverständnis Joseph Katzıngers 405

KOT, aber auch Gal) und lassen Clas SOon- eINZISE Durchbruchstelle des Adam
In dieser Welt bedeutet. So wird Cie KIır-derproblem, das Cie SOS. (efangenschafts-

briefe (Eph Kol) stellen, beiseite, wobel che och immer VO Kreuze her und Clas
auch VO  u den Hauptbriefen 1Ur Sahnz be- TEeUZ ist och immer der Quellpunkt der

Kirche.“}6®t1mmte Fragen ZUFK Sprache kommen kön-
NECN, Cie eben uUuNscIeEeNI CHSCICH ema amı ist jedoch „erst Cie Entstehung

C] 4Aehören. der Kirche geschildert, CS ist erst klarge-
Als e1in wichtiges Leitmotiv In den legt, WwI1Ie der einzelne In den Adam

Hauptbriefen des Apostels hebt Katzın- hineingeboren wird, WIE CI AaUS$S SseinNner Ver-
sCcCI Clas des Stammvrvaters hervor. „Das einzelung herausgerissen und In den Leib
kennt nicht Clas abstrakte 1U ]niversale Christi hineinvereinigt wird Wle
Mensch, Clas e1in Begriff ist CS kennt vollzieht Cie Kirche selbst ihr Kirche-Sein?
vielmehr Clas konkrete Universale ‚Adam, DIe Kirche ist |Paulus zufolge Leib
einen Menschen, In dessen Leibessto alle Christi und wird CS Je HNEeUu VO  b der Eucha-
Menschen enthalten Sind. In diesem rıistie her. In der Eucharistie alle Clas
Sinne radikaler Einheit wird 1U CHhri- seInNnem esen ach numerisch eine rot
STUS als der zwelıte Adam bezeichnet. Christus, der sich nicht In unNnsere Leib-
‚Ihr alle se1d e1in einziger In Christus Jesus Substanz hinein assımilieren läfßt, sondern
drückt CS Paulus AaUs (Gal ‚28b). ” Wle umgekehrt uns selber assımiliert In seinen
kommt aber 1U  b diese Einheit In Christus Leib hinein.17

zustande? „Man könnte Cie Meinung des
Apostels e{Iw.: wiedergeben: Während
WITFr AaUS$S ams KÖörpermasse SOZUSASCH Das Sichtbarwerden eIıner
herausgeflossen sind, werden WITFr 1U  b „dritten hase  44 n Ratzıngers

Fucharistieverständnıisekehrt ıIn Cie Geistwirklichkeit Christi,
des zweıten Adam, gleichsam nachträglich
eingepfropft. 1ese Einpfropfung In Den Grundgedanken VO  b der Eucharistie
Christus, Cie gleichsam eine CUuU«ec Geburt als Mahlversammlung unterstreicht Kat-
ist, geschieht Uurc Cie aule zinger während des Konzils och einmal
Und cla Cie Geburt des Adam selbst nachdrücklich In dem 964 veröffentlich-

ten, aber ohl schon 963 verfassten Bel-eUZE, Urc. Cie JTötung des alten SC
Schah, kann diese unNnsere Neugeburt Ja 1Ur Lrag „Zeichen den Völkern &. Zu-

geschehen, Ca{fß WITr mıt dem Kreuzestod nächst gibt CI eine Definition des egriffs
Christi vereint werden, der Cie eine und es1a „DIie e1ine Kirche stellt sich kon-

Vgl ders., DIie Kirche als Geheimnis (S. Anm. 12),
DEerS., e Kirche als Geheimnis S Anm 12),
Ebd.,
Vgl eb: Vgl Cdie oben, Anm zıtl1erten tellen AUS der Enzyklika „LDeus carıtas est  n ESs 1st
erstaunlich, WI1IE derselben e1t aps Benedikt XVI zentrale Aussagen AUS der zweıiten Phase
Se1INES Eucharistieverständnisses wieder aufnimmt, sich zugleich ber cdas Mahlhalten als
primares C'harakteristikum der Fucharistie wendet.
Joseph Katzınger, Zeichen unfer den Völkern, 1: Michael Schmaus/ Alfred Läpple (He.) Wahr-
heit Uun: Zeugnis. Aktuelle Ihemen der Gegenwart 1ın theologischer Sicht, Düsseldorf 1964,
456 —466

405

14 Vgl. ders., Die Kirche als Geheimnis (s. Anm. 12), 25.
15 Ders., Die Kirche als Geheimnis (s. Anm. 12), 26.
16 Ebd., 26 f.
17 Vgl. ebd., 27. Vgl. die oben, Anm. 6 zitierten Stellen aus der Enzyklika „Deus caritas est“. Es ist 

erstaunlich, wie zu derselben Zeit Papst Benedikt XVI. zentrale Aussagen aus der zweiten Phase 
seines Eucharistieverständnisses wieder aufnimmt, sich zugleich aber gegen das Mahlhalten als 
primäres Charakteristikum der Eucharistie wendet.

18 Joseph Ratzinger, Zeichen unter den Völkern, in: Michael Schmaus / Alfred Läpple (Hg.), Wahr-
heit und Zeugnis. Aktuelle Th emen der Gegenwart in theologischer Sicht, Düsseldorf 1964, 
456–466.

Verweyen / Zur Wende im Liturgieverständnis Joseph Ratzingers

1 Kor, aber auch Gal) und lassen das Son-

derproblem, das die sog. Gefangenschafts-

briefe (Eph u. Kol) stellen, beiseite, wobei 

auch von den Hauptbriefen nur ganz be-

stimmte Fragen zur Sprache kommen kön-

nen, die eben zu unserem engeren Thema 

gehören.“14 

Als ein wichtiges Leitmotiv in den 

Hauptbriefen des Apostels hebt Ratzin-

ger das des Stammvaters hervor. „Das AT 

kennt nicht das abstrakte [U]niversale 

‚Mensch‘, das ein Begriff ist […], es kennt 

vielmehr das konkrete Universale ‚Adam‘, 

einen Menschen, in dessen Leibesstoff alle 

Menschen enthalten sind. […] In diesem 

Sinne radikaler Einheit wird nun Chri-

stus als der zweite Adam bezeichnet. […] 

‚Ihr alle seid ein einziger in Christus Jesus‘ 

drückt es Paulus aus (Gal 3,28b).“15 Wie 

kommt aber nun diese Einheit in Christus 

zustande? „Man könnte die Meinung des 

Apostels etwa so wiedergeben: Während 

wir aus Adams Körpermasse sozusagen 

herausgeflossen sind, werden wir nun um-

gekehrt in die Geistwirklichkeit Christi, 

des zweiten Adam, gleichsam nachträglich 

eingepfropft. […] Diese Einpfropfung in 

Christus, die gleichsam eine neue Geburt 

ist, […] geschieht durch die Taufe […]. 

Und da die Geburt des neuen Adam selbst 

am Kreuze, durch die Tötung des alten ge-

schah, kann diese unsere Neugeburt ja nur 

so geschehen, daß wir mit dem Kreuzestod 

Christi vereint werden, der die eine und 

einzige Durchbruchstelle des neuen Adam 

in dieser Welt bedeutet. So wird die Kir-

che noch immer vom Kreuze her und das 

Kreuz ist noch immer der Quellpunkt der 

Kirche.“16 

Damit ist jedoch „erst die Entstehung 

der Kirche geschildert, es ist erst klarge-

legt, wie der einzelne in den neuen Adam 

hineingeboren wird, wie er aus seiner Ver-

einzelung herausgerissen und in den Leib 

Christi hineinvereinigt wird […]. Wie 

vollzieht die Kirche selbst ihr Kirche-Sein? 

[…] Die Kirche ist [Paulus zufolge] Leib 

Christi und wird es je neu von der Eucha-

ristie her. In der Eucharistie essen alle das 

seinem Wesen nach numerisch eine Brot – 

Christus, der sich nicht in unsere Leib-

Substanz hinein assimilieren läßt, sondern 

umgekehrt uns selber assimiliert in seinen 

Leib hinein.“17 

4 Das Sichtbarwerden einer 
„dritten Phase“ in Ratzingers 
Eucharistieverständnis

Den Grundgedanken von der Eucharistie 

als Mahlversammlung unterstreicht Rat-

zinger während des Konzils noch einmal 

nachdrücklich in dem 1964 veröffentlich-

ten, aber wohl schon 1963 verfassten Bei-

trag „Zeichen unter den Völkern“18. Zu-

nächst gibt er eine Definition des Begriffs 

ekklesia: „Die eine Kirche stellt sich kon-



406 Verweyen fur Wende 1mmM Liturgieverständnis Joseph Katzıngers

kret clar In der jeweiligen Ortsgemeinde, währt sich Urc. Clas danksagende
die ihrerseits ktuell S1€ selbst wird, Wenn der In seInem amen versammelten Kirche
S1€ sich als Kultversammlung ZU. oren hindurch.““* Klarer kommt Cle Abwendung
des Herrenwortes und ZU. gemeinsamen VO Mahlcharakter als dem rundzug der
ahl des Herrenleibes versammelt. “* Als Eucharistiefeier 967 In Katzıngers ezen-
Gottesvolk verstanden, rfährt Cie Kirche S1ION eiINnes Buchs VO  b Schillebeec ZU.

ihre „eigentliche Verwirklichung 1M Her- USdruc. „Der Begriff von AÄAnamnese
enmahl Als Tischgemeinschaft (JOT- ist ungenügend und verkennt Cie erstrangl-
tes, als Netz VO  b OMMUN1LONEN, Clas den SC Funktion des Wortes In der ‚Eucharistia,
TEeISs umschlieft, hat S1E ihre eigentum- Cie Ja ihren amen VO  b einem eDeLl, nicht
1C. Sichtbarkei und Ordnung, Urc. Cie VO ahl empfangen hat.3
S1€ dennoch ber es blofß Sichtbare hi- Im Rahmen dieses eıtrags kann der
nausbezogen ist, e1in ‚Sakrament, das nicht Entfaltung der dritten Phase In Katzıngers
sich selber meınt, sondern darin Se1IN We- Eucharistieverständnis WwI1Ie auch den Of-
SCI1 hat, ber sich hinauszuweisen auf den, fenen Fragen nicht welter nachgegangen
VO  b dem S1E erufen ist und dem S1E Cie werden, Cie mıt der Abkehr VO Mahlcha-
Geschichte zurückführen will. 20 rakter als rundzug der Eucharistiefeier

In diesem Aufsatz treten och einmal und der Wiedereinführung des Tridenti-
Cie wesentlichsten Zuüge des Eucharistie- nischen UuCAHSs als einer gültigen Aus-
verständnisses Katzıngers euUllic hervor, drucksform“* des Römischen 1lUSs verbun-
Clas CI sich Urc. e1in intensiıves Stucium den Sind.“ Ich möchte mich abschließen
der HI chrift und der Kirchenväter CI- lediglich einem besonders zentralen ext
arbeitet und In Jener e1it elehrt hat, als ich näher zuwenden.
Selin chüler wurde. In einer Juli 964
In übingen gehaltenen (astvorlesung“
deutet sich aber vielleicht schon eine Ab- „Der für auch
kehr VO  b der bisherigen OSILON Hıer hingegebene LeID”
sagl der och In unster ehrende Dogma-
tiker „Christus ist Urc. Cie Auferstehung In einem 2002 auf dem Eucharistischen
In Jene Freiheit eingetreten, Cie iıhm erlaubt, Kongrefß des Biıstums Benevent gehaltenen
SsSein Du gewähren, will;: und SC Vortrag“ rag ardına. Katzınger: „Was ist

Ebd., 4558
Ebd., 459

21 Joseph Katzınger, [Das Problem der Transsubstantiation Uun: Cdie rage nach dem ınn der FEucha-
ristie, erstmals 1n 147 1967 129-158, zuletzt 1N: JRGS 11, 271-298
JRGS 11, 2095
Joseph Katzınger, Kez VOo  3 Schillebeeckx: DIie Fucharistische Gegenwart. fur Diskussion über
Cdie Realpräsenz (Düsseldorf 1967), erstmals 1n 147 1967 493-496, 7zuletzt 1n JRGS 11,
299-—302, hier 30}1
„EXPressio‘ (vgl Motu proprio0 „SUMMOTrUuM pontificum” VOo Juli 2007, Art 1)
Vgl dazu Hansjurgen Verweyen, Fragen AUS der Kirche Cdie Kirche (Freiburger lexte 59), Er7Z-
bischöfliches Ordinariat Freiburg ÖT 1,_
Joseph Katzınger, kucarıstla, COMUN1lONE csolidareitä. Deutsch unfer dem Titel „Eucharistie
C ommun10 Solidarität: C'hristus gegenwartıg Uun: wirksam 1mmM Sakrament“”, 1n Joseph Ratzın-
SET, Unterwegs ESUS Christus, Augsburg 2003, 109—-130; 1n JRGS 11, 4254472

406

19 Ebd., 458.
20 Ebd., 459 f.
21 Joseph Ratzinger, Das Problem der Transsubstantiation und die Frage nach dem Sinn der Eucha-

ristie, erstmals in: Th Q 147 (1967), 129–158, zuletzt in: JRGS 11, 271–298.
22 JRGS 11, 295.
23 Joseph Ratzinger, Rez. von E. Schillebeeckx: Die Eucharistische Gegenwart. Zur Diskussion über 

die Realpräsenz (Düsseldorf 1967), erstmals in: Th Q 147 (1967), 493–496, zuletzt in: JRGS 11, 
299–302, hier 301.

24 „expressio“ (vgl. Motu proprio „Summorum pontifi cum“ vom 7. Juli 2007, Art. 1).
25 Vgl. dazu Hansjürgen Verweyen, Fragen aus der Kirche an die Kirche (Freiburger Texte 59), Erz-

bischöfl iches Ordinariat Freiburg 2011, 83–109.
26 Joseph Ratzinger, Eucaristia, comunione e solidareità. Deutsch unter dem Titel „Eucharistie – 

Communio – Solidarität: Christus gegenwärtig und wirksam im Sakrament“, in: Joseph Ratzin-
ger, Unterwegs zu Jesus Christus, Augsburg 2003, 109–130; in: JRGS 11, 425–442.

Verweyen / Zur Wende im Liturgieverständnis Joseph Ratzingers

kret dar in der jeweiligen Ortsgemeinde, 

die ihrerseits aktuell sie selbst wird, wenn 

sie sich als Kultversammlung zum Hören 

des Herrenwortes und zum gemeinsamen 

Mahl des Herrenleibes versammelt.“19 Als 

Gottesvolk verstanden, erfährt die Kirche 

ihre „eigentliche Verwirklichung im Her-

renmahl […]. Als Tischgemeinschaft Got-

tes, als Netz von Kommunionen, das den 

Erdkreis umschließt, hat sie ihre eigentüm-

liche Sichtbarkeit und Ordnung, durch die 

sie dennoch über alles bloß Sichtbare hi-

nausbezogen ist, ein ‚Sakrament‘, das nicht 

sich selber meint, sondern darin sein We-

sen hat, über sich hinauszuweisen auf den, 

von dem sie gerufen ist und zu dem sie die 

Geschichte zurückführen will.“20 

In diesem Aufsatz treten noch einmal 

die wesentlichsten Züge des Eucharistie-

verständnisses Ratzingers deutlich hervor, 

das er sich durch ein intensives Studium 

der Hl. Schrift und der Kirchenväter er-

arbeitet und in jener Zeit gelehrt hat, als ich 

sein Schüler wurde. In einer am 8. Juli 1964 

in Tübingen gehaltenen Gastvorlesung21 

deutet sich aber vielleicht schon eine Ab-

kehr von der bisherigen Position an. Hier 

sagt der noch in Münster lehrende Dogma-

tiker: „Christus ist durch die Auferstehung 

in jene Freiheit eingetreten, die ihm erlaubt, 

sein Du zu gewähren, wo er will; und er ge-

währt sich durch das danksagende Gebet 

der in seinem Namen versammelten Kirche 

hindurch.“22 Klarer kommt die Abwendung 

vom Mahlcharakter als dem Grundzug der 

Eucharistiefeier 1967 in Ratzingers Rezen-

sion eines Buchs von E. Schillebeeckx zum 

Ausdruck: „Der […] Begriff von Anamnese 

ist ungenügend und verkennt die erstrangi-

ge Funktion des Wortes in der ‚Eucharistia‘, 

die ja ihren Namen von einem Gebet, nicht 

vom Mahl empfangen hat.“23 

Im Rahmen dieses Beitrags kann der 

Entfaltung der dritten Phase in Ratzingers 

Eucharistieverständnis wie auch den of-

fenen Fragen nicht weiter nachgegangen 

werden, die mit der Abkehr vom Mahlcha-

rakter als Grundzug der Eucharistiefeier 

und der Wiedereinführung des Tridenti-

nischen Meßbuchs als einer gültigen Aus-

drucksform24 des Römischen Ritus verbun-

den sind.25 Ich möchte mich abschließend 

lediglich einem besonders zentralen Text 

näher zuwenden.

5 „Der für euch 
hingegebene Leib“

In einem 2002 auf dem Eucharistischen 

Kongreß des Bistums Benevent gehaltenen 

Vortrag26 fragt Kardinal Ratzinger: „Was ist 



4A07Verweyen fur Wende 1mmM Liturgieverständnis Joseph Katzıngers

eigentlich geschehen In der Nacht, In der ten. AÄAus exegetischer Perspektive ware
Christus wurde? oren WITr Cdazu e{Iw.: fragen: ollte Katzınger, als Cie
den Römischen anon ‚Am en: VOTL Formel: „Das ist meın eib” als Wort des
seInem Leiden ahm ESUS Clas rot errn ausschloss, e1in Urteil ber ‚authen-
und sprach: Nehmet und alle Cdavon. tische Jesusworte” fällen? Auf diese Wel-
Das ist meın Leib, der für euch hingegeben SC entstünde der Anschein, als wuürde e 3
WIrcCL. Nun ist CS wichtig, darauf seInNnem eigenen Verständnis VO  b Exegese

achten, Was der Herr wirklich gesagt hat. zuwider, der „Rückfrage ach dem his-
Er Sagl nicht infach DIes ist meın Leib:; torischen Jesus” eine theologische, nicht
sondern: Cles ist meın Leib, der für euch 1Ur historische Bedeutung beimessen.
hingegeben WIrCL. Er kann (Gjabe werden, Denn gerade In der Form „Das ist meın
weil hingegeben WITrCL. Durch den Akt der eib‘ geben doch Matthäus und Markus
Hingebung wird mitteilungsfähig, SOZU- 1M Unterschie Lukas und Paulus Cie

L Abendmahlsworte Jesu wleder.5 Paulusselbst In eine Gabe verwandelt.
Zweifellos kommt In diesem Passus Cie und Lukas sind die einzIgen neutestament-

tiefste Grundlage der Theologie Katzıngers lichen Zeugen, Cie Aussagen ber Cie eler
der Eucharistie In den frühen (jemeindenDbzZzw. Benedikts XVI Wort. Durch Jesu

terben für unNnsere Sunden wird AaUs der machen. Könnte Clas „für euch” nicht e1in
„Brotsubstanz“, auf Cie 1M Abendmahls- /Zusatz se1IN, der nach dem Hıngang Jesu
<aal hinweist, eine „Substanz“, Cie reine denen, Cie Clas Gedächtnis SEINES eUlDrıin-
Relation ist.“ In den oben ach dem Lu- genden es feiern, den tieferen Siınn des
kasevangelium zıiti1erten Worten“ könnte bel Markus und Matthäus überlieferten
IHNan zunächst och einen für sich be- Jesusworts beim etzten ahl Vor seInem

Tode deutet?®?stehenden Leib denken, der dann inge-
geben WITrCL. Bel Paulus ist das Wesentliche Eın och schwierigeres Problem biletet
auf Cie nappste Formel gebracht: „Das ist der ext 1M 1INDI1IC auf die gegenwärtige
meın Leib für euch. C 3(} Diskussion Cie ANSCIHHNCSSCHLC Gestalt

Nun der soeben ziUerte ext der Eucharistiefeier. DIe Formel: „Das ist
allerdings zumindest Zzwel Gesichts- meın eib‘ ist fester Bestandteil des KO-
punkten beträchtlichen Schwierigkei- mischen Hochgebets VO  b Ssowelılt sich

Joseph Katzınger, Fucharistie C ommun10 Solidarität S Anm 26), JRGS 11, 439
Vgl dazu schon Cdie Ausführungen Katzıngers ın einem 1967 unfer dem Titel „Aspekte der KI1Ir-
che  6C gehaltenen Vortrag, „stark gekürzt Uun: leicht bearbeitet”) 1N: Joseph Kardinal Katzınger,
Vom Wiederaufhnden der Grundorientierungen. lexte AUS vIer Jahrzehnten, hg, VOo

Schülerkreis, Freiburg 1. Br. 1997, 1485-157, hier (148) 151 „Las Abendmahlswort ‚DIeES 1st
meln Leib, der für uch gegebene, 11 Iso JL nicht T1wa: hier erhaltet ihr melnen KOrper;
sondern ın diesem Krot gebe ich mich celber uch hin, durch bin ich ın

un: für uch da, wobe!i dieses ‚für uch 1} cdas Eigentliche des Ichs Jesu, SOZUSaSCH Cdie
eigentliche Substanz, den Kern der Wirklichkeit Jesu, der hier gegenwartig gESEIZL wird, se1INe
IL Ex1Istenz näher prazislert un: bestimmt: [Das Ich Jesu 1st gerade ın selner eigentlichsten
Realität der Akt der Hingabe, des Dhenstes, des Oftenstehens für alle Akt Uun: Substanz durch-
dringen sich gegenseitig.”
Vgl 22,19
Vgl KOr 11,24

41 Vgl AMIt 26,26; 14,22

407

27 Joseph Ratzinger, Eucharistie – Communio – Solidarität (s. Anm. 26), JRGS 11, 439 f.
28 Vgl. dazu schon die Ausführungen Ratzingers in einem 1967 unter dem Titel „Aspekte der Kir-

che“ gehaltenen Vortrag, („stark gekürzt und leicht bearbeitet“) in: Joseph Kardinal Ratzinger, 
Vom Wiederauffi  nden der Mitte. Grundorientierungen. Texte aus vier Jahrzehnten, hg. vom 
Schülerkreis, Freiburg i. Br. 1997, 148–157, hier (148), 151: „Das Abendmahlswort ‚Dies ist 
mein Leib, der für euch gegebene‘, will also sagen – nicht etwa: hier erhaltet ihr meinen Körper; 
sondern […] –: in diesem Brot gebe ich […] mich selber euch hin, durch es bin ich in eurer 
Mitte und für euch da, wobei dieses ‚für euch‘ [,?] das Eigentliche des Ichs Jesu, sozusagen die 
eigentliche Substanz, den Kern der Wirklichkeit Jesu, der hier gegenwärtig gesetzt wird, seine 
ganze Existenz näher präzisiert und bestimmt: Das Ich Jesu ist gerade in seiner eigentlichsten 
Realität der Akt der Hingabe, des Dienstes, des Off enstehens für alle. Akt und Substanz durch-
dringen sich gegenseitig.“

29 Vgl. Lk 22,19.
30 Vgl. 1 Kor 11,24.
31 Vgl. Mt 26,26; Mk 14,22.

Verweyen / Zur Wende im Liturgieverständnis Joseph Ratzingers

eigentlich geschehen in der Nacht, in der 

Christus verraten wurde? Hören wir dazu 

den Römischen Kanon: ‚Am Abend vor 

seinem Leiden nahm Jesus das Brot […] 

und sprach: Nehmet und esset alle davon. 

Das ist mein Leib, der für euch hingegeben 

wird. […]‘ Nun ist es wichtig, genau darauf 

zu achten, was der Herr wirklich gesagt hat. 

Er sagt nicht einfach: Dies ist mein Leib; 

sondern: dies ist mein Leib, der für euch 

hingegeben wird. Er kann Gabe werden, 

weil er hingegeben wird. Durch den Akt der 

Hingebung wird er mitteilungsfähig, sozu-

sagen selbst in eine Gabe verwandelt.“27 

Zweifellos kommt in diesem Passus die 

tiefste Grundlage der Theologie Ratzingers 

bzw. Benedikts XVI. zu Wort. Durch Jesu 

Sterben für unsere Sünden wird aus der 

„Brotsubstanz“, auf die er im Abendmahls-

saal hinweist, eine „Substanz“, die reine 

Relation ist.28 In den oben nach dem Lu-

kasevangelium zitierten Worten29 könnte 

man zunächst noch an einen für sich be-

stehenden Leib denken, der dann hinge-

geben wird. Bei Paulus ist das Wesentliche 

auf die knappste Formel gebracht: „Das ist 

mein Leib für euch.“30 

Nun führt der soeben zitierte Text 

allerdings zumindest unter zwei Gesichts-

punkten zu beträchtlichen Schwierigkei-

ten. Aus exegetischer Perspektive wäre 

etwa zu fragen: Wollte Ratzinger, als er die 

Formel: „Das ist mein Leib“ als Wort des 

Herrn ausschloss, ein Urteil über „authen-

tische Jesusworte“ fällen? Auf diese Wei-

se entstünde der Anschein, als würde er, 

seinem eigenen Verständnis von Exegese 

zuwider, der „Rückfrage nach dem his-

torischen Jesus“ eine theologische, nicht 

nur historische Bedeutung beimessen. 

Denn gerade in der Form „Das ist mein 

Leib“ geben doch Matthäus und Markus 

im Unterschied zu Lukas und Paulus die 

Abendmahlsworte Jesu wieder.31 Paulus 

und Lukas sind die einzigen neutestament-

lichen Zeugen, die Aussagen über die Feier 

der Eucharistie in den frühen Gemeinden 

machen. Könnte das „für euch“ nicht ein 

Zusatz sein, der nach dem Hingang Jesu 

denen, die das Gedächtnis seines heilbrin-

genden Todes feiern, den tieferen Sinn des 

bei Markus und Matthäus überlieferten 

Jesusworts beim letzten Mahl vor seinem 

Tode deutet?

Ein noch schwierigeres Problem bietet 

der Text im Hinblick auf die gegenwärtige 

Diskussion um die angemessene Gestalt 

der Eucharistiefeier. Die Formel: „Das ist 

mein Leib“ ist fester Bestandteil des Rö-

mischen Hochgebets von – soweit sich zu-



4058 Verweyen fur Wende 1mmM Liturgieverständnis Joseph Katzıngers

rückverfolgen lässt seinen Anfängen”““ bis det wird,”” och als Eucharistie. „Was bis
In Cie VO  b Johannes herausgegebene 1Ins Jahrhundert vorwiegend Danksa-
„Editio typica” VO  b 1962,; für deren Rehabi- SuNg, eucharistia geheißen hat, el VO  b

litierung sich enedL. XVI nachdrücklich cla vorwiegend Darbringung, hblatio
eINsSelIzZ DIe Wahl des VO  b Matthäus über- DIe esse ist eine Danksagung, Cie In der
lieferten Jesusworts für den Akt der Wand- Darbringung einer eiligen (jabe ipfelt
lung schien SsSeine volle Berechtigung N .“34 Was insbesondere Clas AaUS$S Präfa-
aben, galt dieser Evangelist doch teilwei- tion und anon bestehende Hochgebet

och bis In das letzte Jahrhundert hin- angeht, bemerkt Andreas ungmann: „Der
e1in als einer der Zwölf, Cie mıt ESUS beim ursprüngliche Grundgedanke der Eucha-
etzten Abendmahl Tische agen. DIe rıistie T1 1Ur mehr 1M Anfangsstück, eben
bei Lukas berichtete Version: „Das ist meın In der Präfation, deutlicher hervor.  35 Der
Leib, der für euch hingegeben wircl“” findet gesamte Verlauf dessen, Was heute als „EUu-
sich erst In dem VO  u Paul VI angeordne- charistiefeier“ In ebung VO „Wort-
ten Me£ßßbuch VO  b 19/0 amı pricht sich gottesdienst” verstanden wird, wurde als
auch Joseph Katzınger als Präfekt der (jlau- „Opfermesse” VO  b der „Vormesse” abge-
benskongregation 1M re 2002 für eine en on Cie VO  b den (;läubigen ZU.

Änderung der VO  u der lateinischen Kirche ar gebrachten materiellen en VO  b

rot und Weıln werden „1M VO  b derviele Jahrhunderte INAdUrcC bis SseiINer
Überarbeitung ach dem Konzil gültigen Kirche (jott dargeboten In der esse geht
Form des Hochgebets aUs, und MI1r ist AaUS$S CS nicht blofß „eIn Geschehen VO  b (jott
der e1it danach kein ext bekannt, In dem her”, sondern auch „eIn TIun des Men-
Katzınger DZw. enedL. XVI für Cie FOTr- schen der, VO  b (jott gerufen, sich mıt
mel „Das ist meın Leib“”, also Cie bis 962 der irdischen (Gjabe auf den Weg macht,

3OVO Tlester ber Clas rot gesprochenen seInem chöpfer entgegenzuwandern.
Wandlungsworte, plädier hätte. Nicht erst der Leib des errn selbst, SOI1-

Sprengt Cie anscheinend minimale dern schon VOLr der andlung werden Cie
Hinzufügung: »).. der für euch hingege- Urc. den Tlestier dargebrachten en
ben wircl“” aber nicht die Gesamtkonzep- des Volkes als „heilige, makellose pfer-
tion des alten Me opferritus? 1eser War gaben bezeichnet.
Ja seInem rundzug ach weder als e1in DIe andlung des Brotes In den Leib
Moahl verstehen, In dem der Tod des Christi eschah dem se1it dem Mittelalter
errn bis seInem Kkommen verkün- geltenden Verständnis zufolge*” ıIn einem

Vgl Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemn1a. Eıne genetische Erklärung der Römischen
Messe, Bände, I, verb Aufl Wien-Freiburg Br —-Basel 1962, ], bes 63-68, 1L, bes
2439246 Der Einsetzungsbericht der Römischen Messe unterscheidet sich ın Cdieser Formel
deutlich VO  3 dem bei Hippolyt VOo  3 Kom un: Ambrosius VOo  3 Mailand wichtigen Wegbereitern
des Römischen Mefsbuchs indenden ext: „HOc ET enim COTDUS 1LE UTN quod PIO vobis
confringetur”, vgl 1, f.; 11, 244-_)46
Vgl KOr 11,26.
Vgl Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemn1ja 11 (S. Anm 32), 157
Vgl eb: 136
Vgl eb: 124
Vgl eb: 2547256

408

32 Vgl. Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemnia. Eine genetische Erklärung der Römischen 
Messe, 2 Bände, 5., verb. Aufl . Wien–Freiburg i. Br.–Basel 1962, Bd. I, bes. 63–68, Bd. II, bes. 
243–246. Der Einsetzungsbericht der Römischen Messe unterscheidet sich in dieser Formel 
deutlich von dem bei Hippolyt von Rom und Ambrosius von Mailand – wichtigen Wegbereitern 
des Römischen Meßbuchs – zu fi ndenden Text: „Hoc est (enim) corpus meum quod pro vobis 
confringetur“, vgl. Bd. I, 66 f.; Bd. II, 244–246.

33 Vgl. 1 Kor 11,26.
34 Vgl. Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemnia II (s. Anm. 32), 187.
35 Vgl. ebd., 136.
36 Vgl. ebd., 124 f.
37 Vgl. ebd., 254–256.

Verweyen / Zur Wende im Liturgieverständnis Joseph Ratzingers

rückverfolgen lässt – seinen Anfängen32 bis 

in die von Johannes XXIII. herausgegebene 

„Editio typica“ von 1962, für deren Rehabi-

litierung sich Benedikt XVI. nachdrücklich 

einsetzt. Die Wahl des von Matthäus über-

lieferten Jesusworts für den Akt der Wand-

lung schien seine volle Berechtigung zu 

haben, galt dieser Evangelist doch teilwei-

se noch bis in das letzte Jahrhundert hin-

ein als einer der Zwölf, die mit Jesus beim 

letzten Abendmahl zu Tische lagen. Die 

bei Lukas berichtete Version: „Das ist mein 

Leib, der für euch hingegeben wird“ findet 

sich erst in dem von Paul VI. angeordne-

ten Meßbuch von 1970. Damit spricht sich 

auch Joseph Ratzinger als Präfekt der Glau-

benskongregation im Jahre 2002 für eine 

Änderung der von der lateinischen Kirche 

viele Jahrhunderte hindurch bis zu seiner 

Überarbeitung nach dem Konzil gültigen 

Form des Hochgebets aus, und mir ist aus 

der Zeit danach kein Text bekannt, in dem 

Ratzinger bzw. Benedikt XVI. für die For-

mel „Das ist mein Leib“, also die bis 1962 

vom Priester über das Brot gesprochenen 

Wandlungsworte, plädiert hätte.

Sprengt die anscheinend minimale 

Hinzufügung: „… der für euch hingege-

ben wird“ aber nicht die Gesamtkonzep-

tion des alten Meßopferritus? Dieser war 

ja seinem Grundzug nach weder als ein 

Mahl zu verstehen, in dem der Tod des 

Herrn bis zu seinem Kommen verkün-

det wird,33 noch als Eucharistie. „Was bis 

ins 3. Jahrhundert vorwiegend Danksa-

gung, eucharistia geheißen hat, heißt von 

da an vorwiegend Darbringung, oblatio. 

Die Messe ist eine Danksagung, die in der 

Darbringung einer heiligen Gabe gipfelt 

[…].“34 Was insbesondere das aus Präfa-

tion und Kanon bestehende Hochgebet 

angeht, bemerkt Andreas Jungmann: „Der 

ursprüngliche Grundgedanke der Eucha-

ristie tritt nur mehr im Anfangsstück, eben 

in der Präfation, deutlicher hervor.“35 Der 

gesamte Verlauf dessen, was heute als „Eu-

charistiefeier“ in Abhebung vom „Wort-

gottesdienst“ verstanden wird, wurde als 

„Opfermesse“ von der „Vormesse“ abge-

hoben. Schon die von den Gläubigen zum 

Altar gebrachten materiellen Gaben von 

Brot und Wein werden „im Gebet von der 

Kirche Gott dargeboten“. In der Messe geht 

es nicht bloß um „ein Geschehen von Gott 

her“, sondern auch um „ein Tun des Men-

schen […], der, von Gott gerufen, sich mit 

der irdischen Gabe auf den Weg macht, um 

seinem Schöpfer entgegenzuwandern.“36 

Nicht erst der Leib des Herrn selbst, son-

dern schon vor der Wandlung werden die 

durch den Priester dargebrachten Gaben 

des Volkes als „heilige, makellose Opfer-

gaben“ bezeichnet.

Die Wandlung des Brotes in den Leib 

Christi geschah dem seit dem Mittelalter 

geltenden Verständnis zufolge37 in einem 



Verweyen fur Wende 1mmM Liturgieverständnis Joseph Katzıngers 409

festgelegten Akt ber den ar SC Aktion teilnehmen, iıhm antworten; SseiINne
eugt, pricht der Tlestier leise die orte Kreatıivıtat rag Clas (3anze. AU

„HOC est enım COI DUS meum  b Nachdem CI Lassen sich Cie Oorlte „Das ist meın
Cie konsekrierte ostle selbst Urc. einen Leib, der für euch hingegeben wird” den
N1e1a. verehrt hat, hebt CI S1E hoch soeben skizzierten Kontext integrieren®
DOTL;,; dass auch Clas olk hinter seInNnem In der jahrhundertealten eler des Mef1fß-
Rücken S1E erblicken und anbeten kann. opfers CS Cie Gläubigen DZw. der S1€

Im Unterschie Andreas ungmann vertretende rlester, VO  b denen Cie and-
Joseph Katzınger angesichts dieses lung ausg1ing. S1e brachten ZUFK ne für

priesterlichen uns ohl Nnlıe VO  b einem ihre Sunden Opfergaben clar mıt der e)
„stolzen Hochgefühl” erfasst.® Er dürfte Class diese Uurc Cie Oorlte des Prilesters In
1M Tiliestier eher gleichsam eine lebendige den Leib und Clas Blut Christi verwandelt
Monstranz er DIl1C. aben, Cie nicht Urc und einem (jott wohlgefälligen Up-
ihre eigene prunkvolle Gestaltung auffallen, fer werden. Durch den blofßen /Zusatz »)..

sondern 1Ur den fleischgewordenen (jott der für euch hingegeben wird und och
deutlicher In der Cdichten Formel bei Pau-ZUFK Nnneren Erfahrung bringen soll. Vom

Zelebrierenden selbst Wareln aufßer SseiINner lus „Das ist meın Leib für euch“ entsteht
Gewandung In dieser schweigenden (Gjeste gleichsam eine Wende 180° (jott selbst
1Ur Cie erhobenen äaände und der Sahz auf hat die Inıtlative ergriffen, bevor sich Cie
Cie Opfergabe gerichtete Kopf sichtbar, Cie Sunder auf den Weg machen. Er biletet sich
In den Akt der nbetung gleichsam aufge- den Menschen In der heilbringenden Hın-
en wurden. Alle efsopfer Teilneh- gabe SEe1INES Ns clar und zeigt ihnen Cie
menden ollten sich In diese Darbringung Wunden, Cie ihre Sunden SseiINer unendli-
mıt ihrer SaNzZcCh Ex1istenz hineinnehmen chen Liebe zugefügt en [AVA wird nicht

mehr Clas In eine CU«C Substanz, den Leiblassen liest Katzınger auch heute och
Cie auf Cie andlung folgenden Annahme- Christi, verwandelte rot als Versöhnungs-
bitten, SOowen1g ihr ext selbst auch alur opfer (jott dargereicht und den (;läubigen
ergeben 55  mag Auf diesem Hintergrund ZUFK nbetung ezeligt. (jott selbst hält sich
werden e{Iw.: Cie folgenden zornigen Wor- den Menschen, nachdem S1E Urc. Clas

Katzıngers ber eine entartete lturgle oren seiner Frohen Botschaft 1M „Wort-
ach dem Konzil besser verständlich: „Nun gottesdienst” alur bereitet sind, vielmehr
wird der Tiliestier der Vorsteher, WIE IHNan In einer „Substanz“ > Cie nichts
ihn Jetz lieber ZU. eigentlichen als reines en ist. S1e brauchen nicht
Bezugspunkt des (janzen. es kommt mehr 1M Rückgriff auf eigene (,uter 1U  b

auf ihn Ihn I1US$S sehen, SseiINner ihrerseits (jott eine (Gjabe darzubringen,“

Vgl eb: 284 fur Grundhaltung Katzıngers vgl Hansjurgen Verweyen, Joseph Katzınger
Benedikt XVI (S. Anm 9) 19-21
Vgl Hansjurgen Verweyen, Fragen AUS der Kirche Cdie Kirche S Anm 25), 102-106

4 ]
Joseph Katzınger, Der £€15 der lturgle, Freiburg BKr. 2000, 7/0; JRGS 11, X]
Vgl als Beispiel eiInNnes soölchen „do ut des“ den Versuch Jungmanns, das Wesen des MeflSsti-
pendiums dem Verständnis näherzubringen: „DIE Gläubigen müfsten Cdie Reichung des
Stipendiums ebenso 11UT als Anfang der Teilnahme ihrem Y Mefßopfer betrachten, WI1IE
Cdie C'hristen früherer /eiten aten, WEI111 61€ nicht 11UT ihre abe zu Altare brachten, sondern
der Feler dann uch weiıter folgten un: den Leib des Herrn als Gegengabe ın Empfang nahmen
(Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemnija 1{ S Anm 321, 33)

409

38 Vgl. ebd., 284. Zur Grundhaltung Ratzingers vgl. Hansjürgen Verweyen, Joseph Ratzinger – 
Benedikt XVI. (s. Anm. 9), 19–21.

39 Vgl. Hansjürgen Verweyen, Fragen aus der Kirche an die Kirche (s. Anm. 25), 102–106.
40 Joseph Ratzinger, Der Geist der Liturgie, Freiburg i. Br. 2000, 70; JRGS 11, 81.
41 Vgl. als Beispiel eines solchen „do ut des“ den Versuch Jungmanns, das Wesen des Meßsti-

pendiums dem Verständnis näherzubringen: „Die Gläubigen […] müßten die Reichung des 
Stipendiums ebenso nur als Anfang der Teilnahme an ihrem [!] Meßopfer betrachten, wie es 
die Christen früherer Zeiten taten, wenn sie nicht nur ihre Gabe zum Altare brachten, sondern 
der Feier dann auch weiter folgten und den Leib des Herrn als Gegengabe in Empfang nahmen“ 
(Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemnia II [s. Anm. 32], 33).

Verweyen / Zur Wende im Liturgieverständnis Joseph Ratzingers

genau festgelegten Akt. Über den Altar ge-

beugt, spricht der Priester leise die Worte: 

„Hoc est enim corpus meum“. Nachdem er 

die konsekrierte Hostie selbst durch einen 

Kniefall verehrt hat, hebt er sie so hoch 

empor, dass auch das Volk hinter seinem 

Rücken sie erblicken und anbeten kann.

Im Unterschied zu Andreas Jungmann 

war Joseph Ratzinger angesichts dieses 

priesterlichen Tuns wohl nie von einem 

„stolzen Hochgefühl“ erfasst.38 Er dürfte 

im Priester eher gleichsam eine lebendige 

Monstranz erblickt haben, die nicht durch 

ihre eigene prunkvolle Gestaltung auffallen, 

sondern nur den fleischgewordenen Gott 

zur inneren Erfahrung bringen soll. Vom 

Zelebrierenden selbst waren außer seiner 

Gewandung in dieser schweigenden Geste 

nur die erhobenen Hände und der ganz auf 

die Opfergabe gerichtete Kopf sichtbar, die 

in den Akt der Anbetung gleichsam aufge-

hoben wurden. Alle am Meßopfer Teilneh-

menden sollten sich in diese Darbringung 

mit ihrer ganzen Existenz hineinnehmen 

lassen – so liest Ratzinger auch heute noch 

die auf die Wandlung folgenden Annahme-

bitten, sowenig ihr Text selbst auch dafür 

hergeben mag.39 Auf diesem Hintergrund 

werden etwa die folgenden zornigen Wor-

te Ratzingers über eine entartete Liturgie 

nach dem Konzil besser verständlich: „Nun 

wird der Priester – der Vorsteher, wie man 

ihn jetzt lieber nennt – zum eigentlichen 

Bezugspunkt des Ganzen. Alles kommt 

auf ihn an. Ihn muss man sehen, an seiner 

Aktion teilnehmen, ihm antworten; seine 

Kreativität trägt das Ganze.“40 

Lassen sich die Worte „Das ist mein 

Leib, der für euch hingegeben wird“ in den 

soeben skizzierten Kontext integrieren? 

In der jahrhundertealten Feier des Meß-

opfers waren es die Gläubigen bzw. der sie 

vertretende Priester, von denen die Hand-

lung ausging. Sie brachten zur Sühne für 

ihre Sünden Opfergaben dar mit der Bitte, 

dass diese durch die Worte des Priesters in 

den Leib und das Blut Christi verwandelt 

und so zu einem Gott wohlgefälligen Op-

fer werden. Durch den bloßen Zusatz „… 

der für euch hingegeben wird“ und noch 

deutlicher in der dichten Formel bei Pau-

lus „Das ist mein Leib für euch“ entsteht 

gleichsam eine Wende um 180°. Gott selbst 

hat die Initiative ergriffen, bevor sich die 

Sünder auf den Weg machen. Er bietet sich 

den Menschen in der heilbringenden Hin-

gabe seines Sohns dar und zeigt ihnen die 

Wunden, die ihre Sünden seiner unendli-

chen Liebe zugefügt haben. Jetzt wird nicht 

mehr das in eine neue Substanz, den Leib 

Christi, verwandelte Brot als Versöhnungs-

opfer Gott dargereicht und den Gläubigen 

zur Anbetung gezeigt. Gott selbst hält sich 

den Menschen, nachdem sie durch das 

Hören seiner Frohen Botschaft im „Wort-

gottesdienst“ dafür bereitet sind, vielmehr 

in einer „Substanz“ entgegen, die nichts 

als reines Geben ist. Sie brauchen nicht 

mehr im Rückgriff auf eigene Güter nun 

ihrerseits Gott eine Gabe darzubringen,41 



41() Verweyen fur Wende 1mmM Liturgieverständnis Joseph Katzıngers

sondern iıhm 1Ur In der Umkehr ihrer bis- Germanistik In DBoOnn, Freiburg, Köln,
herigen ExI1istenz dankzusagen. Muss der Unster, Uübingen und München, 1969
ZUFK Eucharistiefeier bestimmte Presbyter, theologische Promaotion hei Joseph Ratzın-

Cdieses Geschehen den Glaubenden CT, 19/4 Habilitation In München. LANg-
vernehmbar machen, sich ihnen nicht jährige Lehrtätigkeit In den USA, danach
zuwenden, ihnen In seinen Händen diese der Untversita In Ssen, Von

(Gjabe entgegenhalten und Cdazu Cie end- Professor für Fundamentaltheologie der
mahlsworte Jesu ıIn einer en verständ- Unitversita reiburg 1 Br Wichtigste Ver-
lichen Sprache verkünden? DIes erscheint Öffentlichungen: Einführung In die Funda-
MI1r heute als die wichtigste Frage, WEnnn mentaltheologie, Darmstadt 2008; (Jottes
CS darum geht, Menschen Clas Zentrum etztes Wort. rundri der Fundamental-
des auDens heranzuführen. theologie, Regensburg *2002; Botschaft e1nes

Toten? Den Glauben rational verantworten,
Der Autor Dr theol.; Dr phil,; geb, ] 936; Regensburg 199/.
tudium der Theologie, Philosophie und

410 Verweyen / Zur Wende im Liturgieverständnis Joseph Ratzingers

sondern ihm nur in der Umkehr ihrer bis-

herigen Existenz dankzusagen. – Muss der 

zur Eucharistiefeier bestimmte Presbyter, 

um dieses Geschehen den Glaubenden 

vernehmbar zu machen, sich ihnen nicht 

zuwenden, ihnen in seinen Händen diese 

Gabe entgegenhalten und dazu die Abend-

mahlsworte Jesu in einer allen verständ-

lichen Sprache verkünden? Dies erscheint 

mir heute als die wichtigste Frage, wenn 

es darum geht, Menschen an das Zentrum 

des Glaubens heranzuführen.

Der Autor: Dr. theol.; Dr. phil.; geb. 1936; 

Studium der Theologie, Philosophie und 

Germanistik in Bonn, Freiburg, Köln, 

Münster, Tübingen und München, 1969 

theologische Promotion bei Joseph Ratzin-

ger, 1974 Habilitation in München. Lang-

jährige Lehrtätigkeit in den USA, danach 

an der Universität in Essen, von 1984–2004 

Professor für Fundamentaltheologie der 

Universität Freiburg i. Br. Wichtigste Ver-

öffentlichungen: Einführung in die Funda-

mentaltheologie, Darmstadt 2008; Gottes 

letztes Wort. Grundriß der Fundamental-

theologie, Regensburg 42002; Botschaft eines 

Toten? Den Glauben rational verantworten, 

Regensburg 1997.


