ThPQ 161 (2013) 175-183

175

Matthias Reményi

Viele, die fur alle stehen

Zum ,pro multis“-Entscheid Papst Benedikts XVI.

1 Das Schreiben des Papstes:
autoritativ, aber nicht autoritar

Autoritdt, so formuliert es Theodor
Mommsen in seinem epochalen Werk
tiber das romische Staatsrecht, beinhal-
tet das ,verbindliche Beratungsrecht“ - in
diesem Fall das des romischen Senats, dem
es innerhalb der res publica zukommt,
vonseiten der Volksversammlung und des
Magistrates um Rat gefragt und angehort
zu werden. Der Spruch einer solchen Au-
toritét zieht seine Verbindlichkeit nicht aus
der Durchsetzungsgewalt dessen, der am
Hebel der Macht sitzt und vom systemisch
Unterlegenen nun blinden Gehorsam ein-
fordert. Er ist aber dennoch weit mehr als
nur eine lose Meinungsduferung. Es han-
delt sich dabei, so Mommsen, um einen
»Ratschlag, dessen Befolgung man sich
taglich nicht entziehen kann“. Seine Bin-
dekraft zieht er einmal aus dem Umstand,
dass Autorititsverhiltnisse nicht losgelost
von Begriindungsstrukturen bestehen:
Auch Autorititsargumente miissen gepriift
und auf ihre rationale Tragfahigkeit hin
befragt werden konnen, weil andernfalls
mit der Bindekraft des Argumentes auch
die Autoritit selbst (zumindest langfristig)
zerfillt. Zum anderen aber ist ein solcher
Entscheid bindend, weil Autoritit in einem
Freiheitsgeschehen vorgingig zuerkannt
und zugebilligt wird, Autorititsverhaltnis-
se im Unterschied zu Gewaltverhéltnissen

1

also (zumindest idealiter) Freiheitsverhalt-
nisse sind: Ich akzeptiere frei (aus wel-
chen Griinden auch immer, aber niemals
grundlos) die Autoritit eines Amtes, eines
Expertenurteils oder einer charismati-
schen Person.

Dass das im Einzelnen bisweilen nicht
ohne duflere und innere Konflikte verlduft,
zeigt in aller Deutlichkeit ein vom 14. April
2012 datiertes Schreiben Papst Benedikts
XVI. an die Mitglieder der Deutschen Bi-
schofskonferenz zur Frage der Ubersetzung
des Kelchwortes in der Eucharistie. Es ging
zeitgleich auch an die {ibrigen deutschspra-
chigen Bischofe, betrifft also den gesamten
deutschen Sprachraum. Benedikt XVTI. ver-
figt hier kraft seiner pépstlichen Autoritit,
dass in den nun anstehenden Neuiiberset-
zungen des deutschen Messbuchs und des
Gotteslobes die Wandlungsworte tiber den
Kelch, die in der lateinischen Vorlage pro
multis lauten, nicht mehr wie bisher im
Deutschen mit ,,fiir alle®, sondern mit ,,fiir
viele“ wiederzugegeben sind. Kiinftig wird
es im deutschsprachigen Gottesdienst hei-
en: ,Das ist der Kelch des neuen und ewi-
gen Bundes, mein Blut, das fiir euch und
fiir viele vergossen wird zur Vergebung der
Siinden.“ Diese Entscheidung ist verbind-
lich und bindend, es handelt sich mithin
um einen autoritativen Akt. Dabei ist der
Brief in keiner Weise autoritér: Der Stil ist
werbend, einladend, diskursiv, manchmal
fast flehentlich. Schwierigkeiten werden

Theodor Mommsen, Romisches Staatsrecht III, Tiibingen o.]., 1032 ff,, zitiert in: Theodor Eschen-

burg, Uber Autoritit (Suhrkamp Taschenbuch 178), Frankfurt a. M. 1976, 14f.



176

Remeényi / Viele, die fiir alle stehen

offen benannt: Bedeutet ein solcher Schritt
nicht einen ,Bruch mitten im Zentrum
des Heiligen“?? Ist hier nicht eine anti-
konziliare Reaktion am Werk? Der Papst
weif3, dass solche und dhnliche Fragen bei
den Gottesdienstbesuchern auftauchen
werden. Deshalb mahnt er nachdriicklich
eine ,grindliche Katechese® an, die den
Sprachwechsel vorbereiten und plausibili-
sieren soll.> Ein Grofteil des Briefes besteht
aus inhaltlichen Leitlinien, wie eine solche
Unterweisung auszurichten ware.

Vor allem aber wird der pépstliche
Entscheid ausfiihrlich begriindet.! Zwei
Argumente stehen dabei besonders im

Vordergrund: Zum einen geht es Bene-
dikt um die Einheitlichkeit im liturgischen
Sprechen und Beten, im intimsten Kern der
Eucharistiefeier zumal. Es gilt fiir ihn, einer
»Spaltung im innersten Raum unseres Be-
tens zuvorzukommen" Benedikt denkt hier
nicht nur an eine mogliche Uneinheitlich-
keit innerhalb des deutschen Sprachraums,
sondern hat natiirlich auch die weltwei-
te Vielfalt der unterschiedlichen landes-
sprachlichen Ubersetzungen im Blick.®
Zum anderen fordert Benedikt, stér-
ker als in der bisherigen Ubertragung auf
den Unterschied zwischen Ubersetzung
und Auslegung zu achten.® Mafigebliche

Das Schreiben Benedikts wurde in einer Pressemitteilung der Deutschen Bischofskonferenz
vom 24.04.2012 (Nr. 068) veréffentlicht. Sie ist leicht im Internet aufzufinden (zuletzt aufgeru-
fen am 21.06.2012): http://www.dbk.de/presse/details/?presseid=2091&cHash=a73624e1fe1936
3371ca03c812dbf396.

Wortlich heifit es: ,Das Vorausgehen der Katechese ist die Grundbedingung fiir das Inkraft-
treten der Neutibersetzung.“ Damit ist einem eigenméchtigen Handeln einzelner Priester, die in
vorauseilendem Gehorsam womdglich jetzt schon , fiir viele® beten, der Boden entzogen. Der
Grundsatz des einheitlichen Betens gilt auch hier. Termini a quo sind also die bischofliche Kate-
chese und die Einfithrung des neuen Messbuchs. Danach, so ist zu horen, soll dann auflerdem
eine gewisse Ubergangszeit gelten.

Im Folgenden beziehe ich mich - neben einem mir sehr hilfreichen Internetblog des Miinchner
Neutestamentlers Gerd Hifner (Lectio brevior. Aufzeichnungen eines Neutestamentlers, Eintrag
vom 1. Mai 2012) - vor allem auf die instruktiven Darlegungen zum Papstschreiben von Jan-
Heiner Tiick, Fiir viele und fiir alle. Marginalien zur ,,pro multis“-Entscheidung des Papstes, in:
Internationale katholische Zeitschrift Communio 41 (2012), 348-356. Dieser Text ist insofern
bemerkenswert, als Tiick hier im Sinne des Papstentscheids votiert und damit seine frithere
Position zugunsten des ,,fiir alle“ ausdriicklich (vgl. ebd., 356) revidiert. Die jetzt wieder losge-
tretene Diskussion wurde im Wesentlichen bereits in den Jahren 2006/2007 im Zusammenhang
mit dem Brief (17. Oktober 2006) von Francis Kardinal Arinze an alle Bischofskonferenzen
aufgearbeitet. Vgl. hierzu Magnus Striet (Hg.), Gestorben fiir wen? Zur Diskussion um das ,,pro
multis“ Freiburg i. Br 2007; mit Beitrdgen von Thomas S6ding, Michael Theobald, Albert Ger-
hards, Helmut Hoping, Magnus Striet und eben Jan-Heiner Tiick.

Wihrend sich im Polnischen, Schwedischen und Russischen ,,fiir viele“ findet und im Norwe-
gischen sowie im Franzdsischen ,fiir die Vielen® (pour la multitude) gebetet wird, stehen im
Spanischen, Portugiesischen und Italienischen die entsprechenden Aquivalente des deutschen
Hfiir alle®. Bis 2010 galt das auch fiir die katholische Kirche Amerikas, dann wurde auf Geheif3
des Vatikans das for all in for many gedndert. Vgl. die entsprechenden Angaben bei Jan-Heiner
Tiick, Fiir viele und fiir alle (s. Anm. 4), 350, bei Helmut Hoping, ,,Fiir die Vielen. Der Sinn des
Kelchwortes in der romischen Messe, in: Magnus Striet (Hg.), Gestorben fiir wen? (s. Anm. 4),
65-79, hier 68 sowie bei Thomas Soding, Fur euch - fiir viele - fiir alle. Fiir wen feiert die Kirche
Eucharistie?, in: ebd., 17-27, hier 17.

Jan-Heiner Tiick, Fiir viele und fiir alle (s. Anm. 4), 349 nennt das treffend das ,,philologische
Argument



Reményi / Viele, die fiir alle stehen

177

Norm der anstehenden landessprach-
lichen Neutibersetzungen ist die im Jahr
2002 erschienene Editio typica tertia des
Missale Romanum. Dort steht — wie in den
vorherigen Fassungen des Missale Pauls
VI. und natiirlich wie auch in den vorkon-
ziliaren lateinischen Messbiichern — beim
Kelchwort nicht pro omnibus, sondern
pro multis zu lesen. Es zitiert die lateini-
sche Bibeliibersetzung (Vulgata), die da-
mit den griechischen Urtext bei Mt 26,28
(peri pollon) bzw. Mk 14,24 (hyper pollon)
transkribiert. Und das sei, so Benedikt
XVI., im Deutschen dem Wortlaut ent-
sprechend mit ,fiir viele“ zu tbersetzen.
Auch die deutsche Einheitsiibersetzung
der Heiligen Schrift verfahre so. Die Wie-
dergabe mit , fiir alle” hingegen ,,war keine
reine Ubersetzung, sondern eine Interpre-
tation, die sehr wohl begriindet war und
bleibt, aber doch schon Auslegung und
mehr als Ubersetzung ist.“ Dem pipstli-
chen Votum fiir eine méglichst textnahe,
moglichst wortgetreue Ubersetzung liegt
die im Jahr 2001 von der Gottesdienst-
Kongregation erlassene Instruktion Li-
turgiam authenticam zugrunde, die -
so Benedikt XVI. in seinem Schreiben
an die Bischofe - ,wieder das Prinzip der
wortlichen Entsprechung in den Vorder-
grund geriickt“ und damit eine Phase der
freieren, mehr strukturellen Ubertragung
bei der Ubersetzung liturgischer Texte ab-
gelost hat.”

Nun ist es natiirlich eine Binsenweis-
heit, dass jeder Ubersetzungsvorgang zu-
gleich ein hermeneutischer Akt ist, der ein
interpretatorisches Moment zwingend mit
einschliefit. Eine gewissermaflen asepti-
sche, hermeneutikfreie Transposition von
Sprachgehalten der einen in die andere
Sprachwelt gibt es nicht. Doch genauso
intuitiv plausibel ist der Umstand, dass in
der Zielsprache gegebenenfalls vorhande-
ne direkte Sprachiaquivalente (d.h. ,viele®
tiir multis fiir polloi) gegeniiber anderslau-
tenden Alternativen den Vorzug erhalten
sollten, sofern das nicht erhebliche sinn-
verzerrende Konsequenzen in der Ziel-
sprache nach sich ziehen wiirde. Eben hier
liegt der Kern der philologischen und der
exegetischen Debatte um diesen Entscheid:
Steht zu befiirchten, dass das deutsche ,,fur
viele - obgleich wortlich treffend - den
biblischen Sinn der Einsetzungsworte in
einer Weise verdunkelt, dass die seman-
tisch eigentlich fernerliegende Wiederga-
be mit ,fiir alle” vorzuziehen ist? Oder ist
gerade die im deutschsprachigen Kontext
aufgrund einer inzwischen 40-jahrigen al-
ternativen Sprach- und Horpraxis provo-
zierende Fremdheit und Anstoigkeit der
wortgetreuen Ubersetzung unbedingt zu
achten, weil sie gewachsene, weltbildhafte
Vor-Urteile (Gadamer) aufbricht und zu
einer Auseinandersetzung mit dem (litur-
gischen wie dem biblischen) Text und sei-
ner Bedeutung notigt?®

Dass der Wechsel von einer strukturell-inhaltlichen zu einer textnah-wortlichen Uberset-

zungsleitlinie nicht unbedingt eine Vereinfachung der Ubersetzungsaufgabe bedeutet, zeigt
das Beispiel der auf den Prinzipien von Liturgiam authenticam erarbeiteten deutschsprachigen
Neuiibersetzung des Begrébnisrituale, das im September 2009 erschien und die Ausgabe von
1972/1973 ersetzen sollte. Es wurde nach massiver Kritik an der Qualitét der liturgischen Texte
und am Sprachstil der Ubersetzungen umgehend wieder zuriickgezogen. Bis auf Weiteres bleibt

die alte Fassung in Kraft.

Dass der Papst das Letztere so nachdriicklich hervorgehoben hat, dirfte fiir Tiicks Selbstrevi-

sion von nicht unerheblicher Bedeutung gewesen sein. Vgl. Jan-Heiner Tiick, Fir viele und fir

alle (Anm. 4), 349f.



178

Remeényi / Viele, die fiir alle stehen

2 Das exegetische Problem

Welche Ubersetzung ist die geeignetere?
Benedikt XVI. verweist auf die Verpflich-
tung der Kirche, in einem doppelten Sinn
die Treue zu halten: die Treue nidmlich
zum Wortlaut der Schrift und die Treue
zum Wort des Herrn. Ersteres ist in der
Tat ein starkes Argument, gerade auch in
okumenischer Hinsicht; man vergleiche
hier nicht nur die Einheitsiibersetzung,
sondern auch die evangelischen Liturgie-
formulare, die Luther-Bibel und die Neue
Ziircher Bibel: Ein ,fir alle” findet sich an
entsprechender Stelle nie. Da verschldgt es
auch nichts, dass es sich beim Kelchwort
um ein Mischzitat handelt, das die beiden
unterschiedlichen Traditionsstrange der
Schrift (Mk/Mt einerseits, Lk 22,20/1 Kor
11,25 andererseits) kombiniert. Letzteres
freilich erstaunt, weil sich eine ipsissima
vox Jesu hinter den Einsetzungsworten
nicht rekonstruieren ldsst. Was genau der
aramdisch sprechende Jesus bei jenem
Mahl mit den Zwolfen gesagt hat, wird
sich nicht mehr mit Sicherheit erschlieffen
lassen. Konsensfihig ist momentan nur,
dass im Hintergrund des biblisch tber-
lieferten Abendmahlsberichts eine beson-
dere, einzigartige (und entsprechend auch
sprachlich eigens gestaltete) Symbolhand-
lung Jesu steht, das biblische Zeugnis also
einen historischen Haftpunkt in jenem
Abschiedsmahl Jesu mit den Jiingern hat.
Gerade aber beziiglich des Becherwortes
am Ende des Mahls ist exegetisch keine Ei-
nigung in Sicht. Eine gewisse Plausibilitét

besitzt die Hypothese, dass das ,.fiir euch/
fiir viele® urspriinglich zum Brotwort ge-
horte, in dem Jesus sich selbst (,,das ist
mein Leib“) mit dem gebrochenen und zur
Gabe gewordenen Brot identifiziert (vgl.
1 Kor 11,24).°

Uberaus wahrscheinlich ist zudem,
dass diese Symbolhandlung mit Jesu
Selbstidentifikation mit der Figur des
Gottesknecht aus dem Buch Jesaja zu-
sammenhangt, weil sich ihm so die Mog-
lichkeit bot, seinem drohenden Sterben
angesichts der weithinnigen Ablehnung
der Reich-Gottes-Botschaft einen heils-
mittlerischen Sinn beizulegen: Sein Tod
wire dann kein sinnloses Scheitern, son-
dern die Vollendung seiner Pro-Existenz
bis ins Auflerste hinein, bis zur Aufgabe
des eigenen Lebens fiir die Seinen. Der
Einsetzungsbericht ist also auf der Folie
von Jes 53,11f zu lesen: ,,Mein Knecht,
der gerechte, macht die vielen (hebr.: ha-
rabbim) gerecht; er ladt ihre Schuld auf
sich.“ Nun weist Benedikt XVI. in seinem
Schreiben darauf hin, dass ein langjahriger
exegetischer Konsens, dieses ,,fiir viele / fiir
die Vielen® im vierten Gottesknechtslied
meine schlechthin alle Vélker, die gesam-
te Volkerwelt, inzwischen zerbrochen ist.
Das war die These des Gottinger Neutesta-
mentlers Joachim Jeremias aus den 1950er-
Jahren, auf deren Basis dann die deutsche
Ubersetzung des romischen Missale mit
Hftir alle® erfolgte.® Inzwischen besteht
weitgehend Einigkeit in der Forschung
darin, diesen Vers auf ganz Israel zu be-
ziehen. Das ,fiir viele/fiir die Vielen® in

®  Vgl. Michael Theobald, Leib und Blut Christi. Erwigungen zu Herkunft, Funktion und Bedeu-
tung des sogenannten ,Einsetzungsberichts, in: Martin Ebner (Hg.), Herrenmahl und Grup-
penidentitdt (QD 221). Freiburg i. Br. u.a. 2007, 121-165, hier 123-129.

10

Vgl. die entsprechenden Belegstellen zu Jeremias bei Michael Theobald, ,Pro multis“ - Ist Je-

sus nicht ,fiir alle“ gestorben? Anmerkungen zu einem rémischen Entscheid, in: Magnus Striet
(Hg.), Gestorben fiir wen? (s. Anm. 4), 29-54, hier 31f. mit den Endnoten 8 und 9 auf S. 49.



Reményi / Viele, die fiir alle stehen

179

Jes 53,11f. meint die Gesamtheit Israels,
die dem Gottesknecht in Siinde und Schuld
gegeniibersteht und der doch rettend fiir
sie eintritt.!! Die Pointe des , fiir viele® im
Hebraischen liegt folglich nicht wie im
Deutschen in der Gegeniiberstellung von
yviele“ zu ,,alle (viele = nicht alle), sondern
in der Gegentiberstellung des Einen zu der
unabsehbar groflen Zahl. Dass dieser Ge-
samtheitsbezeichnung zumindest poten-
ziell ein entgrenzender Zug eignet, ergibt
sich freilich, wenn man die ,vielen Volker®
in diesem vierten Lied des Gottesknechtes
(Jes 52,14f.) dazunimmt und es auflerdem
zusammen liest mit dem zweiten Gottes-
knechtslied (Jes 49,6), in dem ausdriicklich
die Ausweitung der Sendung von Israel auf
die Volkerwelt vermerkt ist. Wie weit auch
immer man nun den Kreis dieser Ganzheit
in Jes 53,11f. ziehen mag: Nach wie vor
Giiltigkeit beanspruchen darf die Feststel-
lung, dass dem hebréischen , fiir viele“ ein
eher inkludierender Sinn zukommt, wéh-
rend wir im Deutschen tendenziell Gefahr
laufen, es exkludierend zu lesen.

Jesus selbst, darauf deutet nicht zuletzt
die Bildung des Zwolfer-Kreises hin, ver-
stand seine Sendung wohl als Aufruf zur
Sammlung ganz Israels. Nach Ostern aller-
dings wird dieser Bezug von den sich zur
Heidenmission 6ffnenden Christen schon
bald universal gedeutet: Der Auferstande-
ne sitzt zur Rechten Gottes, er ist der Herr
tiber alle Volker. Entsprechend kommt sei-
nem Tod auch eine heilsuniversale Bedeu-
tung zu. In diesem Kontext sind die von
Benedikt herangezogenen Schriftstellen zu
verorten. Paradigmatisch fiir diese nach-
osterliche Universalisierungstendenz steht
Joh 6,51c: ,,Das Brot, das ich geben werde,

' Vgl ebd., 40f.
12 Ebd., 42.
13 Vgl. ebd., 38f.

ist mein Fleisch fiir das Leben der Welt®
Paradigmatisch ist auch, dass das Lose-
geldwort in Mk 10,45 — der Menschensohn
ist gekommen, sein Leben zu geben als Lo-
segeld fiir viele (pollon) — bereits eine Ge-
neration spéter ganz selbstverstandlich im
Sinne des ,fiir alle” (panton) gedeutet wird
(vgl. 1 Tim 2,5f.). Michael Theobald, dem
ich hier eng folge, restimiert: ,Die Neu-
ausrichtung des Ganzheits-Terminus ,fiir
viele* iiber die Gesamtheit Israels hinaus
jetzt auf ,alle VolkerS also seine universa-
le Fillung, war ein theologischer Vorgang,
der sich auf Grund des Osterkerygmas
notwendigerweise einstellte’? Nur am
Rande sei auflerdem erwiahnt, dass im NT
auch das griechische polloi (= viele) im Sin-
ne von ,alle“ gebraucht werden kann. Die
paulinische Adam-Christus-Parallele ist
dafiir ein gutes Beispiel. In Rom 5,18 setzt
Paulus den All-Quantor pantes (=alle) ein,
um die Verwerfung aller in Adam mit der
Rettung aller in Christus zu parallelisieren:
Wie es durch die Ubertretung eines ein-
zigen (Adam) fiir alle (eis pantas) Men-
schen zur Verurteilung kam, so wird es
auch durch die gerechte Tat eines einzigen
(Christus) fiir alle (eis pantas) Menschen
zur Gerechtsprechung kommen, die Leben
gibt (Rom 5,18). Im direkten Anschluss
Rom 5,19 nun verwendet er stattdessen
hoi polloi (=die Vielen). Der streng sym-
metrische Versautbau und die gleichfalls
symmetrische theologische Aussage lassen
aber keinen anderen Schluss zu, als dass
Paulus auch ,,die Vielen aus V. 19 im Sin-
ne von ,allen® in V. 18 verstanden wissen
will, dass er also polloi ebenfalls als ein All-
Quantor nutzt."?



180

Remeényi / Viele, die fiir alle stehen

3 Das theologische Problem

Zum exegetischen Problembefund kommt
eine theologisch-systematische Streitfrage
hinzu: Fiir wen ist Jesus gestorben? Wie
weit reicht die Heilsbedeutsamkeit sei-
nes Todes? Welche soteriologische Digni-
tdt eignet dem Sterben dieses Einen? Das
Schreiben Benedikts thematisiert diese
Fragen, indem es unmissverstandlich klar-
macht, dass ,Jesus Christus als mensch-
gewordener Sohn Gottes der Mensch fiir
alle Menschen, der neue Adam ist“ Der
Satz greift die eben erwéhnte paulinische
Adam-Christus-Parallele in Rom 5,12-21
auf: So wie in Adam alle dem Tod verfallen
sind, so kommen durch die Ganzhingabe
des neuen Adam zu allen die Rechtferti-
gung und das neue Leben. Es ist deshalb
festes Dogma der Kirche, dass Jesus Chris-
tus fur alle gestorben ist.'* Benedikt XVL
affirmiert das mit allem Nachdruck. Die
einschlagigen Schriftbelege werden nicht
nur aufgezdhlt, sondern allesamt zitiert
(Rom 8,32; 2 Kor 5,14; 1 Tim 2,6; aber
auch Joh 11,52). Damit wird einer heilsex-
klusiven, partikularistischen Lesart des pro
multis, wie sie vor allem von traditionalisti-
schen Kreisen gegenwirtig vertreten wird,
eine klare Absage erteilt.

Das dahinterliegende theologische
Sachproblem wird von Benedikt nur am
Rande gestreift. Es besteht in der theologi-
schen Unterscheidung zwischen der objek-
tiven Gegebenheit der Heilsbedeutsamkeit
des Todes Jesu fiir alle Menschen einerseits

14

und der Notwendigkeit einer subjektiven
Annahme dieses Heilsangebotes auf Sei-
ten jedes einzelnen Menschen anderer-
seits. Deutlicher wird hier ein Brief von
Francis Kardinal Arinze an die Bischofs-
konferenzen vom 17. Oktober 2006. Dieses
Schreiben'® des damaligen Préfekten der
Gottesdienstkongregation an alle Bischo-
fe weltweit ist die direkte Vorlage fiir den
Brief Benedikts XVI. von 2012. Es verweist
bereits 2006 — unter ausdriicklicher Bezug-
nahme auf Liturgiam authenticam - auf
die Differenz zwischen Ubersetzung und
Interpretation und verfiigt entsprechend
eine Neuiibersetzung des Kelchwortes mit
»fir viele“ oder (damals noch offen, jetzt
durch Papst Benedikt ausdriicklich ab-
gelehnt) ,fir die Vielen® Es enthalt auch
bereits die Bitte, den Gldubigen eine Ka-
techese anzubieten, um sie auf die neue
Formel vorzubereiten. Von besonderem
Interesse ist nun ein Argument, das der
Papst 2012 in dieser Deutlichkeit wohl
bewusst ausspart und das in direktem Zu-
sammenhang mit der zugrunde liegenden
theologischen Sachfrage steht. Kardinal
Arinze schreibt: ,Der Ausdruck ,fiir vie-
le’, der offen bleibt, um jeden Menschen in
das Heil einzuschlieflen, bringt deutlicher
die Tatsache zum Ausdruck, dass das Heil
nicht automatisch geschenkt wird, quasi
ohne Einbeziehung des eigenen Willens
oder Anteilnahme am Heil. Der Glaubige
ist vielmehr eingeladen, im Glauben das
Geschenk anzunehmen, welches ihm von
Gott angeboten wird.“'* Das also ist der

Jan-Heiner Tiick, Fiir viele und fiir alle (s. Anm. 4), 352 zihlt die einschldgigen Belegstellen auf:

DH 332 - Synode von Arles im Jahr 473 gegen Lucidus; DH 624 - Synode von Quiercy im Jahr
853 gegen Gottschalk; DH 2005 - papstliche Konstitution aus dem Jahr 1653 gegen Cornelius
Jansen; DH 2304 - Dekret des HI. Offiziums aus dem Jahr 1690 gegen die Jansenisten; DH
3866-3873 - Brief des HI. Offiziums an den Bischof von Boston vom 8. August 1949 gegen eine
heilsexklusive und rigoristische Auslegung des Satzes extra ecclesiam nulla salus.

15 Abgedruckt in: Magnus Striet (Hg.), Gestorben fir wen? (s. Anm. 4), 11-13.

Ebd., 13. Hervorhebung im Original.



Reményi / Viele, die fiir alle stehen

181

Punkt, um den theologisch zu ringen ist:
Der universale Heilswille Gottes bedeutet
nicht einfach einen die menschliche Frei-
heit ausschlieBenden Heilsautomatismus.
Er darf aber auch nicht verengt werden zu
einem Heilsexklusivismus oder Heilspar-
tikularismus, der die Relevanz des Chris-
tusereignisses von vornherein auf eine be-
stimmte Gruppe (die romisch-katholisch
Getauften, die an der Eucharistie in rechter
Disposition Teilhabenden etc.) einengen
zu konnen meint.

Kommt also die im Neuen Testament
so klar belegte universale Heilsrelevanz des
Todes Jesu auch tatsichlich allen Menschen
zugute? Werden am Ende tatsichlich auch
alle gerettet werden? Bereits frith kristalli-
siert sich in der Alten Kirche eine Tendenz
heraus, die streng universale Bedeutung
des Todes Jesu fur alle zwar formal beizu-
behalten, die konkrete Heilswirksamkeit
dieses Sterbens aber auf die Eucharistie
feiernde Gemeinde einzuschrinken. Als
Beleg dienten u.a. eine wortliche Ausle-
gung des polloi bzw. multi im Losegeldwort
Mk 10,45, aber eben auch im Kelchwort
Mk 14,24 par (Mt 26,28)."” Damit vereng-
te sich der noch offene Sprachmodus der
ntl. Schriften zu einem zunehmend heils-
exklusiven Verstandnis, das bestimmte
Personengruppen von vornherein vom
Heil ausschlieflen zu konnen meinte. Be-
sonders markant ist in diesem Zusammen-
hang eine Passage aus dem tridentinischen
Catechismus Romanus (1566/1567). Dort

wird im Zusammenhang mit der Deutung
des Kelchwortes (d.h. in einem dezidiert
eucharistietheologischen Kontext) unter-
schieden zwischen der Kraft des Leidens
Jesu, die allen gilt, und der Frucht und
dem Nutzen dieses Leidens und Sterbens,
die ,,nicht allen, sondern nur vielen“ zuteil-
werden.” In scholastischer Terminologie
ausgedrickt: sufficiens pro omnibus, effi-
cax pro multis — das Sterben Jesu ist hin-
reichend heilsbedeutsam fiir schlechthin
alle Menschen, effektiv heilswirksam aber
wird es nur fiir viele. Es ist kein Zufall, dass
diese Passage des romischen Katechismus
gerade auf den einschligigen Internet-Sei-
ten gerne zitiert wird: Der Schritt zu einem
dezidiert heilsexklusiven, partikularisti-
schen Verstindnis, wie es durch Schliissel-
texte des II. Vatikanums (vgl. LG 13; LG 16;
AG 7; GS 22) oder auch durch den Welt-
katechismus (vgl. KKK Nr. 605) endgiiltig
iiberwunden wird, ist klein.

Deshalb ist es gut, dass Benedikt das
pro multis = ,fir viele“ gerade nicht in
einem dann fast magisch-ritualistisch zu
nennenden Sinn engfassen will, sondern
es als eine genuin sakramentale Denk-
form einfithrt, welche die ganze Weite des
Katholischen zu wahren versteht. Es geht
ihm nicht um einen an Rubriken kleben-
den Sakramentalismus, sondern um eine
im besten Sinn des Wortes katholische Sa-
kramentalitit,' die das im sakramentalen
Geschehen den Vielen zuteilwerdende Ge-
schenk als eine Sendung hin zur Welt be-

17 Ausfiihrliche Belege bei Michael Theobald, ,,Pro multis (s. Anm. 10), 44-48.

'8 Beleg bei Helmut Hoping, ,Fiir die vielen (s. Anm. 5), 72. Ahnlich bereits im Jahr 853 die Syn-
ode von Quiercy, die zwar daran festhélt, dass Christus fiir alle Menschen gestorben ist. Im un-
mittelbaren Anschluss aber heifit es: ,,gleichwohl werden nicht alle durch das Geheimnis seines
Leidens erlost. Dass aber nicht alle durch das Geheimnis seines Leidens erlost werden, bezieht
sich nicht auf die Grofle und Fiille des Losegeldes, sondern bezieht sich auf den Anteil der Un-
gliaubigen und derer, die nicht mit dem Glauben glauben, ,der durch die Liebe wirkt™ (DH 624).

19

Zur Unterscheidung zwischen Sakramentalismus und Sakramentalitit vgl. Karl-Heinz Menke,

Sakramentalitdt. Wesen und Wunde des Katholizismus, Regensburg 2012.



182

Remeényi / Viele, die fiir alle stehen

greift. Die Eucharistie feiernde Gemeinde
bleibt nicht bei sich, sondern tritt ein in
eine gleichsam zentrifugale Dynamik, in
der sie sich als nach auflen geschleudert
erfihrt. So tritt neben die Freude tiber die
eigene Erwihlung zugleich das Bewusst-
sein um die damit unlésbar verbundene
Berufung, Salz der Erde und Licht der
Welt zu sein, wie Benedikt XVI. betont:
»Die vielen tragen Verantwortung fiir alle®.
Wie der Herr die anderen - ,alle” — errei-
che, bliebe letztlich sein Geheimnis, so der
Papst. ,Wie schreibt Benedikt XVI., nicht
»Ob“: Dass der Herr ,alle” auf seine Wei-
se erreicht, wird nicht in Zweifel gezogen.
Vor allem aber gilt: ,Die vielen, die wir
sind, miissen in der Verantwortung fiir das
Ganze im Bewusstsein ihrer Sendung ste-
hen.“ Tiick kommentiert diesen Gedanken
treffend als ,biblische Logik der Stellver-
tretung .

Die Vielen des Kelchwortes, sie stehen
tiir alle. Mit Blick auf die Eucharistiefeier —
unter eucharistietheologischem Aspekt -
ist anderes auch gar nicht moglich, denn
die in der sakramentalen Handlung deut-
lich werdende Intention (christologisch
gesprochen: der Stifterwille Christi, den
der Priester in Funktion seiner repraesen-
tatio Christi capitis zum Ausdruck bringt)
kann gar nicht anders als universal gedacht
werden. Sonst wiirde wohl nicht nur das
eucharistische Sakrament,
ganze eucharistische Feier missverstanden;

sondern die

das Agnus Dei z.B. miisste dann als un-
eigentliche Rede (um-)gedeutet werden:
»Lamm Gottes, du nimmst hinweg die
Stinde der Welt“ — qui tollis peccata mun-
di (vgl. Joh 1,29, das ebenfalls aus dem
vierten Gottesknechtslied Jes 53,7cd und
Jes 53,12e zitiert). Mit Blick auf die diese
Feier begehende Gemeinde - unter ek-
klesiologischem Aspekt — wird eingeholt,
dass Kirche nicht nur ,Volk Gottes vom
Leibe Christi her“?! ist, sondern gerade
als Teil des mystischen Leibes Christi und
von diesem her zum Sakrament der Welt
bestellt wird. Beriihmt wurde der einlei-
tende Satz der Kirchenkonstitution des
Zweiten Vatikanischen Konzils, der eben
dieses sakramentale Verstindnis von Kir-
che auf den Punkt bringt: Die ,,Kirche [ist]
in Christus gleichsam das Sakrament bzw.
Zeichen und Werkzeug fiir die innigste
Vereinigung mit Gott und fiir die Einheit
des ganzen Menschengeschlechts“ (LG 1,1;
vgl. auch LG 48,2 und GS 45,1). Dieser
sakramentale Kirchenbegriff duldet keine
heilsexklusive Beschneidung.

Um ein vorsichtiges Fazit des Ganzen zu
ziehen: Es gibt gute Griinde, beim ,fiir
alle“ im Deutschen zu bleiben. Einige sind
im Vorherigen wohl angeklungen, und der
Papst bestatigt sie ausdriicklich: Das ,fiir
alle® ist und bleibt eine sehr wohl begriin-
dete Interpretation. Papst Benedikt XVI.
hat nun entschieden, dass das pro multis

20 Jan-Heiner Tiick, Fiir viele und fiir alle (s. Anm. 4), 354.

L Joseph Ratzinger | Benedikt XVI., Der Kirchenbegriff und die Frage nach der Gliedschaft in der
Kirche, in: ders., Das neue Volk Gottes. Entwiirfe zur Ekklesiologie, Diisseldorf 1969, 90-104,
hier 97. So aber bereits die Pointe der Dissertation des jungen Theologen zu Augustins Kir-
chenbegriff aus dem Jahr 1954: ,,Das Volk [Gottes, M. R.] hat seine eigentliche Wesensart dar-
in, sakramentale Leib-Christi-Gemeinschaft, d.i. corpus Christi zu sein, in: Joseph Ratzinger/
Benedikt XVI., Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche. Die Dissertation und
weitere Studien zu Augustinus und zur Theologie der Kirchenviter (= Gesammelte Werke 1).
Freiburg i.Br. u.a. 2011, 414f. Zur Ekklesiologie Joseph Ratzingers vgl. Thomas Weiler, Volk
Gottes — Leib Christi. Die Ekklesiologie Joseph Ratzingers und ihr Einfluss auf das Zweite Vati-

kanische Konzil, Mainz 1997, hier bes. 65-70.



Reményi / Viele, die fiir alle stehen

183

des Kelchwortes im Deutschen zukiinftig
mit ,fiir viele® zu iibersetzen sein wird.
Auch dafiir hat er gute Griinde: Neben der
wortlichen Treue zum liturgischen und
biblischen Text und der Einheit des kirch-
lichen Betens sind hier vor allem der 6ku-
menische Aspekt, die Warnung vor einem
geschichtsvergessenen Heilsautomatismus
sowie die Moglichkeit zu nennen, mit dem
Bezug auf Jes 53 auch die israel-theologi-
sche Dimension der Eucharistie neu zu be-
tonen. Diese Griinde sind fiir den Pontifex
gewichtiger als die Sorge, das ,fiir viele®
konnte im Deutschen (zumal nach einer
40-jahrigen liturgischen Vorgeschichte des
»fir alle“) dahingehend missverstanden
werden, Jesus Christus habe sein Blut nicht
tir alle vergossen, sei nicht fiir alle gestor-
ben. Wenn die neue liturgische Praxis und
die diese einleitende bischofliche Kateche-
se dieses klarzumachen versteht, dass ganz
im Gegenteil in jenem sakramentalen Ge-
schehen viele fiir alle stehen, dann wird es
gut sein. So bewahrt ein solcherart sakra-
mentales Denken, wie es Benedikt XVI. zu-
grunde legt, den Glauben vor der falschen
Sicherheit (securitas), die jetzt schon um
das Ende der Geschichte wissen zu kdnnen
meint und scharft mit dem eschatologi-
schen Vorbehalt die unverfiigbare Freiheit
Gottes und des Menschen gleichermaflen
ein. Zugleich festigt es den Glauben in der
stets angefochtenen Gewissheit (certitudo)
der Hoffnung, dass Gott in seiner allerbar-
menden Liebe am Ende Wege und Mittel
finden wird, alle, wirklich alle fiir sich und
sein Reich zu gewinnen. Die Glaubenden
aber gemahnt es, in eins mit der Dank-

barkeit um das Geschenk der Eucharistie
sich selbst in Dienst nehmen zu lassen von
dieser weltumspannenden sakramentalen
Dynamik. So ist das Ignatius von Loyola
zugeschriebene Wort nur auf den ersten,
allzu oberflachlichen Blick paradox: ,Ver-
traue so auf Gott, als ob alles von dir abhin-
ge, und setze dich so ein, als ob alles von
Gott abhinge.”

Der Autor: Matthias Remenyi, Dr. theol.,
Dipl. Pid., war zundchst Bildungsreferent in
der schulnahen kirchlichen Jugendbildungs-
arbeit. Nach der Promotionsphase folgten
dann einige Jahre als wissenschaftlicher Mit-
arbeiter am Institut fiir Katholische Theolo-
gie der RWTH Aachen. Seit Mirz 2010 ist er
Juniorprofessor fiir Systematische Theologie
am Seminar fiir Katholische Theologie der
Freien Universitit Berlin. Er ist verheiratet
und hat zwei Téchter. Wichtige Publikatio-
nen: Um der Hoffnung willen. Untersuchun-
gen zur eschatologischen Theologie Jiirgen
Moltmanns, Regensburg 2005; Hoffnung fiir
den ganzen Kosmos. Uberlegungen zur kos-
mischen Eschatologie, in: Thomas Herkert,
Matthias Reményi (Hg.), Zu den letzten
Dingen. Neue Perspektiven der Eschatologie,
Darmstadt 2009, 174-222; Hermeneutik
der Hoffnung. Replik auf Franz Gruber, in:
Edmund Arens (Hg.), Zeit denken. Escha-
tologie im interdisziplindren Diskurs (QD
234), Freiburg 2010, 58-77; Die Autoritdt
des Dienens. Der Diakonat als Paradigma
des kirchlichen Amtes, in: Matthias Reme-
nyi (Hg.), Amt und Autoritdt. Kirche in der
spédten Moderne, Paderborn 2012, 159-181.



