
ThPQ 161 2013) 175158553 175

Martthias Remenyı

Viele, ıe für alle stehen
Zum „DTO multıs  “  ntscheıd aps Benedikts XVI

Das Schreiben des Papstes also (zumindest idealiter) Freiheitsverhält-
autorıtativ, aber NIC autorıtär NISsSeEe Sind: Ich akzeptiere frei (aus wel-

chen Grüunden auch iImmer, aber niemals
Autori1tät, formuliert CS Theodor grundlos) Cie Autorität e1INnes Amtes, eiInNnes
Mommsen In seInem epochalen Werk Expertenurteils Ooder einer charismati-
ber das römische Staatsrecht, beinhal- schen Person
tel Clas ‚verbindliche Beratungsrecht” In Dass das 1M Einzelnen bisweilen nicht
diesem Fall Clas des römischen Senats;, dem ohne aufßere und innere ONIlıkte verläuft,
CS innerhalb der res publica zukommt, zeigt In er Deutlichkeit e1in VO pri.
vonselten der Volksversammlung und des 2012 datiertes Schreiben aps Benedikts
Magıistrates Kat efragt und angehört XVI die Mitglieder der Deutschen DBI-

werden. Der Spruch einer olchen AÄu- schofskonferenz ZUFK Frage der Übersetzung
orıtat zieht SsSeine Verbindlichkeit nicht AaUS$S des Kelchwortes In der Eucharistie. Es ging
der Durchsetzungsgewalt dessen, der zeitgleich auch die übrigen deutschspra-

der Macht SILZ und VO systemisch chigen Bischöfe, eIrı also den
Unterlegenen 1U  b blinden Gehorsam e1InN- deutschen Sprachraum. enedL. XVI VCI-

ordert. Er ist aber dennoch welt mehr als fügt hier aft SseiINer päpstlichen Autori1tät,
1Ur eine lose Meinungsäußerung. Es han- Class In den 1U anstehenden Neuüberset-
delt sich aDel, Mommsen, einen ZUNSCH des deutschen Messbuchs und des
„Ratschlag, dessen Befolgung IHNan sich Gotteslobes Cie Wandlungsworte ber den
füglich nicht entziehen kan  n  &1 Seine BIN- eIC. Cie In der lateinischen Vorlage DrO
dekraft zieht einmal AaUS$S dem Umstand, multis lauten, nicht mehr WwI1Ie bisher 1M
dass Autoritätsverhältnisse nicht losgelöst Deutschen mıt „für alle”, sondern mıt „für
VO  b Begründungsstrukturen bestehen: viele“ wiederzugegeben Sind. Künftig wird
Auch Autoritätsargumente MUSSsSenN eprüft CS 1M deutschsprachigen (Gottesdienst hei-
und auf ihre rationale Tragfähigkeit hin ßen „Das ist der elc. des und CeW1-
befragt werden können, weil andernTalls SCH Bundes, meln Blut, Clas für euch und
mıt der Bindekraft des Argumentes auch für viele VEISOSSCH wird ZUFK Vergebung der
Cie Autorität selbst (zumindest Jangfristig) Sunden.“ 1ese Entscheidung ist verbind-
zeria Zum anderen aber ist e1in olcher ich und bindend, CS handelt sich mithin
Entscheid bindend, weil Autorität In einem einen autorıtatiıven Akt Dabei ist der

Brief In keiner e1se autorıtar Der Stil istFreiheitsgeschehen vorgängıg zuerkannt
und zugebilligt wird, Autoritätsverhältnis- werbend, einladend, diskursiv, manchmal

1M Unterschie Gewaltverhältnissen fast Nehentlich Schwierigkeiten werden

Theodor Mommsen, Römisches Staatsrecht 111, Tübingen 105372 ft., lıtiert 1n Theodor Eschen-
burg, UÜber Autorität (Suhrkamp Taschenbuch 178), Frankfurt 1976, 141

175ThPQ 161 (2013) 175 –183

Matthias Reményi

Viele, die für alle stehen
Zum „pro multis“-Entscheid Papst Benedikts XVI.

1 Das Schreiben des Papstes: 
autoritativ, aber nicht autoritär

Autorität, so formuliert es Theodor 

Mommsen in seinem epochalen Werk 

über das römische Staatsrecht, beinhal-

tet das „verbindliche Beratungsrecht“ – in 

diesem Fall das des römischen Senats, dem 

es innerhalb der res publica zukommt, 

vonseiten der Volksversammlung und des 

Magistrates um Rat gefragt und angehört 

zu werden. Der Spruch einer solchen Au-

torität zieht seine Verbindlichkeit nicht aus 

der Durchsetzungsgewalt dessen, der am 

Hebel der Macht sitzt und vom systemisch 

Unterlegenen nun blinden Gehorsam ein-

fordert. Er ist aber dennoch weit mehr als 

nur eine lose Meinungsäußerung. Es han-

delt sich dabei, so Mommsen, um einen 

„Ratschlag, dessen Befolgung man sich 

füglich nicht entziehen kann“1. Seine Bin-

dekraft zieht er einmal aus dem Umstand, 

dass Autoritätsverhältnisse nicht losgelöst 

von Begründungsstrukturen bestehen: 

Auch Autoritätsargumente müssen geprüft 

und auf ihre rationale Tragfähigkeit hin 

befragt werden können, weil andernfalls 

mit der Bindekraft des Argumentes auch 

die Autorität selbst (zumindest langfristig) 

zerfällt. Zum anderen aber ist ein solcher 

Entscheid bindend, weil Autorität in einem 

Freiheitsgeschehen vorgängig zuerkannt 

und zugebilligt wird, Autoritätsverhältnis-

se im Unterschied zu Gewaltverhältnissen 

1 Th eodor Mommsen, Römisches Staatsrecht III, Tübingen o. J., 1032 ff ., zitiert in: Th eodor Eschen-
burg, Über Autorität (Suhrkamp Taschenbuch 178), Frankfurt a. M. 1976, 14 f.

also (zumindest idealiter) Freiheitsverhält-

nisse sind: Ich akzeptiere frei (aus wel-

chen Gründen auch immer, aber niemals 

grundlos) die Autorität eines Amtes, eines 

Expertenurteils oder einer charismati-

schen Person.

Dass das im Einzelnen bisweilen nicht 

ohne äußere und innere Konflikte verläuft, 

zeigt in aller Deutlichkeit ein vom 14. April 

2012 datiertes Schreiben Papst Benedikts 

XVI. an die Mitglieder der Deutschen Bi-

schofskonferenz zur Frage der Übersetzung 

des Kelchwortes in der Eucharistie. Es ging 

zeitgleich auch an die übrigen deutschspra-

chigen Bischöfe, betrifft also den gesamten 

deutschen Sprachraum. Benedikt XVI. ver-

fügt hier kraft seiner päpstlichen Autorität, 

dass in den nun anstehenden Neuüberset-

zungen des deutschen Messbuchs und des 

Gotteslobes die Wandlungsworte über den 

Kelch, die in der lateinischen Vorlage pro 

multis lauten, nicht mehr wie bisher im 

Deutschen mit „für alle“, sondern mit „für 

viele“ wiederzugegeben sind. Künftig wird 

es im deutschsprachigen Gottesdienst hei-

ßen: „Das ist der Kelch des neuen und ewi-

gen Bundes, mein Blut, das für euch und 

für viele vergossen wird zur Vergebung der 

Sünden.“ Diese Entscheidung ist verbind-

lich und bindend, es handelt sich mithin 

um einen autoritativen Akt. Dabei ist der 

Brief in keiner Weise autoritär: Der Stil ist 

werbend, einladend, diskursiv, manchmal 

fast flehentlich. Schwierigkeiten werden 



176 Remenyi Viele, Clie für alle stehen

en benannt: Bedeutet e1in olcher chritt Vordergrund: Zum einen geht CS ene-
nicht einen ‚Bruch mıiıtten 1M Zentrum Clikt Cie Einheitlichkeit 1M liturgischen
des Heiligen ‘ ?* Ist hier nicht eine antı- prechen und eien, 1M intiımsten ern der
konziliare Reaktion Werk? Der aps Eucharistiefeier zumal. Es gilt für ihn, einer
weiß, dass solche und annlıche Fragen bel „Spaltung 1M innersten aum UNsSsSCICs Be-
den Gottesdienstbesuchern auftauchen tens zuvorzukommen enedL. en hier
werden. Deshalb mahnt nachdrücklich nicht 1Ur eine mögliche Uneinheitlich-
eine „gründliche Katechese“ Cie den keit innerhalb des deutschen Sprachraums,
Sprachwechsel vorbereiten und plausibili- sondern hat natürlich auch Cie weltweli-
Sieren SO Eın -TO1STeL des Briefes besteht 1e der unterschiedlichen andes-
AaUS$S inhaltlichen Leitlinien, WwI1Ie eine solche sprachlichen Übersetzungen 1M Blick.
Unterweisung auszurichten ware. Zum anderen ordert Benedikt, star-

Vor em aber wird der päpstliche ker als ıIn der bisherigen Übertragung auf
Entscheid ausIuUuhÄrlıic. begründet.“ wel den Nnterschle: zwischen Übersetzung
Argumente stehen el besonders 1M und Auslegung achten.“® Mafßgebliche

DDas Schreiben Benedikts wurde ın einer Pressemitteilung der Deutschen Bischofskonferenz
VOo (Nr. 068) veröffentlicht. S1e 1st leicht 1mmM Nierne aufzufinden zuletzt aufgeru-
fen 06.2012) http://www.dbk.de/presse/details/?presseid=2091&cHash=a73624€e1fe1936
3371ca03c812dbf239
Woörtlich heifßt „Las Vorausgehen der Katechese 1st Cdie Grundbedingung für cdas Inkraft-
L[refen der Neuübersetzung.” amı 1st einem eigenmächtigen Handeln einzelner Prlester, Cdie ın
vorauseilendem Gehorsam womöglich Jetz schon „für viele“ beten, der Boden CENIZOgEN. Der
Grundsatz des einheitlichen Betens gilt uch hier. Terminm—t GUO sind Iso Clie bischöfliche ate-
chese un: die Einführung des UEl Messbuchs. Danach, 1st hören, col1 dann aufßerdem
1n€e SEWISSE Übergangszeit gelten.
Im Folgenden beziehe ich mich neben einem MIr cehr hilfreichen Internetblog des Münchner
Neutestamentlers erd Häfner Lectio brevior. Aufzeichnungen eiInNnes Neutestamentlers, Eintrag
VOo Maı 2012 VOT allem auf die instruktiven Darlegungen zu Papstschreiben VO  3 Jan-
Heiner Tück, Fur viele un: für alle Marginalien ZuUuU!T „PIo multis”-Entscheidung des Papstes, 1N:
Internationale Kkatholische Zeitschrift C ommun10 41 2012), 345 —356 Dieser ext 1st insofern
bemerkenswert, als Uck hier 1mmM Sinne des Papstentscheids votlert Uun: damit se1INe rühere
Position zugunsten des „für alle  6C ausdrücklich (vgl eb 356) revidiert. e Jetz wieder lLosge-
Teliene Diskussion wurde 1mmM Wesentlichen bereits ın den Jahren 2006/2007 1mmM Zusammenhang
miıt dem Brief (17 Oktober 2006 VO  3 Francıs Kardinal AÄAriınze alle Bischofskonferenzen
aufgearbeitet. Vel. hierzu Magnus Strtet (He.) Gestorben für wen® fur Diskussion cdas „PIo
multis“ Freiburg Kr 2007; miıt Beltragen VO  3 Ihomas Söding, Michael Theobald, Albert (JeTr-
hards, Helmut Hoping, Magnus Striet Uun: ‚.ben an-Heıiner Uüuck.
Während sich 1mmM Polnischen, Schwedischen Uun: Russischen „für viele“ findet Uun: 1mmM NOrwe-
gischen SOWIE 1mmM Französischen „für Clie Vielen“ DOUF Ta multitude) gebetet wird, stehen 1mmM
Spanischen, Portugiesischen Uun: Italienischen Cdie entsprechenden Äquivalente des deutschen
„für alle  :<. KI1s 2010 galt cdas uch für Cdie Kkatholische Kirche Amerikas, dann wurde auf Gehe:i{fl8
des Vatikans das for al} in for FILAFEYV geändert. Vel. Cdie entsprechenden Angaben bei Jan-Heiner
Tück, Fur viele Uun: für alle S Anm. 4) 350, bei Helmut HMOoping, „ Ur Cdie Vielen Der ınn des
Kelchwortes ın der römischen Messe, 1N: Magnus Stirtet (He.) Gestorben für wen® S Anm 4)
65—-79, hier G5 SOWIE bei Thomas Söding, Fur uch für viele für alle Fur WEEIN feiert Cdie Kirche
Eucharistie®, 1n eb: 17-27, hier
Jan-Heiner Tück, Fur viele un: für alle S Anm 4) 349 nenn! cdas treffend das „philologische
Argument”.

176

offen benannt: Bedeutet ein solcher Schritt 

nicht einen „Bruch mitten im Zentrum 

des Heiligen“?2 Ist hier nicht eine anti-

konziliare Reaktion am Werk? Der Papst 

weiß, dass solche und ähnliche Fragen bei 

den Gottesdienstbesuchern auftauchen 

werden. Deshalb mahnt er nachdrücklich 

eine „gründliche Katechese“ an, die den 

Sprachwechsel vorbereiten und plausibili-

sieren soll.3 Ein Großteil des Briefes besteht 

aus inhaltlichen Leitlinien, wie eine solche 

Unterweisung auszurichten wäre.

Vor allem aber wird der päpstliche 

Entscheid ausführlich begründet.4 Zwei 

Argumente stehen dabei besonders im 

2 Das Schreiben Benedikts wurde in einer Pressemitteilung der Deutschen Bischofskonferenz 
vom 24.04.2012 (Nr. 068) veröff entlicht. Sie ist leicht im Internet aufzufi nden (zuletzt aufgeru-
fen am 21.06.2012): http://www.dbk.de/presse/details/?presseid=2091&cHash=a73624e1fe1936
3371ca03c812dbf396.

3 Wörtlich heißt es: „Das Vorausgehen der Katechese ist die Grundbedingung für das Inkraft -
treten der Neuübersetzung.“ Damit ist einem eigenmächtigen Handeln einzelner Priester, die in 
vorauseilendem Gehorsam womöglich jetzt schon „für viele“ beten, der Boden entzogen. Der 
Grundsatz des einheitlichen Betens gilt auch hier. Termini a quo sind also die bischöfl iche Kate-
chese und die Einführung des neuen Messbuchs. Danach, so ist zu hören, soll dann außerdem 
eine gewisse Übergangszeit gelten.

4 Im Folgenden beziehe ich mich – neben einem mir sehr hilfreichen Internetblog des Münchner 
Neutestamentlers Gerd Häfner (Lectio brevior. Aufzeichnungen eines Neutestamentlers, Eintrag 
vom 1. Mai 2012) – vor allem auf die instruktiven Darlegungen zum Papstschreiben von Jan-
Heiner Tück, Für viele und für alle. Marginalien zur „pro multis“-Entscheidung des Papstes, in: 
Internationale katholische Zeitschrift  Communio 41 (2012), 348 –356. Dieser Text ist insofern 
bemerkenswert, als Tück hier im Sinne des Papstentscheids votiert und damit seine frühere 
Position zugunsten des „für alle“ ausdrücklich (vgl. ebd., 356) revidiert. Die jetzt wieder losge-
tretene Diskussion wurde im Wesentlichen bereits in den Jahren 2006/2007 im Zusammenhang 
mit dem Brief (17. Oktober 2006) von Francis Kardinal Arinze an alle Bischofskonferenzen 
aufgearbeitet. Vgl. hierzu Magnus Striet (Hg.), Gestorben für wen? Zur Diskussion um das „pro 
multis“. Freiburg i. Br 2007; mit Beiträgen von Th omas Söding, Michael Th eobald, Albert Ger-
hards, Helmut Hoping, Magnus Striet und eben Jan-Heiner Tück.

5 Während sich im Polnischen, Schwedischen und Russischen „für viele“ fi ndet und im Norwe-
gischen sowie im Französischen „für die Vielen“ (pour la multitude) gebetet wird, stehen im 
Spanischen, Portugiesischen und Italienischen die entsprechenden Äquivalente des deutschen 
„für alle“. Bis 2010 galt das auch für die katholische Kirche Amerikas, dann wurde auf Geheiß 
des Vatikans das for all in for many geändert. Vgl. die entsprechenden Angaben bei Jan-Heiner 
Tück, Für viele und für alle (s. Anm. 4), 350, bei Helmut Hoping, „Für die Vielen“. Der Sinn des 
Kelchwortes in der römischen Messe, in: Magnus Striet (Hg.), Gestorben für wen? (s. Anm. 4), 
65–79, hier 68 sowie bei Th omas Söding, Für euch – für viele – für alle. Für wen feiert die Kirche 
Eucharistie?, in: ebd., 17–27, hier 17.

6 Jan-Heiner Tück, Für viele und für alle (s. Anm. 4), 349 nennt das treff end das „philologische 
Argument“.

Vordergrund: Zum einen geht es Bene-

dikt um die Einheitlichkeit im liturgischen 

Sprechen und Beten, im intimsten Kern der 

Eucharistiefeier zumal. Es gilt für ihn, einer 

„Spaltung im innersten Raum unseres Be-

tens zuvorzukommen“. Benedikt denkt hier 

nicht nur an eine mögliche Uneinheitlich-

keit innerhalb des deutschen Sprachraums, 

sondern hat natürlich auch die weltwei-

te Vielfalt der unterschiedlichen landes-

sprachlichen Übersetzungen im Blick.5 

Zum anderen fordert Benedikt, stär-

ker als in der bisherigen Übertragung auf 

den Unterschied zwischen Übersetzung 

und Auslegung zu achten.6 Maßgebliche 

Reményi / Viele, die für alle stehen



RemenyIi Viele, Cdie für alle stehen 177

Norm der anstehenden landessprach- Nun ist C4 natürlich eine Binsenwels-
lichen Neuübersetzungen ist die 1M Jahr heit, Class jeder Übersetzungsvorgang
2002 erschienene Editio typica tertia des gleich ein hermeneutischer Akt 1st, der e1in
Missale Romanum Dort steht WwI1Ie In den interpretatorisches Moment zwingend mıt
vorherigen Fassungen des Missale Pauls eiINSCHLLE iıne gewissermafßen asepti-
VI und natürlich WwI1Ie auch In den vorkon- sche, hermeneutikfreie ITransposition VO  u

zillaren lateinischen Messbüchern beim Sprachgehalten der einen In Cie andere
Kelchwort nicht DFro omnibus, sondern Sprachwelt gibt CS nicht och SCHAUSO
DFro multis lesen. Es zıti1ert die ateini- intultıv plausibel ist der Umstand, Class In
sche Bibelübersetzung (Vulgata), die cla- der Zielsprache gegebenenfalls vorhande-
mıt den griechischen rtext bei M{t 26,28 1E direkte Sprachäquivalente (d.h C6  ‚viele
(peri Dollön) DZw. 14,24 (hyper pollön) für multis für polloi) gegenüber anderslau-
transkribiert. Und Clas Sel; ened1i tenden Alternativen den OrZug erhalten
AVI., 1M Deutschen dem Wortlaut enT- sollten, sofern Clas nicht erhebliche SINN-
sprechend mıt „für viele“ übersetzen. verzerrende KOonsequenzen ıIn der Ziel-
Auch die deutsche Einheitsübersetzung prache ach sich ziehen wurde. Eben hier
der eiligen chrift verfahre DIe Wle- ijeg der ern der philologischen und der
dergabe mıt „für 11 C6 ingegen „War keine exegetischen Debatte diesen Entscheid:

befürchten, Class Clas deutsche „fürreine Übersetzung, sondern eine nterpre-
tatıon, die sehr ohl begründet War und viele“ obgleic wörtlich Tellen: den
bleibt, aber doch schon Auslegung und biblischen Sınn der Einsetzungsworte In

einer e1Ise verdunkelt, Class Cie I1-mehr als Übersetzung ist.  ß Dem äpstli-
chen otum für eine möglichst textnahe, tisch eigentlich fernerliegende jederga-
möglichst wortgetreue Übersetzung ijeg be mıt „für 11 C6 vorzuziehen ist® Oder ist
die 1M Jahr 2001 VO  b der (ottesdienst- gerade Cie 1M deutschsprachigen Kontext
Kongregation erlassene Instruktion f1- aufgrun einer inzwischen 40-jJährigen al-
furgiam authenticam zugrunde, die ternatıven Sprach- und HÖrpraxI1s VO-

enedl. XVI In seiInem Schreiben zierende Fremdheit und Anstöfßigkeit der
die ISsSchole „wieder Clas Prinziıp der wor(tgetreuen Übersetzung unbedingt

wörtlichen Entsprechung In den Vorder- achten, weil S1€ gewachsene, weltbildhafte
Vor-Urteile (Gadamer) aufbricht undgrun gerückt” und damıt eine Phase der

freieren, mehr strukturellen Übertragung einer Auseinandersetzung mıt dem (litur-
bei der Übersetzung liturgischer Texte aD- ischen WIE dem biblischen ext und S@1-
gelöst hat.’ Ner Bedeutung nötigt?“

[Dass der Wechsel VOo  3 einer strukturell-inhaltlichen einer textnah-wörtlichen UÜberset-
zungsleitlinie nicht unbedingt 1n€e Vereinfachung der Übersetzungsaufgabe bedeutet, zeigt
cdas Beispiel der auf den Prinzıplen VOo  3 Liturgiam authenticam erarbeiteten deutschsprachigen
Neuübersetzung des Begräbnisrituale, cdas 1mmM September 2009 erschien Uun: Cdie Ausgabe VOo  3

1973 erseilzen sollte. ESs wurde nach MassS1ıver Kritik der Qualität der liturgischen lexte
un: Sprachstil der Übersetzungen umgehend wieder zurückgezogen. KI1s auf WeIlteres bleibt
Cdie alte Fassung ın raft.
[Dass der aps cdas Eetiz7iere nachdrücklich hervorgehoben hat, dürfte für Tücks Selbstrevi-
SION VO  3 nicht unerheblicher Bedeutung SCWESCH sSe1In. Vel. Jan-Heiner Tück, Fur viele Uun: für
alle Anm 4) 349

177

Norm der anstehenden landessprach-

lichen Neuübersetzungen ist die im Jahr 

2002 erschienene Editio typica tertia des 

Missale Romanum. Dort steht – wie in den 

vorherigen Fassungen des Missale Pauls 

VI. und natürlich wie auch in den vorkon-

ziliaren lateinischen Messbüchern – beim 

Kelchwort nicht pro omnibus, sondern 

pro multis zu lesen. Es zitiert die lateini-

sche Bibelübersetzung (Vulgata), die da-

mit den griechischen Urtext bei Mt 26,28 

(peri pollôn) bzw. Mk 14,24 (hyper pollôn) 

transkribiert. Und das sei, so Benedikt 

XVI., im Deutschen dem Wortlaut ent-

sprechend mit „für viele“ zu übersetzen. 

Auch die deutsche Einheitsübersetzung 

der Heiligen Schrift verfahre so. Die Wie-

dergabe mit „für alle“ hingegen „war keine 

reine Übersetzung, sondern eine Interpre-

tation, die sehr wohl begründet war und 

bleibt, aber doch schon Auslegung und 

mehr als Übersetzung ist.“ Dem päpstli-

chen Votum für eine möglichst textnahe, 

möglichst wortgetreue Übersetzung liegt 

die im Jahr 2001 von der Gottesdienst-

Kongregation erlassene Instruktion Li-

turgiam authenticam zugrunde, die – 

so Benedikt XVI. in seinem Schreiben 

an die Bischöfe – „wieder das Prinzip der 

wörtlichen Entsprechung in den Vorder-

grund gerückt“ und damit eine Phase der 

freieren, mehr strukturellen Übertragung 

bei der Übersetzung liturgischer Texte ab-

gelöst hat.7 

7 Dass der Wechsel von einer strukturell-inhaltlichen zu einer textnah-wörtlichen Überset-
zungsleitlinie nicht unbedingt eine Vereinfachung der Übersetzungsaufgabe bedeutet, zeigt 
das Beispiel der auf den Prinzipien von Liturgiam authenticam erarbeiteten deutschsprachigen 
Neuübersetzung des Begräbnisrituale, das im September 2009 erschien und die Ausgabe von 
1972/1973 ersetzen sollte. Es wurde nach massiver Kritik an der Qualität der liturgischen Texte 
und am Sprachstil der Übersetzungen umgehend wieder zurückgezogen. Bis auf Weiteres bleibt 
die alte Fassung in Kraft .

8 Dass der Papst das Letztere so nachdrücklich hervorgehoben hat, dürft e für Tücks Selbstrevi-
sion von nicht unerheblicher Bedeutung gewesen sein. Vgl. Jan-Heiner Tück, Für viele und für 
alle (Anm. 4), 349 f.

Nun ist es natürlich eine Binsenweis-

heit, dass jeder Übersetzungsvorgang zu-

gleich ein hermeneutischer Akt ist, der ein 

interpretatorisches Moment zwingend mit 

einschließt. Eine gewissermaßen asepti-

sche, hermeneutikfreie Transposition von 

Sprachgehalten der einen in die andere 

Sprachwelt gibt es nicht. Doch genauso 

intuitiv plausibel ist der Umstand, dass in 

der Zielsprache gegebenenfalls vorhande-

ne direkte Sprachäquivalente (d. h. „viele“ 

für multis für polloi) gegenüber anderslau-

tenden Alternativen den Vorzug erhalten 

sollten, sofern das nicht erhebliche sinn-

verzerrende Konsequenzen in der Ziel-

sprache nach sich ziehen würde. Eben hier 

liegt der Kern der philologischen und der 

exegetischen Debatte um diesen Entscheid: 

Steht zu befürchten, dass das deutsche „für 

viele“ – obgleich wörtlich treffend – den 

biblischen Sinn der Einsetzungsworte in 

einer Weise verdunkelt, dass die seman-

tisch eigentlich fernerliegende Wiederga-

be mit „für alle“ vorzuziehen ist? Oder ist 

gerade die im deutschsprachigen Kontext 

aufgrund einer inzwischen 40-jährigen al-

ternativen Sprach- und Hörpraxis provo-

zierende Fremdheit und Anstößigkeit der 

wortgetreuen Übersetzung unbedingt zu 

achten, weil sie gewachsene, weltbildhafte 

Vor-Urteile (Gadamer) aufbricht und zu 

einer Auseinandersetzung mit dem (litur-

gischen wie dem biblischen) Text und sei-

ner Bedeutung nötigt?8 

Reményi / Viele, die für alle stehen



178 Remenyi Viele, Clie für alle stehen

Das exegetiısche roblem besitzt Cie Hypothese, dass das „für eucC
für viele” ursprünglich ZU. Brotwort SC

elche Übersetzung ist Cie geeignetere® hörte, In dem ESUS sich selbst („das ist
enedL. XAVI verwelst auf Cie Verpflich- meın Leib”) mıt dem gebrochenen und ZUFK

Lung der Kirche, ıIn einem doppelten Sinn (jabe gewordenen rot identifiziert (vgl.
die TIreue halten Cie TIreue nämlich Kor 11,24).°
ZU. Wortlaut der chrift und Cie Treue Überaus wahrscheinlich ist zudem,
ZU. Wort des errn YsStieres ist In der dass diese Symbolhandlung mıt Jesu
Tat ein starkes Argument, gerade auch In Selbstidentifikation mıt der Figur des
ökumenischer Hinsicht: IHNan vergleiche Gottes  echt AaUs dem Buch Jesaja

sammenhängt, weil sich iıhm Cie MÖg-hier nicht 1Ur Cie Einheitsübersetzung,
sondern auch Cie evangelischen lturgle- 1C.  el bot, seInNnem drohenden terben
formulare, Cie Luther-Bibe. und Cie Neue angesichts der weithinnigen Ablehnung
Zürcher Eın „für 11 C6 findet sich der Reich-Gottes-Botschaft einen e1ls-
entsprechender Stelle Nn1e Da verschlägt CS mittlerischen Sinn beizulegen: Sein Tod
auch nichts, dass CS sich beim Kelchwort ware dann kein sinnloses Scheitern, SO1I1-

ein Mischzitat handelt, Clas Cie beiden dern Cie Vollendung seiner Pro-ExIistenz
unterschiedlichen Traditionsstränge der bis 1Ins Außerste hinein, bis ZUTFK Aufgabe
chrift (Mk/Mt einerselts, Kor des eigenen Lebens für Cie Selinen. Der
11,25 andererseits) kombiniert. Letzteres Einsetzungsbericht ist also auf der Folie
TEUNLC. weil sich eine LDSISSIMA VO  b Jes lesen: „Meın Knecht,
VOX Jesu hinter den Einsetzungsworten der gerechte, macht Cie vielen e  . ha-
nicht rekonstruileren lässt Was der rabbim) gerecht; CI ädt ihre Schuld auf
aramäisch sprechende ESUS bei Jjenem sich.“ Nun welst enedLl. XVI In seInNnem
ahl mıt den Zwölfen gesagtl hat, wird Schreiben darauf hin, Class e1in Jangjähriger
sich nicht mehr mıt Sicherheit erschlieisen exegetischer KONsenNns,;, Cdieses „für viele / für
lassen. Konsensfähig ist HUL, Cie Vielen“ 1M vlierten Gottesknechtslie:
dass 1M Hintergrund des 1DUI1ISC. über- me1ıne Schlec.  1ın alle Völker, Cie
lieferten Abendmahlsberichts eine beson- Völkerwelt, inzwischen zerbrochen 1sT.
dere, einziIgartıge und entsprechend auch Das War Cie ese des Göttinger eutesta-

mentlers Joachim eremlas AaUs den 1950er-sprachlich e1gens gestaltete Symbolhand-
lung Jesu steht, Clas biblische Zeugnis also Jahren, auf deren asıls dann Cie deutsche
einen historischen Haftpunkt In Jjenem Übersetzung des römischen Missale mıt

„für 11 C6 erfolgte.‘” Inzwischen bestehtAbschiedsmah Jesu mıt den Jungern hat.
Gerade aber bezüglich des Becherwortes weitgehend Einigkeit In der Forschung

Ende des ist exegetisch keine E1- darin, diesen Vers auf Sgahz Israel be-
ziehen. Das „für viele / für die Vielen“ Innıgung In 1C. ıne geWISSE Plausibilität

Vgl Michael eobald, Leib Uun: Blut C'hristi. rwagungen Herkuntft, Funktion Uun: Bedeu-
(ung des Ssogenannten „Einsetzungsberichts”, 1n Martın Ehner (He.) Herrenmahl un: Grup-
penidentität 221) Freiburg BKr 2007, 121-165, hier 123-129
Vgl Cdie entsprechenden Belegstellen erem13s bei Michael eobald, „Pro multis“ Ist Je-
4115 nicht „für alle  6C gestorben? Anmerkungen eInNnem römischen Entscheid, 1n Magnus Stirtet
(Ho.) Gestorben für wen® S Anm 4) 29-54, hier 31 mıt den Endnoten un: auf

178

2 Das exegetische Problem

Welche Übersetzung ist die geeignetere? 

Benedikt XVI. verweist auf die Verpflich-

tung der Kirche, in einem doppelten Sinn 

die Treue zu halten: die Treue nämlich 

zum Wortlaut der Schrift und die Treue 

zum Wort des Herrn. Ersteres ist in der 

Tat ein starkes Argument, gerade auch in 

ökumenischer Hinsicht; man vergleiche 

hier nicht nur die Einheitsübersetzung, 

sondern auch die evangelischen Liturgie-

formulare, die Luther-Bibel und die Neue 

Zürcher Bibel: Ein „für alle“ findet sich an 

entsprechender Stelle nie. Da verschlägt es 

auch nichts, dass es sich beim Kelchwort 

um ein Mischzitat handelt, das die beiden 

unterschiedlichen Traditionsstränge der 

Schrift (Mk/Mt einerseits, Lk 22,20/1 Kor 

11,25 andererseits) kombiniert. Letzteres 

freilich erstaunt, weil sich eine ipsissima 

vox Jesu hinter den Einsetzungsworten 

nicht rekonstruieren lässt. Was genau der 

aramäisch sprechende Jesus bei jenem 

Mahl mit den Zwölfen gesagt hat, wird 

sich nicht mehr mit Sicherheit erschließen 

lassen. Konsensfähig ist momentan nur, 

dass im Hintergrund des biblisch über-

lieferten Abendmahlsberichts eine beson-

dere, einzigartige (und entsprechend auch 

sprachlich eigens gestaltete) Symbolhand-

lung Jesu steht, das biblische Zeugnis also 

einen historischen Haftpunkt in jenem 

Abschiedsmahl Jesu mit den Jüngern hat. 

Gerade aber bezüglich des Becherwortes 

am Ende des Mahls ist exegetisch keine Ei-

nigung in Sicht. Eine gewisse Plausibilität 

9 Vgl. Michael Th eobald, Leib und Blut Christi. Erwägungen zu Herkunft , Funktion und Bedeu-
tung des sogenannten „Einsetzungsberichts“, in: Martin Ebner (Hg.), Herrenmahl und Grup-
penidentität (QD 221). Freiburg i. Br. u. a. 2007, 121–165, hier 123 –129.

10 Vgl. die entsprechenden Belegstellen zu Jeremias bei Michael Th eobald, „Pro multis“ – Ist Je-
sus nicht „für alle“ gestorben? Anmerkungen zu einem römischen Entscheid, in: Magnus Striet 
(Hg.), Gestorben für wen? (s. Anm. 4), 29–54, hier 31 f. mit den Endnoten 8 und 9 auf S. 49.

besitzt die Hypothese, dass das „für euch / 

für viele“ ursprünglich zum Brotwort ge-

hörte, in dem Jesus sich selbst („das ist 

mein Leib“) mit dem gebrochenen und zur 

Gabe gewordenen Brot identifiziert (vgl. 

1 Kor 11,24).9 

Überaus wahrscheinlich ist zudem, 

dass diese Symbolhandlung mit Jesu 

Selbstidentifikation mit der Figur des 

Gottesknecht aus dem Buch Jesaja zu-

sammenhängt, weil sich ihm so die Mög-

lichkeit bot, seinem drohenden Sterben 

angesichts der weithinnigen Ablehnung 

der Reich-Gottes-Botschaft einen heils-

mittlerischen Sinn beizulegen: Sein Tod 

wäre dann kein sinnloses Scheitern, son-

dern die Vollendung seiner Pro-Existenz 

bis ins Äußerste hinein, bis zur Aufgabe 

des eigenen Lebens für die Seinen. Der 

Einsetzungsbericht ist also auf der Folie 

von Jes 53,11 f zu lesen: „Mein Knecht, 

der gerechte, macht die vielen (hebr.: ha-

rabbim) gerecht; er lädt ihre Schuld auf 

sich.“ Nun weist Benedikt XVI. in seinem 

Schreiben darauf hin, dass ein langjähriger 

exegetischer Konsens, dieses „für viele / für 

die Vielen“ im vierten Gottesknechtslied 

meine schlechthin alle Völker, die gesam-

te Völkerwelt, inzwischen zerbrochen ist. 

Das war die These des Göttinger Neutesta-

mentlers Joachim Jeremias aus den 1950er-

Jahren, auf deren Basis dann die deutsche 

Übersetzung des römischen Missale mit 

„für alle“ erfolgte.10 Inzwischen besteht 

weitgehend Einigkeit in der Forschung 

darin, diesen Vers auf ganz Israel zu be-

ziehen. Das „für viele / für die Vielen“ in 

Reményi / Viele, die für alle stehen



RemenyIi Viele, Cdie für alle stehen 179

Jes me1iın Cie Gesamtheit Israels, ist meın leisch für Clas Leben der Welt“.
Cie dem Gottesknecht In un: und Schuld Paradigmatisch ist auch, dass Clas OSE-
gegenübersteht und der doch rettend für geldwort In 10,45 der Menschensohn
S1e eintritt. * DIe Pointe des „für viele“ 1M ist gekommen, Se1IN Leben geben als LO-
Hebräischen ijeg olglic. nicht WwI1Ie 1M segeld für viele (Dollön bereits eine (Je-
Deutschen In der Gegenüberstellung VO  b neration spater Sahnz selbstverständlic. 1M
C6  ‚viele „alle  C6 (viele nicht alle), sondern Sinne des „für 11 C6 (Danton gedeutet wird
In der Gegenüberstellung des ınen der (vgl. ım 2) Michael eODald, dem
unabsehbar großen Zahl Dass dieser (Je- ich hier CNS olge, resumlert „DIe Neu-
samtheitsbezeichnung zumindest nN- ausrichtung des Ganzheits-Terminus ‚für
ZiI1e ein entgrenzender Zug eignet, ergibt viele‘ ber Cie Gesamtheit Israels hinaus
sich TeELILCH, WEnnn IHNan die ‚vielen Vö Jetz auf ‚alle Völker”, also seiIne unıversa-
In diesem vlierten Lied des Gottesknechtes le Füllung, War e1in theologischer Vorgang,
Jes 52,14{f.) dazunimmt und CS aufßerdem der sich auf Tun des Osterkerygmas

liest mıt dem zweıten (jottes- notwendigerweise einstellte“.  e 12 Nur
knechtslie Jes 49,6), In dem ausdrücklich Rande Se1 aufßerdem erwähnt, dass 1M
Cie Ausweltung der Sendung VO  b Israel auf auch Clas griechische polloi viele) 1M SIn-
Cie Völkerwelt vermerkt ist. Wılıe welt auch 1E VO  u „alle  C6 gebraucht werden kann. DIe
immer IHNan 1U  b den TEeIS dieser Ganzheit paulinische dam-Christus-Parallele 1ST
In Jes ziehen mMag ach WwI1Ie VOTL alur e1in eispiel. In Köm , 18
Gültigkeit beanspruchen cdarft Cie Feststel- Paulus den All-Quantor Dantes a. e1In,
lung, dass dem hebräischen „für viele” e1in Cie Verwerfung er In Adam mıt der
eher inkludierender Sınn zukommt, wäh- Kettung er In Christus parallelisieren:
rend WITFr 1M Deutschen tendenzlie Gefahr Wle CS Urc. Cie Übertretung e1INnes e1InN-
laufen, C4 exkludierend lesen. zigen Adam) für alle (eis pantas) Men-

ESUS selbst, arau deutet nicht zuletzt schen ZUFK Verurteilung kam, wird CS

Cie Bildung des Zwölfer-Kreises hin, VCI- auch Urc. Cie gerechte Tat eiInNnes einNzIgenN
stand SsSeine Sendung ohl als Aufruf ZUFK (Christus) für alle (eis pantas) Menschen
ammlung Sgahz Israels. ach (Istern aller- ZUFK Gerechtsprechung kommen, Cie Leben
ings wird dieser ezug VO  u den sich ZUFK gibt Röm 5,18) Im direkten Anschluss
Heidenmission öffnenden Christen schon Köm 5,19 1U  b verwendet CI stattdessen
bald universal gedeutet: Der Auferstande- hoi polloi Cie Vielen). Der streng SYIN-
1E SIUZ ZUFK Rechten Gottes, ist der Herr metrische Versaufbau und Cie gleichfalls
ber alle Völker. Entsprechend kommt SE1- symmetrische theologische Aussage lassen
N Tod auch eine heilsuniversale Bedeu- aber keinen anderen chluss als Class
Lung In diesem Kontext sind Cie VO  b Paulus auch „die Vielen“ AaUS$S 1M SIn-

1E VO  u ‚alle  n  C6 In verstanden w1IsSssenenedLl. herangezogenen Schriftstellen
Paradigmatisch für diese nach- will, dass CI also polloi ebenfalls als e1in All-

Öösterliche Universalisierungstendenz steht (QQuantor nutzt.
Joh 6,51c „Das Brot, Clas ich geben werde,

11 Vgl eb:
Ebd.,
Vgl eb: 35

179

Jes 53,11 f. meint die Gesamtheit Israels, 

die dem Gottesknecht in Sünde und Schuld 

gegenübersteht und der doch rettend für 

sie eintritt.11 Die Pointe des „für viele“ im 

Hebräischen liegt folglich nicht wie im 

Deutschen in der Gegenüberstellung von 

„viele“ zu „alle“ (viele = nicht alle), sondern 

in der Gegenüberstellung des Einen zu der 

unabsehbar großen Zahl. Dass dieser Ge-

samtheitsbezeichnung zumindest poten-

ziell ein entgrenzender Zug eignet, ergibt 

sich freilich, wenn man die „vielen Völker“ 

in diesem vierten Lied des Gottesknechtes 

(Jes 52,14 f.) dazunimmt und es außerdem 

zusammen liest mit dem zweiten Gottes-

knechtslied (Jes 49,6), in dem ausdrücklich 

die Ausweitung der Sendung von Israel auf 

die Völkerwelt vermerkt ist. Wie weit auch 

immer man nun den Kreis dieser Ganzheit 

in Jes 53,11 f. ziehen mag: Nach wie vor 

Gültigkeit beanspruchen darf die Feststel-

lung, dass dem hebräischen „für viele“ ein 

eher inkludierender Sinn zukommt, wäh-

rend wir im Deutschen tendenziell Gefahr 

laufen, es exkludierend zu lesen.

Jesus selbst, darauf deutet nicht zuletzt 

die Bildung des Zwölfer-Kreises hin, ver-

stand seine Sendung wohl als Aufruf zur 

Sammlung ganz Israels. Nach Ostern aller-

dings wird dieser Bezug von den sich zur 

Heidenmission öffnenden Christen schon 

bald universal gedeutet: Der Auferstande-

ne sitzt zur Rechten Gottes, er ist der Herr 

über alle Völker. Entsprechend kommt sei-

nem Tod auch eine heilsuniversale Bedeu-

tung zu. In diesem Kontext sind die von 

Benedikt herangezogenen Schriftstellen zu 

verorten. Paradigmatisch für diese nach-

österliche Universalisierungstendenz steht 

Joh 6,51c: „Das Brot, das ich geben werde, 

11 Vgl. ebd., 40 f.
12 Ebd., 42.
13 Vgl. ebd., 38 f.

ist mein Fleisch für das Leben der Welt“. 

Paradigmatisch ist auch, dass das Löse-

geldwort in Mk 10,45 – der Menschensohn 

ist gekommen, sein Leben zu geben als Lö-

segeld für viele (pollôn) – bereits eine Ge-

neration später ganz selbstverständlich im 

Sinne des „für alle“ (panton) gedeutet wird 

(vgl. 1 Tim 2,5 f.). Michael Theobald, dem 

ich hier eng folge, resümiert: „Die Neu-

ausrichtung des Ganzheits-Terminus ‚für 

viele‘ über die Gesamtheit Israels hinaus 

jetzt auf ‚alle Völker‘, also seine universa-

le Füllung, war ein theologischer Vorgang, 

der sich auf Grund des Oster kerygmas 

notwendigerweise einstellte“.12 Nur am 

Rande sei außerdem erwähnt, dass im NT 

auch das griechische polloi (= viele) im Sin-

ne von „alle“ gebraucht werden kann. Die 

paulinische Adam-Christus-Parallele ist 

dafür ein gutes Beispiel. In Röm 5,18 setzt 

Paulus den All-Quantor pantes (= alle) ein, 

um die Verwerfung aller in Adam mit der 

Rettung aller in Christus zu parallelisieren: 

Wie es durch die Übertretung eines ein-

zigen (Adam) für alle (eis pantas) Men-

schen zur Verurteilung kam, so wird es 

auch durch die gerechte Tat eines einzigen 

(Christus) für alle (eis pantas) Menschen 

zur Gerechtsprechung kommen, die Leben 

gibt (Röm 5,18). Im direkten Anschluss 

Röm 5,19 nun verwendet er stattdessen 

hoi polloi (= die Vielen). Der streng sym-

metrische Versaufbau und die gleichfalls 

symmetrische theologische Aussage lassen 

aber keinen anderen Schluss zu, als dass 

Paulus auch „die Vielen“ aus V. 19 im Sin-

ne von „allen“ in V. 18 verstanden wissen 

will, dass er also polloi ebenfalls als ein All-

Quantor nutzt.13 

Reményi / Viele, die für alle stehen



15() Remenyi Viele, Clie für alle stehen

Das theologısche roblem und der Notwendigkeit einer subjektiven
Annahme dieses Heilsangebotes auf Se1-

Zum exegetischen Problembefund kommt ten jedes einzelnen Menschen anderer-
eine theologisch-systematische Streitfrage SEITS Deutlicher wird hier ein Brief VO  b

Francıs Kardinal Ärinze Cie ischof{fs-hinzu: Fur Weln ist ESUS gestorben® Wle
welt reicht Cie Heilsbedeutsamkeit SE1- konferenzen VO Oktober 2006 1esSes
NCes Todes? elche soteriologische Dign1- Schreiben des damaligen Präfekten der
tat eignet dem terben dieses Einen?® Das Gottesdienstkongregation alle Bischö-
Schreiben Benedikts thematisiert diese fe weltweit ist Cie direkte Vorlage für den

Brief Benedikts XVI VOoO  b Es verwelstFragen, indem CS unmissverständlich klar-
macht, dass „JESUS Christus als mensch- bereits 2006 ausdrücklicher EZUS-
gewordener Sohn (,ottes der Mensch für nahme auf Liturgiam authenticam auf
alle Menschen, der CU«Cc Adam ist  d Der Cie Differenz zwischen Übersetzung und
Satz greift Cie eben erwähnte paulinische Interpretation und verfügt entsprechend
dam-Christus-Parallele In Köm _ eine Neuübersetzung des Kelchwortes mıt
auf: So WwI1Ie In Adam alle dem Tod verfallen „für viele” oder damals och O  en, Jetz
sind, kommen Uurc Cie (sanzhingabe Urc. aps enedL. ausdrücklich aD-
des Adam en Cie Rechtiferti- gelehnt „für Cie Vielen“. Es nthält auch
SUuNg und Clas CUuU«Cc Leben Es ist deshalb bereits Cie e) den Gläubigen eine Ka-
festes Dogma der Kirche, Class ESUS YT1S- techese anzubieten, S1E auf Cie CUuU«Cc

{us für alle gestorben ist.'* enedLl. XVI Formel vorzubereiten. Von besonderem
affirmiert Clas mıt em Nachdruck. DIe Interesse ist 1U  b e1in Argument, das der
einschlägigen Schriftbelege werden nicht aps 2012 In dieser Deutlichkeit ohl
1Ur aufgezählt, sondern allesamt zı lert bewusst und Clas In direktem Zu-
Röm Ö, 32; Kor 5,14; T1ım 2)) aber sammenhang mıt der zugrunde liegenden
auch Joh amı wird einer heilsex- theologischen Sachfrage steht ardına.
klusiven, partikularistischen esar des DFO Ärinze schreibt: „Der USAadruc. ‚für VIE-
multis, WwI1Ie S1€ VOTL em VO  b traclitionalisti- le‘, der en bleibt, jeden Menschen In
schen Kreisen gegenwärtig vertreten wird, Clas eil einzuschließen, bringt deutlicher
eine are Absage erteilt. Cie Tatsache ZU. usdrucK, dass Clas eil

Das dahinterliegende theologische nicht automatisch geschenkt wird, quası
Sachproblem wird VO  u enedL. 1Ur ohne Einbeziehung des eigenen Willens
Rande gestreift. Es besteht In der eologi- oder Anteilnahme eil Der äubige
schen Unterscheidung zwischen der objek- ist vielmehr eingeladen, 1M Glauben Clas
tiven Gegebenheit der Heilsbedeutsamkeit eschen anzunehmen, welches iıhm VO  b

des es Jesu für alle Menschen einerseılts (jott angeboten WwIrcl. 16 Das also ist der

Jan-Heiner Tück, Fur viele un: für alle (S. Anm 4) 357 zählt Cdie einschlägigen Belegstellen auf:
33572 Synode VOo  3 Arles 1mmM Jahr 475 Lucidus:; G24 Synode VO  3 Quilercy 1mmM Jahr

b Gottschalk; 2005 päpstliche Konstitution AUS dem Jahr 16553 Cornelius
Jansen; 23()4 Dekret des Hl Ofhziums AUS dem Jahr 1690 Cdie Jansenisten;

Brief des Hi{ Ofhhziums den Bischof VOo  3 BKoston VOo August 1949 1n€e
heilsexklusive un: rigoristische Auslegung des Satzes PXITG eccliesiam nulla salus.
Abgedruckt 1n Magnus Stirtet (Ho.) Gestorben für wen“ S Anm 4) 11—-15
Ebd., Hervorhebung 1mmM Original.

180

3 Das theologische Problem

Zum exegetischen Problembefund kommt 

eine theologisch-systematische Streitfrage 

hinzu: Für wen ist Jesus gestorben? Wie 

weit reicht die Heilsbedeutsamkeit sei-

nes Todes? Welche soteriologische Digni-

tät eignet dem Sterben dieses Einen? Das 

Schreiben Benedikts thematisiert diese 

Fragen, indem es unmissverständlich klar-

macht, dass „Jesus Christus als mensch-

gewordener Sohn Gottes der Mensch für 

alle Menschen, der neue Adam ist“. Der 

Satz greift die eben erwähnte paulinische 

Adam-Christus-Parallele in Röm 5,12–21 

auf: So wie in Adam alle dem Tod verfallen 

sind, so kommen durch die Ganzhingabe 

des neuen Adam zu allen die Rechtferti-

gung und das neue Leben. Es ist deshalb 

festes Dogma der Kirche, dass Jesus Chris-

tus für alle gestorben ist.14 Benedikt XVI. 

affirmiert das mit allem Nachdruck. Die 

einschlägigen Schriftbelege werden nicht 

nur aufgezählt, sondern allesamt zitiert 

(Röm 8,32; 2 Kor 5,14; 1 Tim 2,6; aber 

auch Joh 11,52). Damit wird einer heilsex-

klusiven, partikularistischen Lesart des pro 

multis, wie sie vor allem von traditionalisti-

schen Kreisen gegenwärtig vertreten wird, 

eine klare Absage erteilt.

Das dahinterliegende theologische 

Sachproblem wird von Benedikt nur am 

Rande gestreift. Es besteht in der theologi-

schen Unterscheidung zwischen der objek-

tiven Gegebenheit der Heilsbedeutsamkeit 

des Todes Jesu für alle Menschen einerseits 

14 Jan-Heiner Tück, Für viele und für alle (s. Anm. 4), 352 zählt die einschlägigen Belegstellen auf: 
DH 332 – Synode von Arles im Jahr 473 gegen Lucidus; DH 624 – Synode von Quiercy im Jahr 
853 gegen Gottschalk; DH 2005 – päpstliche Konstitution aus dem Jahr 1653 gegen Cornelius 
Jansen; DH 2304 – Dekret des Hl. Offi  ziums aus dem Jahr 1690 gegen die Jansenisten; DH 
3866–3873 – Brief des Hl. Offi  ziums an den Bischof von Boston vom 8. August 1949 gegen eine 
heilsexklusive und rigoristische Auslegung des Satzes extra ecclesiam nulla salus.

15 Abgedruckt in: Magnus Striet (Hg.), Gestorben für wen? (s. Anm. 4), 11–13.
16 Ebd., 13. Hervorhebung im Original.

und der Notwendigkeit einer subjektiven 

Annahme dieses Heilsangebotes auf Sei-

ten jedes einzelnen Menschen anderer-

seits. Deutlicher wird hier ein Brief von 

Francis Kardinal Arinze an die Bischofs-

konferenzen vom 17. Oktober 2006. Dieses 

Schreiben15 des damaligen Präfekten der 

Gottesdienstkongregation an alle Bischö-

fe weltweit ist die direkte Vorlage für den 

Brief Benedikts XVI. von 2012. Es verweist 

bereits 2006 – unter ausdrücklicher Bezug-

nahme auf Liturgiam authenticam – auf 

die Differenz zwischen Übersetzung und 

Interpretation und verfügt entsprechend 

eine Neuübersetzung des Kelchwortes mit 

„für viele“ oder (damals noch offen, jetzt 

durch Papst Benedikt ausdrücklich ab-

gelehnt) „für die Vielen“. Es enthält auch 

bereits die Bitte, den Gläubigen eine Ka-

techese anzubieten, um sie auf die neue 

Formel vorzubereiten. Von besonderem 

Interesse ist nun ein Argument, das der 

Papst 2012 in dieser Deutlichkeit wohl 

bewusst ausspart und das in direktem Zu-

sammenhang mit der zugrunde liegenden 

theologischen Sachfrage steht. Kardinal 

Arinze schreibt: „Der Ausdruck ‚für vie-

le‘, der offen bleibt, um jeden Menschen in 

das Heil einzuschließen, bringt deutlicher 

die Tatsache zum Ausdruck, dass das Heil 

nicht automatisch geschenkt wird, quasi 

ohne Einbeziehung des eigenen Willens 

oder Anteilnahme am Heil. Der Gläubige 

ist vielmehr eingeladen, im Glauben das 

Geschenk anzunehmen, welches ihm von 

Gott angeboten wird.“16 Das also ist der 

Reményi / Viele, die für alle stehen



RemenyIi Viele, Cdie für alle stehen 151

Punkt, den theologisch ringen ist: wird 1M Zusammenhang mıt der Deutung
Der universale Heilswille (‚ottes bedeutet des Kelchwortes (d.h In einem dezicdiert
nicht infach einen die mMenschliche Frel- eucharistietheologischen Kontext) er-
heit ausschließenden Heilsautomatismus. schieden zwischen der Kraft des Leidens
Er cdarf aber auch nicht verengt werden Jesu, Cie en gilt, und der Frucht und
einem Heilsexklusivismus oder eilspar- dem utzen Cdieses Leidens und Sterbens,
tikularismus, der Cie Relevanz des YT1S- Cie „‚nich allen, sondern 1Ur vielen‘“ zuteil-
tusere1gnN1Sses VO  b vornherein auf eine be- werden. © In scholastischer Terminologie
t1mmte Gruppe die römisch-katholisc ausgedrückt: sufficiens DFO omnibus, effi
Getauften, Cie der Eucharistie ıIn rechter CUÜX DFro mMultis Clas terben Jesu ist hin-
Disposition Teilhabenden etc.) einengen reichend heilsbedeutsam für Schlec.  1ın

können me1in alle Menschen, effektiv heilswirksam aber
omm also Cie 1M euen Testament wird CS 1Ur für viele. Es ist kein Zufall, Class

klar belegte universale Heilsrelevanz des diese Passage des römischen Katechismus
es Jesu auch tatsächlic. en Menschen gerade auf den einschlägigen Internet-Sei-
zugute‘ Werden Ende tatsächlic. auch ten zıtilert WITrC: Der chritt einem
alle werden? Bereıts früh kristalli- dezicdiert heilsexklusiven, partikularisti-
S1ier sich In der en Kirche eine Tendenz schen Verständnis, WIE CS Urc. Schlüssel-
heraus, Cie Sstreng universale Bedeutung des IL Vatikanums (vgl. 1 3 16;
des es Jesu für alle ZW ar formal beizu- 7) G5 22) Ooder auch Urc den Welt-
ehalten, Cie konkrete Heilswirksamkeit katechismus (vgl. KKK Nr 605) endgültig
Cdieses Sterbens aber auf Cie Eucharistie überwunden wird, ist eın
feiernde (Gjemeinde einzuschränken. Als Deshalb ist CS gut, Class enedL. Clas
eleg dienten eine wörtliche usle- DFO multis „für viele“ gerade nicht In
SUuNg des polloi DZw. multi 1M Lösegeldwort einem dann fast magisch-ritualistisch

10,45, aber eben auch 1M Kelchwort nennenden Sınn engfassen will, sondern
14,24 Par (Mt 26,28).” Damıt VEICNS- CS als eine genumn sakramentale enk-

sich der och offene Sprachmodus der form einführt, welche die e1te des
ntl. Schriften einem zunehmend e1ls- Katholischen wahren versteht. Es geht
exklusiven Verständnis, Clas bestimmte iıhm nicht einen UDBrıken kleben-

den Sakramentalismus, sondern einePersonengruppen VO  b vornherein VO

eil ausschließen können meınte. Be- 1M besten Sınn des Wortes katholische Sa-
sonders markant ist In diesem Zusammen- kramentalität,!” die das 1M sakramentalen
hang eine Passage AaUs dem tridentinischen Geschehen den Vielen zuteilwerdende (Je-
Catechismus ROomanus Dort schenk als eine Sendung hiın ZUFK Welt be-

Ausführliche Belege bei Michael eobald, „Pro multis“ S Anm 10), 44 -_4585
Beleg bei Helmut HMoping, „ Ur Cdie vielen (S. Anm 5) Ahnlich bereits 1mmM Jahr b Cdie Syn-
ode VOo  3 Quiercy, Cdie AMNMAT daran festhält, dass C'hristus für alle Menschen gestorben 1St. Im
mittelbaren Anschluss ber heißt „gleichwohl werden nicht alle durch das Geheimnis Se1INES
Leidens erlöst. [Dass ber nicht alle durch das Geheimnis Se1INES Leidens erlöst werden, bezieht
sich nicht auf Cdie Größe Uun: Fülle des Lösegeldes, sondern bezieht sich auf den Anteil der Un-
gläubigen Uun: derer, Cdie nicht miıt dem Glauben glauben, ‚der durch Clie Liebe wirkt  BeC 624)
fur Unterscheidung zwischen Sakramentalismus Uun: Sakramentalität vgl Karl-Heinz Menke,
Sakramentalität. Wesen un: Wunde des Katholizismus, Regensburg 20172

181

Punkt, um den theologisch zu ringen ist: 

Der universale Heilswille Gottes bedeutet 

nicht einfach einen die menschliche Frei-

heit ausschließenden Heilsautomatismus. 

Er darf aber auch nicht verengt werden zu 

einem Heilsexklusivismus oder Heilspar-

tikularismus, der die Relevanz des Chris-

tusereignisses von vornherein auf eine be-

stimmte Gruppe (die römisch-katholisch 

Getauften, die an der Eucharistie in rechter 

Disposition Teilhabenden etc.) einengen 

zu können meint.

Kommt also die im Neuen Testament 

so klar belegte universale Heilsrelevanz des 

Todes Jesu auch tatsächlich allen Menschen 

zugute? Werden am Ende tatsächlich auch 

alle gerettet werden? Bereits früh kristalli-

siert sich in der Alten Kirche eine Tendenz 

heraus, die streng universale Bedeutung 

des Todes Jesu für alle zwar formal beizu-

behalten, die konkrete Heilswirksamkeit 

dieses Sterbens aber auf die Eucharistie 

feiernde Gemeinde einzuschränken. Als 

Beleg dienten u. a. eine wörtliche Ausle-

gung des polloi bzw. multi im Lösegeldwort 

Mk 10,45, aber eben auch im Kelchwort 

Mk 14,24 par (Mt 26,28).17 Damit vereng-

te sich der noch offene Sprachmodus der 

ntl. Schriften zu einem zunehmend heils-

exklusiven Verständnis, das bestimmte 

Personengruppen von vornherein vom 

Heil ausschließen zu können meinte. Be-

sonders markant ist in diesem Zusammen-

hang eine Passage aus dem tridentinischen 

Catechismus Romanus (1566/1567). Dort 

17 Ausführliche Belege bei Michael Th eobald, „Pro multis“ (s. Anm. 10), 44 – 48.
18 Beleg bei Helmut Hoping, „Für die vielen“ (s. Anm. 5), 72. Ähnlich bereits im Jahr 853 die Syn-

ode von Quiercy, die zwar daran festhält, dass Christus für alle Menschen gestorben ist. Im un-
mittelbaren Anschluss aber heißt es: „gleichwohl werden nicht alle durch das Geheimnis seines 
Leidens erlöst. Dass aber nicht alle durch das Geheimnis seines Leidens erlöst werden, bezieht 
sich nicht auf die Größe und Fülle des Lösegeldes, sondern bezieht sich auf den Anteil der Un-
gläubigen und derer, die nicht mit dem Glauben glauben, ‚der durch die Liebe wirkt‘ “ (DH 624).

19 Zur Unterscheidung zwischen Sakramentalismus und Sakramentalität vgl. Karl-Heinz Menke, 
Sakramentalität. Wesen und Wunde des Katholizismus, Regensburg 2012.

wird im Zusammenhang mit der Deutung 

des Kelchwortes (d. h. in einem dezidiert 

eucharistietheologischen Kontext) unter-

schieden zwischen der Kraft des Leidens 

Jesu, die allen gilt, und der Frucht und 

dem Nutzen dieses Leidens und Sterbens, 

die „nicht allen, sondern nur vielen“ zuteil-

werden.18 In scholastischer Terminologie 

ausgedrückt: sufficiens pro omnibus, effi-

cax pro multis – das Sterben Jesu ist hin-

reichend heilsbedeutsam für schlechthin 

alle Menschen, effektiv heilswirksam aber 

wird es nur für viele. Es ist kein Zufall, dass 

diese Passage des römischen Katechismus 

gerade auf den einschlägigen Internet-Sei-

ten gerne zitiert wird: Der Schritt zu einem 

dezidiert heilsexklusiven, partikularisti-

schen Verständnis, wie es durch Schlüssel-

texte des II. Vatikanums (vgl. LG 13; LG 16; 

AG 7; GS 22) oder auch durch den Welt-

katechismus (vgl. KKK Nr. 605) endgültig 

überwunden wird, ist klein.

Deshalb ist es gut, dass Benedikt das 

pro multis = „für viele“ gerade nicht in 

einem dann fast magisch-ritualistisch zu 

nennenden Sinn engfassen will, sondern 

es als eine genuin sakramentale Denk-

form einführt, welche die ganze Weite des 

Katholischen zu wahren versteht. Es geht 

ihm nicht um einen an Rubriken kleben-

den Sakramentalismus, sondern um eine 

im besten Sinn des Wortes katholische Sa-

kramentalität,19 die das im sakramentalen 

Geschehen den Vielen zuteilwerdende Ge-

schenk als eine Sendung hin zur Welt be-

Reményi / Viele, die für alle stehen



1572 Remenyi Viele, Clie für alle stehen

greift. DIe Eucharistie feiernde (jemeinde Clas AQNnus Det z7,. 5 musste dann als
bleibt nicht bel sich, sondern T1 e1in In eigentliche Rede (um-)gedeutet werden:
eine gleichsam zentrifugale Dynamik, In „La Gottes, du nımmMst hinweg Cie
der S1E sich als ach aufßen geschleudert un: der Welt“ qut tollis Deccata HHH

rfährt. So T1 neben Cie Freude ber Cie di (vgl. Joh 1,29, Clas ebenfalls AaUS$S dem
eigene Erwählung zugleic das Bewusst- vlierten ottesknechtslied Jes 53,7cd und
sein Cie Cdamıt unlösbar verbundene Jes e zitiert). Mıt 1C. auf Cie diese
Berufung, Salz der Erde und Licht der eler begehende (Jemeinde ek-
Welt sEe1IN, WIE enedL. XVI betont: klesiologischem Aspekt wird eingeholt,
„DIe vielen Lragen Verantwortung für 11 e dass Kirche nicht 1Ur „Volk (‚ottes VO

Wle der Herr Cie anderen „alle  C6 errel- Leibe Christi her”*! ist, sondern gerade
che, bliebe letztlich Se1IN Geheimnis, der als Teil des mystischen Leibes Christi und

VO  b diesem her ZU. Sakrament der Weltaps L  „Wie schreibt ened1i AVL., nicht
„Ob“ Dass der Herr „alle  C6 auf seine Wel- este WITCL Berühmt wurde der einlei-

erreicht, wird nicht In Zweiftel SCZUHECN. tende Satz der Kirchenkonstitution des
Vor em aber gilt: „DIe vielen, Cie WITr /welten Vatikanischen Konzils, der eben
sind, MUSsSen In der Verantwortung für das Cdieses sakramentale Verständnis VO  b KIr-
(janze 1M ewusstsein ihrer Sendung STE- che auf den Punkt bringt: DIe „Kirche ist|
hen  ß Tuck kommentiert diesen edanken In Christus gleichsam das Sakrament DZw.
Tellen: als „biblische ogi der Stellver- Zeichen und Werkzeug für Cie innigste

CO}Lrelung Vereinigung mıt (jott und für Cie Einheit
DIe Vielen des Kelchwortes, S1E stehen des SaNzen Menschengeschlechts” (LG 1)1)

für alle. Miıt 1C auf Cie Eucharistiefeier vgl auch 45,2 und G5 45,1) 1eser
eucharistietheologischem Aspekt sakramentale Kirchenbegriff duldet keine

ist anderes auch gal nicht möglich, denn heilsexklusive Beschneidung.
die In der sakramentalen andlung deut-
ich werdende Intention (Christologisch Um e1in vorsichtiges azl des (janzen
gesprochen: der Stiftterwille Christi, den ziehen: Es gibt gute Gründe, beim „für
der Tliester ıIn Funktion SseinNner repraesen- 11 C6 1M Deutschen bleiben Einige sind
A0 Christi Capıtis ZU. UsSdruc bringt) 1M Vorherigen ohl angeklungen, und der
kann Sarl nicht anders als universal edacht aps bestätigt S1E ausdrücklich Das „für
werden. Sonst wurde ohl nicht 1Ur das 11 C6 ist und bleibt eine sehr ohl begrün-
eucharistische Sakrament, sondern Cie dete Interpretation. aps enedL. XVI

eucharistische eler missverstanden: hat 1U  b entschieden, dass das DFro multis

Jan-Heiner Tück, Fur viele Uun: für alle S Anm. 4) 354
21 Joseph Ratzinger / Benedikt AÄVT.,, Der Kirchenbegriff Uun: Clie rage nach der Gliedschaft ın der

Kirche, 1n ders., [Das 1ICUE 'olk (,ottes. Entwürfe ZuUuU!T Ekklesiologie, Düsseldorf 1969,_
hier SO ber bereits Cdie Pomlnte der DIssertation des Jungen Theologen Augustins K1r-
chenbegriff AUS dem Jahr 1954 „Mas 'olk | Gottes, R.| hat se1INe eigentliche Wesensart dar-
In, sakramentale Leib-Christi-Gemeinschaft, dı COTDUS C'hristi sein”, 1n Joseph Ratzinger /
Benedikt XVT., 'olk un: Haus (Jottes ın Augustins Lehre VO  3 der Kirche. DIie DIssertation Uun:
weilitere Studien Augustinus un: ZuUu!r Theologie der Kirchenväter er Gesammelte Werke 1)
Freiburg 1. Br. 2011, A14f1 Fur Ekklesiologie Joseph Katzıngers vgl Thomas Weiler, 'olk
(,ottes Leib C'hristi. e Ekklesiologie Joseph Katzıngers un: ihr Einfluss auf das /weite atı-
kanische Konzil, Maınz 1997, hier bes 6570

182

greift. Die Eucharistie feiernde Gemeinde 

bleibt nicht bei sich, sondern tritt ein in 

eine gleichsam zentrifugale Dynamik, in 

der sie sich als nach außen geschleudert 

erfährt. So tritt neben die Freude über die 

eigene Erwählung zugleich das Bewusst-

sein um die damit unlösbar verbundene 

Berufung, Salz der Erde und Licht der 

Welt zu sein, wie Benedikt XVI. betont: 

„Die vielen tragen Verantwortung für alle“. 

Wie der Herr die anderen – „alle“ – errei-

che, bliebe letztlich sein Geheimnis, so der 

Papst. „Wie“, schreibt Benedikt XVI., nicht 

„Ob“: Dass der Herr „alle“ auf seine Wei-

se erreicht, wird nicht in Zweifel gezogen. 

Vor allem aber gilt: „Die vielen, die wir 

sind, müssen in der Verantwortung für das 

Ganze im Bewusstsein ihrer Sendung ste-

hen.“ Tück kommentiert diesen Gedanken 

treffend als „biblische Logik der Stellver-

tretung“20.

Die Vielen des Kelchwortes, sie stehen 

für alle. Mit Blick auf die Eucharistiefeier – 

unter eucharistietheologischem Aspekt – 

ist anderes auch gar nicht möglich, denn 

die in der sakramentalen Handlung deut-

lich werdende Intention (christologisch 

gesprochen: der Stifterwille Christi, den 

der Priester in Funktion seiner repraesen-

tatio Christi capitis zum Ausdruck bringt) 

kann gar nicht anders als universal gedacht 

werden. Sonst würde wohl nicht nur das 

eucharistische Sakrament, sondern die 

ganze eucharistische Feier missverstanden; 

20 Jan-Heiner Tück, Für viele und für alle (s. Anm. 4), 354.
21 Joseph Ratzinger / Benedikt XVI., Der Kirchenbegriff  und die Frage nach der Gliedschaft  in der 

Kirche, in: ders., Das neue Volk Gottes. Entwürfe zur Ekklesiologie, Düsseldorf 1969, 90 –104, 
hier 97. So aber bereits die Pointe der Dissertation des jungen Th eologen zu Augustins Kir-
chenbegriff  aus dem Jahr 1954: „Das Volk [Gottes, M. R.] hat seine eigentliche Wesensart dar-
in, sakramentale Leib-Christi-Gemeinschaft , d. i. corpus Christi zu sein“, in: Joseph Ratzinger / 
Benedikt XVI., Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche. Die Dissertation und 
weitere Studien zu Augustinus und zur Th eologie der Kirchenväter (= Gesammelte Werke 1). 
Freiburg i. Br. u. a. 2011, 414 f. Zur Ekklesiologie Joseph Ratzingers vgl. Th omas Weiler, Volk 
Gottes – Leib Christi. Die Ekklesiologie Joseph Ratzingers und ihr Einfl uss auf das Zweite Vati-
kanische Konzil, Mainz 1997, hier bes. 65 –70.

das Agnus Dei z. B. müsste dann als un-

eigentliche Rede (um-)gedeutet werden: 

„Lamm Gottes, du nimmst hinweg die 

Sünde der Welt“ – qui tollis peccata mun-

di (vgl. Joh 1,29, das ebenfalls aus dem 

vierten Gottesknechtslied Jes 53,7cd und 

Jes 53,12e zitiert). Mit Blick auf die diese 

Feier begehende Gemeinde – unter ek-

klesiologischem Aspekt – wird eingeholt, 

dass Kirche nicht nur „Volk Gottes vom 

Leibe Christi her“21 ist, sondern gerade 

als Teil des mystischen Leibes Christi und 

von diesem her zum Sakrament der Welt 

bestellt wird. Berühmt wurde der einlei-

tende Satz der Kirchenkonstitution des 

Zweiten Vatikanischen Konzils, der eben 

dieses sakramentale Verständnis von Kir-

che auf den Punkt bringt: Die „Kirche [ist] 

in Christus gleichsam das Sakrament bzw. 

Zeichen und Werkzeug für die innigste 

Vereinigung mit Gott und für die Einheit 

des ganzen Menschengeschlechts“ (LG 1,1; 

vgl. auch LG 48,2 und GS 45,1). Dieser 

sakramentale Kirchenbegriff duldet keine 

heilsexklusive Beschneidung.

Um ein vorsichtiges Fazit des Ganzen zu 

ziehen: Es gibt gute Gründe, beim „für 

alle“ im Deutschen zu bleiben. Einige sind 

im Vorherigen wohl angeklungen, und der 

Papst bestätigt sie ausdrücklich: Das „für 

alle“ ist und bleibt eine sehr wohl begrün-

dete Interpretation. Papst Benedikt XVI. 

hat nun entschieden, dass das pro multis 

Reményi / Viele, die für alle stehen



RemenyIi Viele, Cdie für alle stehen 1553

barkeit das eschen der Eucharistiedes Kelchwortes 1M Deutschen zukünftig
mıt „für viele” übersetzen SsSein WITCL sich selbst In 1enst nehmen lassen VO  u

Auch alur hat gute Grüunde Neben der dieser weltumspannenden sakramentalen
wörtlichen TIreue ZU. liturgischen und Dynamik. So ist Clas lgnatiıus VO  b Loyola
biblischen ext und der Einheit des rch- zugeschriebene Wort 1Ur auf den ersten,
lichen Betens sind hier VOLr em der Öku- Zzu oberflächlichen 1C. paradox: „Ver-
menische Aspekt, Cie Warnung VOTr einem auf Gott, als b es VO  b Cr 1N-
geschichtsvergessenen Heilsautomatismus SC, und Cdich e1n, als b es VO  b

SOWI1eE die Möglichkeit NECNNEN, mıt dem (jott abhinge.”
ezug auf Jes auch Cie israel-theologi-
sche Dimension der Eucharistie HNEeU be-

1esSe Gründe sind für den Pontifex Der Autor Matthias Kemenyt, Dr theol.,
gewichtiger als Cie orge, Clas „für viele“ Dipl. Päd., Wdir zundchst Bildungsreferent In
könnte 1M Deutschen (zumal ach einer der schulnahen kirchlichen Jugendbildungs-
40-jährigen liturgischen Vorgeschichte des arbeit. ach der Promotionsphase folgten
„für Ne”) dahingehend missverstanden dann einige re als wissenschaftlicher Mit-
werden, ESUS Christus habe Se1IN Blut nicht arbeiter Institut für Atnoiische Theolo-
für alle VEISOSSCH, Sel nicht für alle gestOr- g1€ der RWTH Aachen Seit Maärz 207 ist CT

ben Wenn Cie CU«Cc liturgische Taxls und Juniorprofessor für Systematische Theologie
Cie diese einleitende bischöfliche Kateche- Seminmnar Ffür Atnoiische Theologie der

Freien Untversita Berlin. Er ist verheiratetCdileses klarzumachen versteht, Class Sahnz
1M Gegenteil In Jjenem sakramentalen (Je- und hat ZWwEeI Töchter ichtige Publikatio-
chehen viele für alle stehen, dann wird CS HE  S m der Hoffnung willen. Untersuchun-
gul SC1IN. So bewahrt e1in solcherart sakra- SEeH ZUT eschatologischen Theologie Jürgen
mentales Denken, WwI1Ie CS enedL. XVI Moltmanns, Regensburg 2005; Hoffnung für
grunde legt, den Glauben VOTL der alschen den SUNZEN 0SMOS Überlegungen ZUT KkOs-
Sicherheit (securitas), Cie Jetz schon mischen Eschatologie, In Thomas Herkert,
Clas Ende der Geschichte w1Issen können Matthias Remenyt He.) / u den etzten
me1iın und chärft mıt dem eschatologi- Dingen. Neue Perspektiven der Eschatologie,
schen Vorbehalt Cie unverfügbare Freiheit Darmstadt 2009, 1 /4-222; Hermeneutik
(,ottes und des Menschen gleichermafßen der Hoffnung. Replik auf YANZ Gruber, In
e1in. ugleic festigt CS den Glauben In der Edmund Yens He.) eit denken Escha-

angefochtenen Gewissheit (certitudo tologie 11M interdisziplinären Diskurs (QD
der offnung, Class (jott In SseiINer Nerbar- 234), reiburg 2010, D8-//; Die Autoritat
menden Liebe Ende Wege und Mittel des Dienens Der Diakonat als Paradigma
finden wird, alle, wirklich alle für sich und des kirchlichen mMteSs, In Matthias eme-
SsSein Reich gewinnen. DIe Glaubenden ny1 He.) AÄAmt und Autoritat. Kirche In der
aber emahnt CS, In e1Ins mıt der ank- spaten Moderne, Paderborn 2012, 159-_ 15851

183

des Kelchwortes im Deutschen zukünftig 

mit „für viele“ zu übersetzen sein wird. 

Auch dafür hat er gute Gründe: Neben der 

wörtlichen Treue zum liturgischen und 

biblischen Text und der Einheit des kirch-

lichen Betens sind hier vor allem der öku-

menische Aspekt, die Warnung vor einem 

geschichtsvergessenen Heilsautomatismus 

sowie die Möglichkeit zu nennen, mit dem 

Bezug auf Jes 53 auch die israel-theologi-

sche Dimension der Eucharistie neu zu be-

tonen. Diese Gründe sind für den Pontifex 

gewichtiger als die Sorge, das „für viele“ 

könnte im Deutschen (zumal nach einer 

40-jährigen liturgischen Vorgeschichte des 

„für alle“) dahingehend missverstanden 

werden, Jesus Christus habe sein Blut nicht 

für alle vergossen, sei nicht für alle gestor-

ben. Wenn die neue liturgische Praxis und 

die diese einleitende bischöfliche Kateche-

se dieses klarzumachen versteht, dass ganz 

im Gegenteil in jenem sakramentalen Ge-

schehen viele für alle stehen, dann wird es 

gut sein. So bewahrt ein solcherart sakra-

mentales Denken, wie es Benedikt XVI. zu-

grunde legt, den Glauben vor der falschen 

Sicherheit (securitas), die jetzt schon um 

das Ende der Geschichte wissen zu können 

meint und schärft mit dem eschatologi-

schen Vorbehalt die unverfügbare Freiheit 

Gottes und des Menschen gleichermaßen 

ein. Zugleich festigt es den Glauben in der 

stets angefochtenen Gewissheit (certitudo) 

der Hoffnung, dass Gott in seiner allerbar-

menden Liebe am Ende Wege und Mittel 

finden wird, alle, wirklich alle für sich und 

sein Reich zu gewinnen. Die Glaubenden 

aber gemahnt es, in eins mit der Dank-

barkeit um das Geschenk der Eucharistie 

sich selbst in Dienst nehmen zu lassen von 

dieser weltumspannenden sakramentalen 

Dynamik. So ist das Ignatius von Loyola 

zugeschriebene Wort nur auf den ersten, 

allzu oberflächlichen Blick paradox: „Ver-

traue so auf Gott, als ob alles von dir abhin-

ge, und setze dich so ein, als ob alles von 

Gott abhinge.“

Der Autor: Matthias Remenyi, Dr. theol., 

Dipl. Päd., war zunächst Bildungsreferent in 

der schulnahen kirchlichen Jugendbildungs-

arbeit. Nach der Promotionsphase folgten 

dann einige Jahre als wissenschaftlicher Mit-

arbeiter am Institut für Katholische Theolo-

gie der RWTH Aachen. Seit März 2010 ist er 

Juniorprofessor für Systematische Theologie 

am Seminar für Katholische Theologie der 

Freien Universität Berlin. Er ist verheiratet 

und hat zwei Töchter. Wichtige Publikatio-

nen: Um der Hoffnung willen. Untersuchun-

gen zur eschatologischen Theologie Jürgen 

Moltmanns, Regensburg 2005; Hoffnung für 

den ganzen Kosmos. Überlegungen zur kos-

mischen Eschatologie, in: Thomas Herkert, 

Matthias Reményi (Hg.), Zu den letzten 

Dingen. Neue Perspektiven der Eschatologie, 

Darmstadt 2009, 174–222; Hermeneutik 

der Hoffnung. Replik auf Franz Gruber, in: 

Edmund Arens (Hg.), Zeit denken. Escha-

tologie im interdisziplinären Diskurs (QD 

234), Freiburg 2010, 58–77; Die Autorität 

des Dienens. Der Diakonat als Paradigma 

des kirchlichen Amtes, in: Matthias Reme-

nyi (Hg.), Amt und Autorität. Kirche in der 

späten Moderne, Paderborn 2012, 159 –181.

Reményi / Viele, die für alle stehen


