
216 Theologie

einer geschichtlich verfassten, AUS konkreten ©  e Rosenberger, Miıchasel: Im Gehemmnıs g —-
Menschen als OÖfftenbarungsträgern bestehen- Dorgen. Einführung n dıe Theologie des
den Kirche. Gebets. Echter Verlag, Würzburg 20172

Dem franziskanischen Hintergrund der 51) uro 14,80 (D) uro 15,30 A) /
Theologie BKonaventuras widmen sich Paul ( HF 21,90 ISBN Y /8-3-429-03529-/
Zahner (Bonaventura, der franziskanische Joa-
chitHsmus und Joachim Vorn FIOTe. {e Weıitfere Einführungen ın Theologien des Gebets kom-
Forschung ach den Bonaventura-Studien Vorn 1EN ın kaum einem theologischen Studienplan
Joseph Katzınger 1152-165 Uun: der beachtens- 1mmM deutschen Sprachraum VOorT der KLIU

L1inz besteht 1n€e rühmliche Ausnahme, un:werlte Beitrag VO  3 Leonhard Lehmann UOFMCap
über das Franziskushild BOonaventuras IMn den SEU- der Inhaber des Lehrstuhls für Moraltheologie
1en Joseph Katzingers 116-151), der zeigt, WIE Michael Rosenberger legt se1INe Einführung ın
stark Katzıngers Offenbarungsverständnis ın der 1n€e Theologie des Gebets 11U  3 ın Buchform VOT.

monastischen Uun: franziskanischen Tradition Er 1st davon überzeugt, mıt diesem Brücken-
der velevatio einzelne Menschen ın ihrem schlag Dogmatik un: Moraltheologie eın
geschichtlichen Kontext wurzelt einschliefßlich „Herzstück der Theologie” auszufalten: „Las
einer Aufwertung der Legenda maior). Gebet 1st der ureigenste Gegenstand der T1heo-

Der historischen, systematischen Uun: logie.” (22)
sprachlichen kigenart der Theologie Konaven- Rosenbergers theologische Reflexionen be-
uras widmet sich 1n€e weltere Gruppe VO  3 Kel1l- arbeiten den Gegenstand überblicksartig ın

ehn Kapiteln: Was 1st Gebet un: WI1IE 1st se1INetragen. DIie für BKonaventuras Offenbarungsver-
eständnis zentrale Kategorie der Zeitlichkeit 1mmM PraxI1is, WA1S oilt für se1INe innerlichen (Kapitel
Spannungsgeflecht der platonischen Uun: AYIStO- 2—4) Uun: leibhaftigen (Kapitel 5—8) Vollzüge?
telischen Ewigkeitsterminologie untersucht Flo- /uerst bestimmt Rosenberger Gebet als „die
ran Kolbinger (Tempus, Ü  ‚4 geternıtas. Fi- bewusste ganzheitliche Begegnung miıt dem
nige Gedanken Bonaventfuras Begriff VorRn eit Geheimnis“ (16) auch, eın (emelInsames
und Ewigkeit 166-206 während C'harles MOoO- aller Religionen betonen. Anthropologisch

lässt sich bemerken, dass efien mıt dem Än-rerod den Tatcharakter der Argumente für die
ExXistenz (1J08tes herausstellt 207-2 7) (Jeme1ln- rufen eiInNnes Namens uch eigene Identität
am keiten Uun: Unterschiede zwischen BKona- erinnert un: eigene Lebensgeschichte erzählt.
ventura Uun: der C'harismatischen Erneuerung ESs umfasst Horen un: Reden ın der Begegnung
1mmM Konzept der Geist-Erfahrung (bei Konaven- mıt der Wirklichkeit un: dem Geheimnis. Fur
[ura Ende, ın der C'harismatischen Erneue- Cdie Gottesliehre zeigt sich, dass ott Geheim-
Fung als Initiation) zeigt Andreas Schmidt Das N1Ss bleibt, un: für Cdie Pneumatologie, dass der
‚mystische Gepräge” der vrevelatio [218-239 £€15 als ETrOos (Jottes ın den Menschen betet
auf. Beachtung verdienen auf jeden Fall Cdie e1IN- Christologisch lässt sich miıt ESUS „Abba”
gehenden Untersuchungen VOo  3 olf Schönber- CI Uun: miıt C'hristus der aler csehen. Irını-
gCI zu Sprachproblem VOo  3 Offenbarung Uun: tätstheologisch 1st christliches efien damit eın

efien z u aler durch den Sohn 1mmM £€15 EıneTheologie angesichts der nach Bonaventura
zutrefflfenden aflırmativen Aussagen über ott Mystik des Gebets als Gotteserfahrung verfolgt
(Affırmationes SUNT imcompactae 1240-282 Rosenberger diachron ın der Gebetspraxis des
un: der negatıven Theologie ın der „Saplentl1a Mönchtums, der Hohelied-Mystik VOo  3 Frauen
nulliftormis“ VOo  3 Marılanne Schlosser (Sapientia 1mmM Mittelalter un: der neuplatonischen Maän-
Der Spiritum Sancium vrevelata 1283-306]). ner-)Mystik, der Mystik des Alltags bei Ignatıus

uch WE Cornelio de MH  ( Kat- VOo  3 Loyola bis modernen Interpretationen.
zinger ın geradezu hymnischen Worten ın Cdie AÄus den biblischen „Gebetsvorlagen‘ JL 1INS-
Tradition der sapıenlia chrishana stellt (La TeO- besondere Cdie Psalmen als „spirituelle utter-
[ogia COFNE Ssapıenza CYISHAaNGg [307-341]1), bleibt sprache Jesu” (83) Uun: cdas altler Unser hervor.
Cdie rage unbeantwortet, ob Cdie 1mmM zweıiten eil Rosenberger We1st auf, WIE efien miıt Leib Uun:
dokumentierte kritische Kezeptlon, Cdie Katzın- Seele sich ın Körperhaltungen Uun: Gebärden,
SCIS Geschichtstheologie VO  3 1959 erfahren hat, Singen Uun: Tlanz bzw. ın den Rhythmen des T1a-
durch Cdie Veröffentlichung des (Gjesamtwerkes SCS der VO  3 lturgle Uun: Wallfahrt ausdrückt.
neutralisiert der überhaolt 1st uch Cdie rage nach der „Wirksamkeit” VO  3

Regensburg Ulrich Teinsle (OQPraem (Bitt-)Gebeten nicht AUS (Kapitel 9) Cdie

216

einer geschichtlich verfassten, aus konkreten 
Menschen als Off enbarungsträgern bestehen-
den Kirche.

Dem franziskanischen Hintergrund der 
Th eologie Bonaventuras widmen sich Paul 
Zahner (Bonaventura, der franziskanische Joa-
chitismus und Joachim von Fiore. Die weitere 
Forschung nach den Bonaventura-Studien von 
Joseph Ratzinger [152–165]) und der beachtens-
werte Beitrag von Leonhard Lehmann OFM Cap 
über das Franziskusbild Bonaventuras in den Stu-
dien Joseph Ratzingers (116–151), der zeigt, wie 
stark Ratzingers Off enbarungsverständnis in der 
monastischen und franziskanischen Tradition 
der relevatio an einzelne Menschen in ihrem 
geschichtlichen Kontext wurzelt (einschließlich 
einer Aufwertung der Legenda maior).

Der historischen, systematischen und 
sprachlichen Eigenart der Th eologie Bonaven-
turas widmet sich eine weitere Gruppe von Bei-
trägen. Die für Bonaventuras Off enbarungsver-
ständnis zentrale Kategorie der Zeitlichkeit im 
Spannungsgefl echt der platonischen und aristo-
telischen Ewigkeitsterminologie untersucht Flo-
rian Kolbinger (Tempus, aevum, aeternitas. Ei-
nige Gedanken zu Bonaventuras Begriff  von Zeit 
und Ewigkeit [166–206]), während Charles Mo-
rerod den Tatcharakter der Argumente für die 
Existenz Gottes herausstellt (207–217). Gemein-
samkeiten und Unterschiede zwischen Bona-
ventura und der Charismatischen Erneuerung 
im Konzept der Geist-Erfahrung (bei Bonaven-
tura am Ende, in der Charismatischen Erneue-
rung als Initiation) zeigt Andreas Schmidt (Das 
„mystische Gepräge“ der revelatio [218–239]) 
auf. Beachtung verdienen auf jeden Fall die ein-
gehenden Untersuchungen von Rolf Schönber-
ger zum Sprachproblem von Off enbarung und 
Th eologie angesichts der nach Bonaventura un-
zutreff enden affi  rmativen Aussagen über Gott 
(Affi  rmationes sunt imcompactae [240–282]) 
und der negativen Th eologie in der „sapientia 
nulliformis“ von Marianne Schlosser (Sapientia 
per Spiritum sanctum revelata [283–306]).

Auch wenn Cornelio de Zotto MHC Rat-
zinger in geradezu hymnischen Worten in die 
Tradition der sapientia christiana stellt (La teo-
logia come sapienza cristiana [307–341]), bleibt 
die Frage unbeantwortet, ob die im zweiten Teil 
dokumentierte kritische Rezeption, die Ratzin-
gers Geschichtstheologie von 1959 erfahren hat, 
durch die Veröff entlichung des Gesamtwerkes 
neutralisiert oder überholt ist.
Regensburg Ulrich G. Leinsle OPraem

◆ Rosenberger, Michael: Im Geheimnis ge-
borgen. Einführung in die Theologie des 
Gebets. Echter Verlag, Würzburg 2012. 
(151) Pb. Euro 14,80 (D) / Euro 15,30 (A) / 
CHF 21,90. ISBN 978-3-429-03529-7.

Einführungen in Th eologien des Gebets kom-
men in kaum einem theologischen Studienplan 
im deutschen Sprachraum vor – an der KTU 
Linz besteht eine rühmliche Ausnahme, und 
der Inhaber des Lehrstuhls für Moraltheologie 
Michael Rosenberger legt seine Einführung in 
eine Th eologie des Gebets nun in Buchform vor. 
Er ist davon überzeugt, mit diesem Brücken-
schlag zu Dogmatik und Moraltheologie ein 
„Herzstück der Th eologie“ auszufalten: „Das 
Gebet ist der ureigenste Gegenstand der Th eo-
logie.“ (22)

Rosenbergers theologische Refl exionen be-
arbeiten den Gegenstand überblicksartig in 
zehn Kapiteln: Was ist Gebet und wie ist seine 
Praxis, was gilt für seine innerlichen (Kapitel 
2–4) und leibhaft igen (Kapitel 5–8) Vollzüge? 
Zuerst bestimmt Rosenberger Gebet als „die 
bewusste ganzheitliche Begegnung mit dem 
Geheimnis“ (16), auch, um ein Gemeinsames 
aller Religionen zu betonen. Anthropologisch 
lässt sich bemerken, dass Beten mit dem An-
rufen eines Namens auch an eigene Identität 
erinnert und eigene Lebensgeschichte erzählt. 
Es umfasst Hören und Reden in der Begegnung 
mit der Wirklichkeit und dem Geheimnis. Für 
die Gotteslehre zeigt sich, dass Gott Geheim-
nis bleibt, und für die Pneumatologie, dass der 
Geist als Eros Gottes in den Menschen betet. 
Christologisch lässt sich mit Jesus „Abba“ sa-
gen und mit Christus der Vater sehen. Trini-
tätstheologisch ist christliches Beten damit ein 
Beten zum Vater durch den Sohn im Geist. Eine 
Mystik des Gebets als Gotteserfahrung verfolgt 
Rosenberger diachron in der Gebetspraxis des 
Mönchtums, der Hohelied-Mystik von Frauen 
im Mittelalter und der neuplatonischen (Män-
ner-)Mystik, der Mystik des Alltags bei Ignatius 
von Loyola bis zu modernen Interpretationen. 
Aus den biblischen „Gebetsvorlagen“ ragen ins-
besondere die Psalmen als „spirituelle Mutter-
sprache Jesu“ (83) und das Vater Unser hervor. 
Rosenberger weist auf, wie Beten mit Leib und 
Seele sich in Körperhaltungen und Gebärden, 
Singen und Tanz bzw. in den Rhythmen des Ta-
ges oder von Liturgie und Wallfahrt ausdrückt. 
Auch die Frage nach der „Wirksamkeit“ von 
(Bitt-)Gebeten spart er nicht aus (Kapitel 9), die 

Theologie



217Theologie Theologie interkulturell

mittels der Unterscheidung der Perspektiven Miıssionswissenschaft Gütersloher Ver-
VOo  3 Gott, ersier un: dritter Person untersucht: Jagshaus, Güterlon 20172 Uuro
„‚Ließe sich eın ‚Nutzen des Gebets objektiv 29,99 (D) uro 30,90 (A) ( HF 40,90 ISBEN

Y /8-3-57/79-08141-0pirisch nachweisen, WAre cdas Gebet kein Äus-
druck VO  3 Glaube, Hofinung Uun: Liebe mehr.  e
131 f.) Nicht 7zuletzt gibt Rosenberger Hınwelse ach den beiden Einführungen ın Cdie Interkul-
darauf, WeT Uun: VW1S Menschen beten lehrt turelle Theologie, Clie Klaus ock Uun: Volker
un: damit uch einer zukunftsfähigen Spra- Kuster 2011 vorgelegt haben, 1st 1U  3 eın Werk
che der Gesellschaft beiträgt. des der Kirchlichen Hochschule Wuppertel/

/u diskutieren erscheint MI1r Kapitel miıt Bethel tatıgen MI1SS1ONS-, Religionswissenschaft-
der rage nach Sprachregelungen für cdas eten, lers Uun: Okumenikers Henning Wrogemann
kirchlich Uun: interreliglös. Darın versteht KO- erschienen. [ese Einführung 1st als ersier

senberger efien als „Ausdruck einer geme1n- eil eiInNnes dreiteiligen Lehrbuchs „Interkultu-
Sprache der Kirche“ un: bemerkt, 1n€e reile Theologie/Missionswissenschaft” kon-

solche brauche „klare, allgemein verbindliche zıplert Uun: geht konsequent VOo Verständ-
un: allen bekannte Regeln un: Instanzen, NıS des C'hristentums „als einer globalen eH-
Cdie diese Regeln aufstellen un: ihre Einhaltung gionsformation IM vielen Karlturell-kontextuellen
kontrollieren“. (67) [)as kirchliche Lehramt E1 Varianten“ Vorwort, 13) AL  S /u den Voraus-
„eInNe Art ‚Dudenkommissio C L (67) uch der Ssetzungen Uun: fundamentalen Aufgaben eiInNnes
Gebetssprache gemäfs des alten /usammen- Faches „Interkulturelle Theologie” gehört

demnach, „die €e1le der Weltchristenheit ınhangs VO  3 Toex orandı un: Tex eredendt. C'hrist-
liches efien 6£1 „Prımar eın Sprechen mıt den Blick nehmen (34) 1n€e Herausforde-
deren Glaubenden Uun: ın der Gemeinschaft Fung, der sich der Verfasser sowohl durch Cdie
des Glaubens un: darin (!) eın Sprechen mıt Reflexion grundlegender Begriffe als uch durch
tt  66 (71, Hervorhebung des Autors), csodcass Clie Darstellung konkreter Entwicklungen stellt.
Cdie Kirche celbst zu Subjekt des Betens wird DIie Einleitung 1ın das Aufgabengebiet
„Der Glaubende spricht mıt ott ın der AMut- „Interkulturelle Theologie” 17-42 Cie
tersprache selner Religion. ” (71) Wiıe das Einsicht 1ın „die gegenselt1ige Verwiesenheit
SATLLILLEN miıt dem Änsatz, efien E1 Begegnung Vo  3 Verstehensbegriff einerseIlIts un: Kultur-
mıt dem Geheimnis ın der Je eigenen Lebens- verständnis andererseits“ (41) VOIaUsS, begreift
erfahrung Uun: „nich: allein Wortgeschehen‘ „Kultur” Iso nicht 11UT als Objekt theologischer
(17) gedacht werden kann, hätte ein1ge tiefer Reflexion, sondern als deren Medium. [ieser
schürfende, uch philosophische Überlegun- grundlegende Zusammenhang kommt 1mmM C15-

CI verdient. [ese Einseitigkeit übergeht uch ten eil ), ın dem der Zusammenhang
VOo  3 interkultureller Hermeneutik un: Kultur-Jenes sprachschöpferische Wortefinden, WOor1In

efien Theologie Uun: Kirche herausfordert, ihre begrift untersucht wird, zu Iragen. In der
Toex eredendi Uun: ihre Sprachgewohnheiten Auseinandersetzung miıt dem „Fremden‘, das
modihzieren. ın kolonialen Kontexten diskursiv konstruiljert

„‚Beten können 1st letztlich eın (1E- wurde, kommt Interkultureller Theologie ıne
schenk“”, cchreibt Rosenberger (140) NSeine kritische Rolle Gegen Cdie traditionelle Auf-

fassung, Theologie MUSSE sich dem Kontexttheologischen Reflexionen mıtsamıt ihren (1e-
dichten un: Gebeten scheinen MI1r uch 1ne „anpassen, bringt der Verfasser Beispiel
dankenswerte Anstiftung dazu se1IN, cdas (1E- der indischen Dalit- Iheologie den wider-
cschenk nicht übersehen. ständigen C'harakter kontextueller Theologie
(GraZz EHsabeth ernkop ZuUu!r Geltung: „Kontextualisierung bedeutet

e-Kulturation, Anti-Kulturation un: damit
Widerspruch” (115) Gegen einen essentialis-
tischen Kulturbegriff betont der Verfasser den

THEOLOGIE INTER  URELL kommunikativen, Ööffentlichen un: diskur-
CS1IVven C'harakter des Kulturellen: „Kultur 1st

©  e VWrogemann, Henning: Interkulturelle nicht Abbildung der Ausdruck V  3 ‚etwas,
Theologıie un Hermenaeutik. Grundfragen, das ın der Tiefe des menschlichen Denkens
aktuelle Beispiele, theoretische Perspekti- liegt, sondern Kultur ‚ist‘ I1UTL, insofern 61€ Öf-
Vvelr] (Lehrbuch Interkulturelle Theologıie fentlich 1st, beobachtbar, vermittelt, interper-

217

er mittels der Unterscheidung der Perspektiven 
von Gott, erster und dritter Person untersucht: 
„Ließe sich ein ‚Nutzen‘ des Gebets objektiv em-
pirisch nachweisen, wäre das Gebet kein Aus-
druck von Glaube, Hoff nung und Liebe mehr.“ 
(131 f.) Nicht zuletzt gibt Rosenberger Hinweise 
darauf, wer und was Menschen zu beten lehrt – 
und damit auch zu einer zukunft sfähigen Spra-
che der Gesellschaft  beiträgt.

Zu diskutieren erscheint mir Kapitel 5 mit 
der Frage nach Sprachregelungen für das Beten, 
kirchlich und interreligiös. Darin versteht Ro-
senberger Beten als „Ausdruck einer gemein-
samen Sprache der Kirche“ und bemerkt, eine 
solche brauche „klare, allgemein verbindliche 
und allen bekannte Regeln – und Instanzen, 
die diese Regeln aufstellen und ihre Einhaltung 
kontrollieren“. (67) Das kirchliche Lehramt sei 
„eine Art ‚Dudenkommission‘ “ (67) auch der 
Gebetssprache gemäß des alten Zusammen-
hangs von lex orandi und lex credendi. Christ-
liches Beten sei „primär ein Sprechen mit an-
deren Glaubenden und in der Gemeinschaft  
des Glaubens – und darin (!) ein Sprechen mit 
Gott“ (71, Hervorhebung des Autors), sodass 
die Kirche selbst zum Subjekt des Betens wird. 
„Der Glaubende spricht mit Gott in der Mut-
tersprache seiner Religion.“ (71) Wie das zu-
sammen mit dem Ansatz, Beten sei Begegnung 
mit dem Geheimnis in der je eigenen Lebens-
erfahrung und „nicht allein Wortgeschehen“ 
(17), gedacht werden kann, hätte einige tiefer 
schürfende, auch philosophische Überlegun-
gen verdient. Diese Einseitigkeit übergeht auch 
jenes sprachschöpferische Wortefi nden, worin 
Beten Th eologie und Kirche herausfordert, ihre 
lex credendi und ihre Sprachgewohnheiten zu 
modifi zieren.

„Beten zu können ist letztlich ein Ge-
schenk“, schreibt Rosenberger (140). Seine 
theologischen Refl exionen mitsamt ihren Ge-
dichten und Gebeten scheinen mir auch eine 
dankenswerte Anstift ung dazu zu sein, das Ge-
schenk nicht zu übersehen.
Graz Elisabeth Pernkopf

THEOLOGIE INTERKULTURELL

◆ Wrogemann, Henning: Interkulturelle 
Theologie und Hermeneutik. Grundfragen, 
aktuelle Beispiele, theoretische Perspekti-
ven (Lehrbuch Interkulturelle Theologie / 

Missionswissenschaft 1). Gütersloher Ver-
lagshaus, Güterloh 2012. (409) Pb. Euro 
29,99 (D) / Euro 30,90 (A) / CHF 40,90. ISBN 
978-3-579-08141-0.

Nach den beiden Einführungen in die Interkul-
turelle Th eologie, die Klaus Hock und Volker 
Küster 2011 vorgelegt haben, ist nun ein Werk 
des an der Kirchlichen Hochschule Wuppertel/
Bethel tätigen Missions-, Religionswissenschaft -
lers und Ökumenikers Henning Wrogemann 
erschienen. Diese Einführung ist als erster 
Teil eines dreiteiligen Lehrbuchs „Interkultu-
relle Th eologie/Missionswissenschaft “ kon-
zipiert und geht konsequent vom Verständ-
nis des Christentums „als einer globalen Reli-
gionsformation in vielen kulturell-kontextuellen 
Varianten“ (Vorwort, 13) aus. Zu den Voraus-
setzungen und fundamentalen Aufgaben eines 
Faches „Interkulturelle Th eologie“ gehört es 
demnach, „die Weite der Weltchristenheit in 
den Blick zu nehmen“ (34) – eine Herausforde-
rung, der sich der Verfasser sowohl durch die 
Refl exion grundlegender Begriff e als auch durch 
die Darstellung konkreter Entwicklungen stellt.

Die Einleitung in das Aufgabengebiet 
„Interkulturelle Th eologie“ (17–42) setzt die 
Einsicht in „die gegenseitige Verwiesenheit 
von Verstehensbegriff  einerseits und Kultur-
verständnis andererseits“ (41) voraus, begreift  
„Kultur“ also nicht nur als Objekt theologischer 
Refl exion, sondern als deren Medium. Dieser 
grundlegende Zusammenhang kommt im ers-
ten Teil (43–159), in dem der Zusammenhang 
von interkultureller Hermeneutik und Kultur-
begriff  untersucht wird, zum Tragen. In der 
Auseinandersetzung mit dem „Fremden“, das 
in kolonialen Kontexten diskursiv konstruiert 
wurde, kommt Interkultureller Th eologie eine 
kritische Rolle zu. Gegen die traditionelle Auf-
fassung, Th eologie müsse sich dem Kontext 
„anpassen“, bringt der Verfasser am Beispiel 
der indischen Dalit-Th eologie den wider-
ständigen Charakter kontextueller Th eologie 
zur Geltung: „Kontextualisierung bedeutet 
De-Kulturation, Anti-Kulturation und damit 
Widerspruch“ (115). Gegen einen essentialis-
tischen Kulturbegriff  betont der Verfasser den 
kommunikativen, öff entlichen und diskur-
siven Charakter des Kulturellen: „Kultur ist 
nicht Abbildung oder Ausdruck von ‚etwas‘, 
das in der Tiefe des menschlichen Denkens 
liegt, sondern Kultur ‚ist‘ nur, insofern sie öf-
fentlich ist, beobachtbar, vermittelt, interper-

Theologie / Theologie interkulturell


