216

Theologie

einer geschichtlich verfassten, aus konkreten
Menschen als Offenbarungstrigern bestehen-
den Kirche.

Dem franziskanischen Hintergrund der
Theologie Bonaventuras widmen sich Paul
Zahner (Bonaventura, der franziskanische Joa-
chitismus und Joachim von Fiore. Die weitere
Forschung nach den Bonaventura-Studien von
Joseph Ratzinger [152-165]) und der beachtens-
werte Beitrag von Leonhard Lehmann OFMCap
tiber das Franziskusbild Bonaventuras in den Stu-
dien Joseph Ratzingers (116-151), der zeigt, wie
stark Ratzingers Offenbarungsverstindnis in der
monastischen und franziskanischen Tradition
der relevatio an einzelne Menschen in ihrem
geschichtlichen Kontext wurzelt (einschliefllich
einer Aufwertung der Legenda maior).

Der historischen, systematischen und
sprachlichen Eigenart der Theologie Bonaven-
turas widmet sich eine weitere Gruppe von Bei-
tragen. Die fiir Bonaventuras Offenbarungsver-
standnis zentrale Kategorie der Zeitlichkeit im
Spannungsgeflecht der platonischen und aristo-
telischen Ewigkeitsterminologie untersucht Flo-
rian Kolbinger (Tempus, aevum, aeternitas. Ei-
nige Gedanken zu Bonaventuras Begriff von Zeit
und Ewigkeit [166-206]), wahrend Charles Mo-
rerod den Tatcharakter der Argumente fiir die
Existenz Gottes herausstellt (207-217). Gemein-
samkeiten und Unterschiede zwischen Bona-
ventura und der Charismatischen Erneuerung
im Konzept der Geist-Erfahrung (bei Bonaven-
tura am Ende, in der Charismatischen Erneue-
rung als Initiation) zeigt Andreas Schmidt (Das
»mystische Gepriage“ der revelatio [218-239])
auf. Beachtung verdienen auf jeden Fall die ein-
gehenden Untersuchungen von Rolf Schonber-
ger zum Sprachproblem von Offenbarung und
Theologie angesichts der nach Bonaventura un-
zutreffenden affirmativen Aussagen tiber Gott
(Affirmationes sunt imcompactae [240-282])
und der negativen Theologie in der ,sapientia
nulliformis“ von Marianne Schlosser (Sapientia
per Spiritum sanctum revelata [283-306]).

Auch wenn Cornelio de Zotto MHC Rat-
zinger in geradezu hymnischen Worten in die
Tradition der sapientia christiana stellt (La teo-
logia come sapienza cristiana [307-341]), bleibt
die Frage unbeantwortet, ob die im zweiten Teil
dokumentierte kritische Rezeption, die Ratzin-
gers Geschichtstheologie von 1959 erfahren hat,
durch die Veréffentlichung des Gesamtwerkes
neutralisiert oder {iberholt ist.

Regensburg Ulrich G. Leinsle OPraem

# Rosenberger, Michael: Im Geheimnis ge-
borgen. Einfihrung in die Theologie des
Gebets. Echter Verlag, Wiuirzburg 2012.
(151) Pb. Euro 14,80 (D) / Euro 15,30 (A) /
CHF 21,90. ISBN 978-3-429-03529-7.

Einfithrungen in Theologien des Gebets kom-
men in kaum einem theologischen Studienplan
im deutschen Sprachraum vor - an der KTU
Linz besteht eine rithmliche Ausnahme, und
der Inhaber des Lehrstuhls fiir Moraltheologie
Michael Rosenberger legt seine Einfithrung in
eine Theologie des Gebets nun in Buchform vor.
Er ist davon iiberzeugt, mit diesem Briicken-
schlag zu Dogmatik und Moraltheologie ein
»Herzstiick der Theologie® auszufalten: ,,Das
Gebet ist der ureigenste Gegenstand der Theo-
logie.“ (22)

Rosenbergers theologische Reflexionen be-
arbeiten den Gegenstand iiberblicksartig in
zehn Kapiteln: Was ist Gebet und wie ist seine
Praxis, was gilt fiir seine innerlichen (Kapitel
2-4) und leibhaftigen (Kapitel 5-8) Vollziige?
Zuerst bestimmt Rosenberger Gebet als ,die
bewusste ganzheitliche Begegnung mit dem
Geheimnis“ (16), auch, um ein Gemeinsames
aller Religionen zu betonen. Anthropologisch
lasst sich bemerken, dass Beten mit dem An-
rufen eines Namens auch an eigene Identitit
erinnert und eigene Lebensgeschichte erzahlt.
Es umfasst Horen und Reden in der Begegnung
mit der Wirklichkeit und dem Geheimnis. Fiir
die Gotteslehre zeigt sich, dass Gott Geheim-
nis bleibt, und fiir die Pneumatologie, dass der
Geist als Eros Gottes in den Menschen betet.
Christologisch ldsst sich mit Jesus ,,Abba“ sa-
gen und mit Christus der Vater sehen. Trini-
tatstheologisch ist christliches Beten damit ein
Beten zum Vater durch den Sohn im Geist. Eine
Mystik des Gebets als Gotteserfahrung verfolgt
Rosenberger diachron in der Gebetspraxis des
Monchtums, der Hohelied-Mystik von Frauen
im Mittelalter und der neuplatonischen (Mén-
ner-)Mystik, der Mystik des Alltags bei Ignatius
von Loyola bis zu modernen Interpretationen.
Aus den biblischen ,,Gebetsvorlagen® ragen ins-
besondere die Psalmen als ,spirituelle Mutter-
sprache Jesu“ (83) und das Vater Unser hervor.
Rosenberger weist auf, wie Beten mit Leib und
Seele sich in Koérperhaltungen und Gebérden,
Singen und Tanz bzw. in den Rhythmen des Ta-
ges oder von Liturgie und Wallfahrt ausdriickt.
Auch die Frage nach der ,Wirksamkeit® von
(Bitt-)Gebeten spart er nicht aus (Kapitel 9), die



Theologie / Theologie interkulturell

217

er mittels der Unterscheidung der Perspektiven
von Gott, erster und dritter Person untersucht:
»Liefe sich ein ,Nutzen' des Gebets objektiv em-
pirisch nachweisen, wire das Gebet kein Aus-
druck von Glaube, Hoffnung und Liebe mehr.*
(131£.) Nicht zuletzt gibt Rosenberger Hinweise
darauf, wer und was Menschen zu beten lehrt -
und damit auch zu einer zukunftsfahigen Spra-
che der Gesellschaft beitrégt.

Zu diskutieren erscheint mir Kapitel 5 mit
der Frage nach Sprachregelungen fiir das Beten,
kirchlich und interreligiés. Darin versteht Ro-
senberger Beten als ,,Ausdruck einer gemein-
samen Sprache der Kirche“ und bemerkt, eine
solche brauche ,klare, allgemein verbindliche
und allen bekannte Regeln - und Instanzen,
die diese Regeln aufstellen und ihre Einhaltung
kontrollieren®. (67) Das kirchliche Lehramt sei
»eine Art ,Dudenkommission (67) auch der
Gebetssprache gemifl des alten Zusammen-
hangs von lex orandi und lex credendi. Christ-
liches Beten sei ,primdr ein Sprechen mit an-
deren Glaubenden und in der Gemeinschaft
des Glaubens - und darin (!) ein Sprechen mit
Gott“ (71, Hervorhebung des Autors), sodass
die Kirche selbst zum Subjekt des Betens wird.
»Der Glaubende spricht mit Gott in der Mut-
tersprache seiner Religion.“ (71) Wie das zu-
sammen mit dem Ansatz, Beten sei Begegnung
mit dem Geheimnis in der je eigenen Lebens-
erfahrung und ,nicht allein Wortgeschehen®
(17), gedacht werden kann, hitte einige tiefer
schiirfende, auch philosophische Uberlegun-
gen verdient. Diese Einseitigkeit ibergeht auch
jenes sprachschopferische Wortefinden, worin
Beten Theologie und Kirche herausfordert, ihre
lex credendi und ihre Sprachgewohnheiten zu
modifizieren.

,Beten zu konnen ist letztlich ein Ge-
schenk®, schreibt Rosenberger (140). Seine
theologischen Reflexionen mitsamt ihren Ge-
dichten und Gebeten scheinen mir auch eine
dankenswerte Anstiftung dazu zu sein, das Ge-
schenk nicht zu iibersehen.

Graz Elisabeth Pernkopf

THEOLOGIE INTERKULTURELL

¢ Wrogemann, Henning: Interkulturelle
Theologie und Hermeneutik. Grundfragen,
aktuelle Beispiele, theoretische Perspekti-
ven (Lehrbuch Interkulturelle Theologie /

Missionswissenschaft 1). Gutersloher Ver-
lagshaus, Guterloh 2012. (409) Pb. Euro
29,99 (D) / Euro 30,90 (A) / CHF 40,90. ISBN
978-3-579-08141-0.

Nach den beiden Einfithrungen in die Interkul-
turelle Theologie, die Klaus Hock und Volker
Kiister 2011 vorgelegt haben, ist nun ein Werk
des an der Kirchlichen Hochschule Wuppertel/
Bethel titigen Missions-, Religionswissenschaft-
lers und Okumenikers Henning Wrogemann
erschienen. Diese Einfithrung ist als erster
Teil eines dreiteiligen Lehrbuchs ,Interkultu-
relle  Theologie/Missionswissenschaft®  kon-
zipiert und geht konsequent vom Verstind-
nis des Christentums ,als einer globalen Reli-
gionsformation in vielen kulturell-kontextuellen
Varianten“ (Vorwort, 13) aus. Zu den Voraus-
setzungen und fundamentalen Aufgaben eines
Faches ,Interkulturelle Theologie“ gehort es
demnach, ,die Weite der Weltchristenheit in
den Blick zu nehmen® (34) - eine Herausforde-
rung, der sich der Verfasser sowohl durch die
Reflexion grundlegender Begriffe als auch durch
die Darstellung konkreter Entwicklungen stellt.

Die Einleitung in das Aufgabengebiet
»Interkulturelle Theologie® (17-42) setzt die
Einsicht in ,die gegenseitige Verwiesenheit
von Verstehensbegriff einerseits und Kultur-
verstindnis andererseits“ (41) voraus, begreift
»Kultur“also nicht nur als Objekt theologischer
Reflexion, sondern als deren Medium. Dieser
grundlegende Zusammenhang kommt im ers-
ten Teil (43-159), in dem der Zusammenhang
von interkultureller Hermeneutik und Kultur-
begriff untersucht wird, zum Tragen. In der
Auseinandersetzung mit dem ,Fremden®, das
in kolonialen Kontexten diskursiv konstruiert
wurde, kommt Interkultureller Theologie eine
kritische Rolle zu. Gegen die traditionelle Auf-
fassung, Theologie miisse sich dem Kontext
»anpassen’, bringt der Verfasser am Beispiel
der indischen Dalit-Theologie den wider-
staindigen Charakter kontextueller Theologie
zur Geltung: ,Kontextualisierung bedeutet
De-Kulturation, Anti-Kulturation und damit
Widerspruch® (115). Gegen einen essentialis-
tischen Kulturbegriff betont der Verfasser den
kommunikativen, offentlichen und diskur-
siven Charakter des Kulturellen: , Kultur ist
nicht Abbildung oder Ausdruck von ,etwas;,
das in der Tiefe des menschlichen Denkens
liegt, sondern Kultur ,ist‘ nur, insofern sie 6f-
fentlich ist, beobachtbar, vermittelt, interper-



