ThPQ 161 (2013) 227-233

227

Heiner Bielefeldt

Angst vor dem Islam: Abgrenzungsbilder
und Ausgrenzungsmechanismen

¢ Durch Migration ist der Islam in West- und Mitteleuropa, besonders
auch in den deutschsprachigen Lindern, zu einer festen Grofie geworden.
Mit seiner steigenden Bedeutung geht freilich auch eine Art diffuser Angst
vor diesem bis hin zur expliziten Islamophobie einher. Heiner Bielefeldt,
renommierter Politologe und Philosoph, Menschenrechtler und Sonderbe-
richterstatter der UNO fiir Religions- und Weltanschauungsfreiheit, ana-
lysiert die Entstehung von Abgrenzungsbildern und antiislamischen Res-
sentiments. Demgegeniiber pléddiert er fiir eine aufgeklirte Debattenkultur,
die differenzierte Wahrnehmung und Gesprichsbereitschaft einschliefit.

(Redaktion)

1 Antimuslimische Vorurteile
und Ressentiments

Muslime sehen sich in Westeuropa vielfach
hartnéckigen Vorurteilen ausgesetzt, und es
schlagen ihnen gelegentlich heftige Ressen-
timents entgegen.! Die Ursachen dafiir sind
komplex: Bei lokalen Moscheebaukonflik-
ten mischen sich Uberfremdungsingste,
die oft auch politisch angeheizt und ausge-
beutet werden, typischerweise mit sozialer
Frustration in niedergehenden Stadtvier-
teln. Integrationsprobleme in Schule, Nach-
barschaft und Beruf verstéirken ein vielfach
schon vorhandenes Misstrauen gegeniiber
Einwanderern im Allgemeinen und Mus-
limen im Besonderen. In der Kontroverse
um das Kopftuch oder den Nigab kommen
Besorgnisse zu Wort, dass mithsam er-
arbeitete emanzipatorische Errungenschaf-
ten, insbesondere die Gleichberechtigung
der Geschlechter durch religios gestiitzte

1
Demokratie gefahrdet, Miinchen 2012.

autoritare Milieustrukturen konterkariert
werden konnten, unter denen vor allem
Frauen und Midchen leiden. Fernsehbilder
einer orchestrierten Emporung iiber die
Mohammed-Karikaturen wecken Befiirch-
tungen, die Priasenz des Islams kénnte die
liberale Kultur der westlichen Gesellschaf-
ten unterminieren — eine Befiirchtung, die
fir manche wiederum zum Anlass wird,
die Veroffentlichung der Karikaturen zum
Testfall liberaler Selbstbehauptung zu sti-
lisieren. Uber all dem schwebt schlieSlich
die Angst vor terroristischen Gewaltakten,
welche die Islamdebatte seit dem 11. Sep-
tember 2001 iiberschattet und durch die
Anschlage von Madrid und London sowie
durch Berichte iiber geplante, aber verhin-
derte Attentate weiter gendhrt worden ist.
Eher skeptische und teils feindselige
Einstellungen gegeniiber dem Islam finden
sich in allen politischen Lagern und in den
verschiedensten Milieus der Gesellschaft.

Vgl. Wolfgang Benz, Die Feinde aus dem Morgenland. Wie die Angst vor den Muslimen unsere



228 Bielefeldt / Angst vor dem Islam: Abgrenzungsbilder und Ausgrenzungsmechanismen

Dies hat damit zu tun, dass hinter den Vor-
behalten gegeniiber dem Islam eben ganz
unterschiedliche Motive stehen, die von
konservativen Angsten um die gewachsene
kulturelle Identitdt dieser Gesellschaft tiber
Befiirchtungen hinsichtlich der inneren
Sicherheit bis hin zu Sorgen um die Wah-
rung emanzipatorischer Errungenschaften
reichen. Wihrend manche Auflerungen an
alte Muster einer Abgrenzung des christ-
lich gepragten Abendlands gegeniiber dem
Orient ankniipfen,® sehen andere im Islam
eine Gefiahrdung moderner Aufkldrung
und Liberalitdt.’ In beiden Fallen steht der
Islam fiir ,das Andere“: entweder fiir eine
fremde Religion aus dem Osten oder fiir
den Autoritarismus vormoderner Lebens-
formen. Vor allem in rechtskonservativen
Kreisen verbindet sich die Angst vor dem
Islam mit demografischen Krisenszena-
rien, die unter Hinweis auf unterschied-
liche Geburtenraten von Muslimen und
Nicht-Muslimen eine ,schleichende Isla-
misierung“ der Gesellschaft oder gar ein
in den néchsten Jahrzehnten entstehen-
des ,,Eurabien® an die Wand malen.* Hin-
ter manchen ablehnenden Auflerungen
iiber Muslime verbirgt sich auch eine eher
»links“ intonierte Religionskritik, womog-
lich mit Relikten marxistischer Ideologie
gespickt, fiir die der Islam mittlerweile weit
mehr als das Christentum das Paradigma
militanter Religiositét abgibt.

2 Traditionelle und
moderne Abgrenzungsbilder

Die Vorbehalte gegeniiber dem Islam sind
also facettenreich. Idealtypisch lédsst sich
ein traditionelles von einem modernen
Fremdbild unterscheiden. Die traditionel-
le Variante kniipft an die alte Dichotomie
von Abendland und Morgenland bzw. von
Christentum und Islam an. Im Hinter-
grund steht eine mehr als tausendjahrige
Tradition christlicher Polemik.® Sie setzte
im 8. Jahrhundert in den Kampfschriften
des Johannes von Damaskus gegen den
»Ligenpropheten® Mohammed ein, wur-
de iber die Jahrhunderte hinweg durch
Kreuzziige und Reconquista politisch be-
feuert und fand Ausdruck in Luthers Belei-
digungen gegen die Tiirken genauso wie in
katholischen Bittgebeten der frithen Neu-
zeit. Auch im Widerstand gegen die Be-
lagerungen Wiens durch die Tiirken und
in den habsburgischen Tiirkenkriegen des
17. und 18. Jahrhunderts ging es ideo-
logisch stets um Selbstbehauptung des
christlichen Abendlands. Noch Samuel
Huntington, der in seinem Buch tiber den
»Clash of Civilizations“ immer wieder aus
Oswald Spenglers ,,Untergang des Abend-
lands® zitiert, bleibt in den ideologischen
Mustern einer angeblichen Wesensdiffe-
renz zwischen christlich gepriagtem Wes-
ten und der Welt des Islams stecken.®

Vgl. z.B. Christian Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat und der muslimische Kulturimport. Die

Antwort des Grundgesetzes auf eine religiose Herausforderung, in: Juristenzeitung 11 (1999),

538-547.

Dafiir stehen insbesondere die Schriften von Bassam Tibi. Vgl. beispielsweise Bassam Tibi,

Europa ohne Identitit. Leitkultur oder Wertebeliebigkeit, Miinchen 1998; ders., Im Schatten
Allahs. Der Islam und die Menschenrechte. Erweiterte Neuausgabe, Diisseldorf 2003.

* Vgl. z.B. Udo Ulfkotte, Heiliger Krieg in Europa. Wie die radikale Muslimbruderschaft unsere
Gesellschaft bedroht, Frankfurt a. M. 2007, 20 ff.

hungen, Darmstadt 1999.

Vgl. dazu Ludwig Hagemann, Christentum contra Islam. Eine Geschichte gescheiterter Bezie-

®  Vgl. Samuel P Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, New

York 1996.



Bielefeldt / Angst vor dem Islam: Abgrenzungsbilder und Ausgrenzungsmechanismen 229

Facetten der traditionellen christlichen
Islamabwehr schwingen in vielen skepti-
schen oder ablehnenden Auflerungen zum
Islam mit. Sie sind aber vielfach tiberlagert
durch eine andere Variante des Fremdbilds,
die mittlerweile durchschlagender wirken
diirfte als die traditionelle christlich ge-
préagte Polemik. Demnach wird der Islam
als eine ,vormoderne“ Religion oder Kul-
tur gesehen, die mit den Errungenschaften
westlicher Aufkldrung und Moderne letzt-
lich nicht kompatibel sei. An die Stelle des
vom Islam bedrohten christlichen Abend-
lands tritt als positiver Bezugspunkt in die-
sem neueren Fremdbild die westliche Mo-
derne, von der wiederum unterstellt wird,
dass sie durch den Islam herausgefordert
sei. Wihrend in der traditionell christlich
gepragten anti-islamischen Polemik der
Gott des Korans typischerweise mit dem
Gott der Bibel kontrastiert wurde, ist fiir
die neuere Variante der Islamkritik kenn-
zeichnend, dass sie eher mit der Gegen-
iberstellung von Koran und den Artikeln
moderner europdischer Verfassungen
operiert. Auf diese Weise entstehen Kont-
rasteffekte, welche die Verfassungswidrig-
keit bzw. Aufklirungsresistenz des Islam
belegen sollen.” Abgrenzung gegeniiber
Muslimen tragt in Westeuropa heute somit
vielfach die paradoxen Ziige einer Grenz-
ziehung - und damit auch Ausgrenzung -
im Namen von Moderne, Aufklidrung, ja
Liberalitat. Ausgerechnet die Berufung auf
liberale Errungenschaften wird zum Vor-

wand, bestimmten Menschen die gleich-
berechtigte Mitwirkung an der Gesell-
schaft zu verweigern oder zu erschweren,
weil man ihnen aufgrund ihrer religiosen
Orientierung eine gleichsam essenzielle
Aufklarungsresistenz oder gar Illiberalitat
zuschreibt.

3 Zuschreibung einer negativen
kollektiven Mentalitat

Muslimfeindlichkeit zeigt sich in unter-
schiedlichen Formen: in verdchtlichem
Gerede, in stereotypischer Medienbericht-
erstattung, in Blirgerprotesten gegen Mo-
scheebauprojekte, in diskriminierenden
Praktiken und Strukturen auf dem Arbeits-
markt, Wohnungsmarkt und in anderen
gesellschaftlichen Institutionen, gelegent-
lich auch in Akten symbolischer oder sogar
physischer Gewalt. Empirische Befragun-
gen haben ergeben, dass viele Muslime in
unseren Breiten vor allem unter kollektiven
Zuschreibungen leiden, die mit einer nega-
tiven Wahrnehmung des Islam und seiner
Anhiéngerschaft einhergehen.® Dies ist ein
bemerkenswerter Befund. Ablehnung und
Feindseligkeit, die Muslimen entgegen-
schlagen, haben demnach anscheinend
eher wenig mit der tatsdchlichen religiésen
Praxis der Betroffenen zu tun. Ganz unab-
héngig davon, ob Menschen die Fastenge-
bote im Ramadan einhalten, sich freitags in
die Moschee begeben, den Koran lesen oder

Vgl. zum Beispiel: Bundesverband der Biirgerbewegungen zur Bewahrung von Demokratie, Hei-

mat und Menschenrechten e.V., Bedrohte Freiheit. Der Koran in Spannung zu den Grund- und
Freiheitsrechten in der Bundesrepublik Deutschland sowie zu internationalen Rechtsnormen
und Vertragen. Arbeitshilfe fir die geistige Auseinandersetzung mit dem Islam, Berlin *2004.

Vgl. Bundesministerium des Inneren, Muslime in Deutschland. Integration, Integrationsbarrie-

ren, Religion und Einstellungen zu Demokratie, Rechtsstaat und politisch-religiés motivierter
Gewalt, bearbeitet von Karin Brettfeld und Peter Wetzels, Berlin 2007, 109. Vgl. EU Fundamen-
tal Rights Agency, European Union Minorities and Discrimination Survey. Data in Focus Re-

port: Muslims, Wien 2009.



230 Bielefeldt / Angst vor dem Islam: Abgrenzungsbilder und Ausgrenzungsmechanismen

sich iiberhaupt als gldubige Muslime verste-
hen, sie erleben vor allem aufgrund ihrer
familidren bzw. ethnischen Herkunft oder
allein schon aufgrund ihres ,muslimisch
klingenden Namens Vorbehalte und Miss-
trauen. Mit anderen Worten: Muslimfeind-
schaft hat eine stark ,ethnisierende“ Kom-
ponente. Die (tatsachliche oder vermutete)
Herkunft spielt, so scheint es, eine gréflere
Rolle als die personliche religiose Praxis.
Wenn diese Annahme stimmt, wire
dies ein Argument dafiir, die harten Ma-
nifestationen von Muslimfeindlichkeit ge-
gebenenfalls auch als ,,anti-muslimischen
Rassismus® zu bezeichnen.” Es kennzeich-
net den Rassismus jedweder Art, dass er
die Menschen ent-individualisiert und
damit zugleich ent-personalisiert. Der
konkrete Mensch verliert gleichsam sein
Gesicht, indem er schlicht einer imaginé-
ren und mit negativen Eigenschaften asso-
ziierten Kollektivgrofle eingeordnet wird.
Personliche Biografien, individuelle Eigen-
schaften und Lebensweisen, personliche
Uberzeugungen und Haltungen und eben
auch die persénliche religiése Praxis wer-
den abgeblendet und verschwinden hinter
einer zugeschriebenen kollektiven Menta-
litat: ,,Die sind halt so.“ Ob solche Kollek-
tiv-Groflen anhand von (angeblichen) bio-
logischen Merkmalen konstruiert werden
oder ob kulturelle oder religise Differen-
zen zum Anlass genommen werden, Mau-
ern zu bauen zwischen ,,uns“ und ,,den an-
deren’, ist demgegeniiber von sekundérer
Bedeutung.”” Entscheidend ist vielmehr
der Hirtegrad in der Zuschreibung einer
kollektiven Mentalitdt, die im Grenzfall

2009.
10

Ziige schicksalhafter Unentrinnbarkeit an-
nimmt und den betroffenen Menschen ihr
Selbstsein, ihre Freiheit und ihre Gleichbe-
rechtigung abspricht.

Umso wichtiger wire es, Differenzie-
rungen deutlich zu machen, die der realen
Vielfalt individueller Lebenswege, Haltun-
gen und Uberzeugungen Raum geben. Nur
in einer differenzierten Wahrnehmung
verbleibt den Menschen die Chance, ,Ge-
sicht zu zeigen®, d.h. sich als individuel-
le Personlichkeiten zu prisentieren und
mit ihren je eigenen Ansichten Gehor zu
finden. Bei der Beobachtung der offentli-
chen Islamdebatte gewinnt man indessen
in der Tat den Eindruck, dass begriffliche
Differenzierungen - etwa zwischen Islam,
Islamismus und Terrorismus - zwar vor-
genommen werden, oft aber eigentiimlich
abstrakt und folgenlos bleiben. Der Grund
dirfte darin bestehen, dass Erscheinungs-
formen religiosen Autoritarismus oder
einer religiés motivierten terroristischen
Gewalt als besonders symptomatisch
fir den Islam angesehen werden, des-
sen ,wahres Wesen® sich darin angeblich
immer wieder zeige."" Die Tatsache, dass
eine grofle Mehrheit der Muslime keines-
wegs fanatisch oder undemokratisch ein-
gestellt ist, wird damit als Faktum zwar
nicht bestritten, entfaltet jedoch in einer
solchen vorurteilsgeleiteten Sichtweise kei-
ne durchgreifende Bedeutung. Die unter-
schiedlichen Formen muslimischen Le-
bens — von mystischen Auspridgungen iiber
die traditionelle Volksfrémmigkeit bis hin
zu Projekten eines dezidiert liberalen oder
auch feministischen Reformislam - ver-

Vgl. Jiirgen Micksch (Hg.), Antimuslimischer Rassismus. Konflikte als Chance, Frankfurt a. M.

Die Geschichte des Rassismus kennt von Anfang an neben biologistischen auch kulturalistische

Ausgrenzungsmuster. Vgl. Karin Priester, Rassismus. Eine Sozialgeschichte, Leipzig 2003.

11

Vgl. z.B. Rainer Glagow, Strukturen, Inhalte und Aktivititen des islamischen Fundamentalis-

mus, in: Studienzentrum Weikersheim (Hg.), Der fundamentalistische Islam. Wesen - Strategie —



Bielefeldt / Angst vor dem Islam: Abgrenzungsbilder und Ausgrenzungsmechanismen 231

bleiben vielmehr im Halbschatten des ver-
meintlich ,eigentlichen® Islam, der nach
wie vor eher mit Fanatismus, Autoritaris-
mus und Militanz assoziiert wird.

Da der Islam an sich in der Offent-
lichkeit oft mit antiliberalen Haltungen
und Praktiken in Verbindung gebracht
wird, miissen vor allem liberale Muslimin-
nen und Muslime immer wieder erleben,
dass man entweder ihre (hier im weites-
ten Wortsinne verstandene) Liberalitat
oder ihre islamische Identitat nicht wirk-
lich ernst nimmt. Im ersten Fall erscheint
ihre liberale Einstellung und Lebensweise
als zweifelhaft oder potenziell gefihrdet -
so als drohe ihnen infolge ihrer religiosen
Pragung gleichsam natiirlicherweise stets
der Riickfall in autoritires Denken und
Handeln. Im zweiten Fall miissen sie sich
anhoren, dass sie doch gar keine ,echten®
Muslime mehr seien. Eine solche gelegent-
lich auch als Kompliment gemeinte Zu-
schreibung beriihrt sich paradoxerweise
mit den Vorwiirfen, dieliberalen Muslimen
aus dem traditionalistischen oder funda-
mentalistischen Milieu-Umfeld entgegen-
schlagen. Mit anderen Worten: Liberale
oder moderate Muslime werden entweder
im Vorfeld eines ,eigentlichen®, vermeint-
lich militanten Islam verortet, oder sie gel-
ten als dem Islam bereits weitgehend ent-
fremdet. Dass in Europa viele Millionen
von Menschen leben, die sich als Muslime
verstehen und gleichzeitig zu freiheitlichen
Verfassungsprinzipien bekennen und ein
solches Bekenntnis mit grofler Selbstver-
standlichkeit auch lebenspraktisch verkor-
pern, wird durch die leitende Vorstellung
eines ,eigentlich® antiliberalen Islam im

Grunde aus dem Zentrum der Wahrneh-
mung abgedrangt.

Im buchstéblichen Sinne fatal wird es
dariiber hinaus, sobald die ,Taqiyya“ ins
Spiel gebracht wird - eine, wie behauptet
worden ist, ,ausdriicklich religiés sank-
tionierte Erlaubnis zu Téuschung und
Verstellung in der Auseinandersetzung
mit ,Ungldubigen “'%. Dies ist deshalb ein
besonders perfides Ausgrenzungsmuster
gegeniiber Muslimen, weil es nicht mehr
um konkrete, individuelle ,,Vorwiirfe® geht,
mit denen man sich auseinandersetzen
kann und fiir die der Beweis anzutreten ist,
sondern um die Zuschreibung einer gleich-
sam strukturellen Verlogenheit. Damit aber
wird einer Logik des kollektiven Verdachts
der Weg bereitet, aus der man, wenn man
sich einmal auf sie eingelassen hat, nicht
mehr leicht herausfindet. Denn solcher
Verdacht macht sich nicht an konkretem
Handeln von Menschen fest, fir das man
Belege bringen miisste, sondern basiert
auf der Unterstellung einer in einer ,,mus-
limischen Mentalitat“ angeblich kollektiv
verankerten prinzipiellen Unwahrhaftig-
keit. Dies aber nimmt den betroffenen
Menschen von vornherein jede Chance,
sich als respektable Gesprachspartner zu
prasentieren und Gegenargumente mit der
Chance auf Gehor vorzutragen.

4 Kriterien einer aufgeklarten
Debattenkultur

Es gibt keine Alternative zur Aufklarung.
Darin sind sich fast alle einig. Was aber
heiflt das? Es fallt auf, dass der Begriff der

Abwehr, Weikersheim 1999, 9-41, hier 20: ,,Der Islam hat - zuriickgehend auf viele Koranverse
und auf die Vorbildfunktion seines Propheten als Feldherr und Kéampfer fiir den Islam - ein
anderes Verhiltnis zur Gewalt als andere Religionen.*

12
Sonntagszeitung (FAS) vom 12.08.2007, 13.

Ralph Giordano, Nicht die Moschee, der Islam ist das Problem, in: Frankfurter Allgemeine



232 Bielefeldt / Angst vor dem Islam: Abgrenzungsbilder und Ausgrenzungsmechanismen

Aufkldrung in islamkritischen Beitrdgen
vielfach eine aggressiv-kulturkdmpferi-
sche Pointierung erfihrt.”” Die Berufung
auf die Aufklirung dient dabei einerseits
zur Grenzziehung gegeniiber dem Islam,
der pauschal als unaufgeklirt bezeichnet
wird, wahrend man sich selbst gleichsam
in einem post-aufklarerischen Zustand
wiahnt. Andererseits bietet sie den Vor-
wand dafiir, gegen die vermeintlichen Ta-
bus der ,,political correctness® eine provo-
kative Klartextsemantik zu bedienen, die
fir Differenzierungen keinen Raum ldsst
und nicht selten in pure Gehissigkeit ab-
rutscht.” Eine ,, Aufklarung", die im Gestus
des beherzten Tabubruchs Ressentiments
gegen Minderheiten schiirt, wire allerdings
eine Karikatur dessen, was Kant einmal
unter Aufkldrung verstanden hat, ndmlich
einen selbstkritischen Lernprozess im nie
endenden Bemithen um personliche und
gesellschaftliche Freiheit.

Aufklarung impliziert Fairness. Genau
deshalb verlangt sie auch die Bereitschaft
zur Differenzierung. Es geht um die Fahig-
keit, hinzuschauen und hinzuhoéren, fiir
Zwischentone offen zu sein und die Indivi-
duen mit ihren jeweiligen Sichtweisen nicht
vorschnell einem Lager zuzuschlagen oder
gar einer vermeintlich unveranderlichen
kollektiven Mentalitit zu subsumieren.
Differenzierungsbereitschaft ist in diesem
Sinne mehr als ein akademisches Postu-
lat, ndmlich zuallererst ein Fairnessgebot.
Dies gilt auch fiir die Rede vom Islam. Es
geht dabei nicht etwa um Schonfarberei

13

oder Bagatellisierung bestehender Proble-
me in der Einwanderungsgesellschaft, die
auch autoritdre Milieustrukturen hervor-
gebracht hat, sondern um angemessene
Prézision in Beschreibung und Analyse.
In jeder Kopftuchtrigerin ein potenzielles
Opfer oder eine potenzielle Komplizin au-
toritérer family values zu sehen, wére ahn-
lich absurd wie die Unterstellung, die meis-
ten Muslime hegten heimliche Sympathie
fiir terroristische Selbstmordattentiter.
Ein differenzierter Blick auf den Islam
in Deutschland und Osterreich, auf seine
verschiedenen Stromungen sowie auf die
vielfaltigen Einstellungen und Lebens-
formen von Muslimen erdffnet eine im
Grunde triviale Einsicht, die zugleich aber
die Pramisse jedweder Aufklirung bildet
und deren Bedeutung deshalb nicht unter-
schitzt werden darf: Es ist dies die Einsicht,
dass Menschen auch hinsichtlich ihrer re-
ligiosen Einstellungen und Praktiken han-
delnde Subjekte sind. Menschen sind nicht
nur ,Angehorige“ einer Religion, deren
Vorgaben sie passiv iibernehmen, sondern
sie verdndern und entwickeln sich in ihren
religiésen Mentalititen und Identititen -
wobei niemand den Ausgang solcher Ent-
wicklungen sicher prognostizieren kann.
Aus dem Differenzierungspostulat
folgt, dass die fiir eine liberale, aufgeklarte
Debattenkultur entscheidende Trennlinie
nicht zwischen ,freundlichen® und ,un-
freundlichen“ Darstellungen des Islams
verlduft, sondern zwischen Offenheit und
Klischee. Wichtig ist vor allem eine fun-

Bassam Tibi verwendet den Begriff der Aufklarung schon seit vielen Jahren haufig in scharf-

polarisierender Weise. In seinen Biichern erfihrt die umstrittene Huntington-These vom ,.clash
of civilizations“ zwischen Westen und Islam eine gleichsam modernisierungstheoretische Wen-
dung als Antagonismus zwischen westlicher Moderne und islamischer Vormoderne. Vgl. Bas-
sam Tibi, Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft und Fundamentalis-

mus, Hamburg 1995.
14

Verwiesen sei nur auf die Website ,,Politically Incorrect®, die sich vor allem dem Kampf gegen

den Islam verschrieben hat. Vgl. http://politicallyincorrect.de.



Bielefeldt / Angst vor dem Islam: Abgrenzungsbilder und Ausgrenzungsmechanismen 233

dierte Empirie. Ein in der Gesellschaft
bestehendes Misstrauen gegeniiber Mus-
limen wird sich kaum durch reklamearti-
ge Auflistung von best practice-Beispielen
tiberwinden lassen, sondern eher durch
niichternen Realismus, bei dem alle Prob-
leme auf den Tisch kommen - aber eben
ohne Selbstgerechtigkeit und im Bemiihen
um Fairness und Genauigkeit. Daran fehlt
es vielfach. Reif8erische Buchtitel wie ,,T6d-
liche Toleranz“'® schiiren nur Angste und
tragen zum Verstdndnis und zur Bewdlti-
gung bestehender Probleme nichts bei.
Das Differenzierungsgebot betrifft auch
die Wahl der Kategorien, die so gestaltet
sein sollten, dass sie der Vielfalt der Posi-
tionen und Lebenswege iiberhaupt Raum
geben konnen. Das Fatale an einer pola-
risierenden Kulturkampfrhetorik besteht
ja nicht in der ihr eigenen Emotionalitat
(warum soll es nicht ab und zu hitzig wer-
den diirfen?), sondern darin, dass sie viele
Menschen unter den Druck eines radika-
len Entweder-Oder setzt, das ihnen meis-
tens gar nicht gerecht wird. Sie sollen sich
entscheiden: Religiositdt oder Moderne,
familidre Loyalitit oder gesellschaftliche
Integration, Kopftuch oder Emanzipation,
Herkunft oder Zukunft. Dass es viele Le-
benswege gibt, die sich mit solchen Al-
ternativstellungen nicht angemessen be-
schreiben lassen, gerit aus dem Blick, und
wer sich dem schlichten dichotomen Sche-
ma nicht fiigen will, wird schnell des Eska-
pismus verdachtigt. Auch die Aufkldrung
kennt eben unterschiedliche Wege, und fiir

15

den Ausgang aus der selbstverschuldeten
Unmiindigkeit gibt es weder eine allge-
mein verbindliche Wegbeschreibung noch
eine Versicherung zum Schutz vor Abwe-
gen, Verirrungen und Verweigerungen.'s

Das wichtigste Kriterium von Auf-
klarung besteht aber in der Gesprichsbe-
reitschaft. Natiirlich verlaufen Gespriche
nicht immer erfreulich, und es gibt keine
Garantie fir Verstindigung und Erfolg.
Dennoch erweisen sich Gespriche als das
beste Mittel, um Vorurteile zu iberwinden
und den ,,anderen” als individuelle Person
und eben nicht nur als Exemplar eines
fremden Kollektivs zu erleben. Gespriche
sollten nicht ausschliefSlich unter interreli-
giésen Vorzeichen stattfinden - etwa zwi-
schen Muslimen und Christen -, sondern
zum Beispiel auch als Nachbarschaftsge-
sprache. Am ertragreichsten sind oft Ge-
sprache, die auf die praktische Bewaltigung
gemeinsamer Probleme - beispielsweise in
der Kommune - zielen. Daran besteht ja
eigentlich kein Mangel.

Der Autor: geb. 1958, studierte Philosophie,
Theologie und Geschichte. Nach Lehrtdi-
tigkeit an verschiedenen Universititen im
In- und Ausland amtierte er von 2003 bis
2009 als Direktor des Deutschen Instituts
fiir Menschenrechte. Seit Wintersemester
2009/10 hat er den neu geschaffenen Lehr-
stuhl fiir Menschenrechte und Menschen-
rechtspolitik inne. Zusdtzlich fungiert er seit
August 2010 als UN-Sonderberichterstatter
fiir Religions- und Weltanschauungsfreiheit.

Vgl. Giinter Lachmann, Todliche Toleranz. Die Muslime und unsere offene Gesellschaft, Miin-

chen 2005. Auf dem Cover dieses Buches wird die deutsche Flagge von einem islamischen Halb-

mond durchschnitten.

Dichotome Kategorien, die den Phanomenen oft nicht gerecht werden, durchziehen auch die

zahlreichen Schriften Bassam Tibis. Dass dessen Projekt eines ,,Euro-Islams® unter Muslimen
kaum Zustimmung finden konnte, ist deshalb nicht iiberraschend. Vgl. z.B. Bassam Tibi, Euro-
pa ohne Identitit. Leitkultur oder Wertebeliebigkeit, Miinchen 1998; ders., Im Schatten Allahs.
Der Islam und die Menschenrechte. Erweiterte Neuausgabe, Diisseldorf 2003.



