Das aktuelle theologische Buch

303

Das aktuelle
theologische Buch

# Schmid, Hansjorg: Islam im europaischen
Haus. Wege zu einer interreligiésen Sozial-
ethik. Herder Verlag, Freiburg i. Br.—Ba-
sel-Wien 2012. (599) Pb. Euro 40,00 (D) /
Euro 41,20 (A) / CHF 53,90. ISBN 978-3-451-
32557-1.

Hansjorg Schmid stellt sich in seinem 599 Sei-
ten umfassenden Buch ,,Islam im européischen
Haus. Wege zu einer interreligiosen Sozial-
ethik® die Aufgabe, den Rahmen fiir ein neues
Forschungsfeld abzustecken. Sein Vorschlag ist
es, eine interreligiose Sozialethik im Modus des
~vorsichtigen Vergleichs (179) zu betreiben.
Schmid tut dies aus der Perspektive des katholi-
schen Theologen und zieht als Vergleichsgrofe
sozialethische Positionen aus dem Spektrum
des europdischen Islam heran (Islam definiert
er als ,Modus des islamisch legitimierten bzw.
motivierten Handels [13]). Somit legt er inter-
religiose Arbeit bewusst bilateral an. Seine
Motivation, dieses Forschungsfeld auszuloten,
ist einerseits die Wahrnehmung, dass ,,im Rah-
men der christlichen Sozialethik bislang noch
keine differenzierte Wahrnehmung des Islam
existiert” (248), ,der® Islam allerdings gesell-
schaftspolitisch relevant und Muslime in Euro-
pa prisent sind (insofern wird Islam von ihm
als ein ,,Zeichen der Zeit“ gesehen). Anderer-
seits bediirfen, Schmid zufolge, sozialethische
Fragestellungen im Rahmen pluralistischer Ge-
sellschaften westlichen Typs keiner spezifisch
christlichen, sondern einer multiperspektivi-
schen Bearbeitung: ,,[U]m anderen Religionen
als ebenfalls ethische Instanzen in der Gesell-
schaft gerecht zu werden, reicht der Blick von
auflen nicht“ (84). Eine interreligiése Sozial-
ethik wird notwendig.

Es geht ihm also zum einen um ,,den“ Islam
als Inhalt christlicher Sozialethik, zum anderen
um ,den” Islam als Gesprichspartner, insofern
sozialethische Themen gemeinsam bearbeitet
werden miissen und gewissermaflen eine Biind-
nispartnerschaft in politisch-ethischen Dis-
kursen entstehen kann. Auf jeden Fall mdchte
Schmid entgegen der verbreiteten ,,abgrenzen-
de Islamwahrnehmung® (151) Gemeinsam-

keiten zwischen den Religionsgemeinschaften
hervorheben und dabei gleichzeitig Unterschie-
de nicht einebnen. Angesichts der eindeutigen
Unterschiede in der Glaubenspraxis konnte
eine interreligiose Sozialethik gewissermaflen
Bedingungen schaffen, die Dialoge erméglicht.
Interreligiose Sozialethik als ,vorsichtiger Ver-
gleich“ muss deshalb, seiner Meinung nach,
grundsitzlich drei Dinge beriicksichtigen: die
inneren Pluralititen der Religionen, Asymme-
trien zwischen ihnen sowie den Kontext, und
schlieflich die Addquatheit des Vergleichs, also
dass Vergleichbares verglichen werden kann. In
seinem Vorgehen beachtet er selbstverstdndlich
die Entwicklung, dass sich im (europdischen)
Islam eine theologische Sozialethik als wissen-
schaftliche Disziplin erst langsam herausbilden
konnte und es z.B. eine vergleichbare Ausei-
nandersetzung mit kirchlicher Sozialverkiin-
digung, die in der christlichen, vor allem der
katholischen, Sozialethik Tradition hat, nicht
gibt. Insofern wirft ein interreligioses For-
schungsprogramm immer auch die Frage nach
Profil und Identitit von christlicher Sozialethik
auf. Dieses Profil schitzt Schmid wiederum
vorsichtig als 6kumenisch ein und sieht in den
bereits vorliegenden Entwicklungsschritten hin
zu einer Okumenischen Sozialethik mogliche
Parallelen zur Entwicklung einer interreligiosen
Sozialethik. (25-58)

Schmid betont immer wieder, dass kon-
krete sozialethische Fragen Moglichkeiten fiir
den interreligiosen Dialog bieten. Er nennt
gesellschaftliche Konfliktfelder ,Orte der wei-
terfithrenden sozialethischen Diskussion®; ein
interreligioses Gesprach fillt sozusagen anhand
sozialethischer Themen leichter. Obwohl aber
fir ihn ,sozialethische Fragen [...] Katalysa-
tor des Dialogs mit weitreichenden Verstiandi-
gungsmoglichkeiten (151) sind, beschaftigt
er sich in seinem Buch mit der Generierung
relativ abstrakter Vergleichskategorien, an-
hand derer er dann beispielhaft islamische und
christliche Sozialethik gegeniiberstellt. Konkre-
te sozialethische Probleme, an denen sich eine
interreligiose Sozialethik entspinnen und dialo-
gisch abarbeiten konnte, an denen sich sowohl
islamisch geprégte als auch christlich geprégte
Theorieentwiirfe bewihren konnten, stehen in
Schmids Forschungsprogramm also — bedauer-



304

Das aktuelle theologische Buch

licherweise — nicht im Mittelpunkt; er wihlt
vielmehr folgenden Weg:

1. Diskursanalyse: Schmid greift auf die-
se sozialwissenschaftliche Methode (u.a. nach
Reiner Keller) zuriick, um tragfihige Ver-
gleichskategorien zwischen christlichen und
islamischen sozialethischen Positionen heraus-
finden. Er untersucht europdische ,Islamdis-
kurse® (151) mit ihren zentralen Themen und
typischen Interaktionsmustern. Hinsichtlich
der Fragestellung einer interreligiésen Sozial-
ethik kristallisieren sich drei Diskursfelder fiir
ihn heraus, ndmlich interreligioser Dialog, is-
lamische Erklarungen, politische Diskurse, die
er zur ndheren Untersuchung heranzieht. Er
versucht bewusst eine islamische Perspektive
auf interreligiose Diskurse einzubeziehen und
kommt zu dem Ergebnis, dass in allen drei Dis-
kursfeldern sozialethische Fragen eine Schliis-
selrolle einnehmen.

2. Ermittlung von Vergleichskategorien: Auf
Grundlage der Diskursanalyse ergeben sich
fir ihn Kontexte, Methoden, Sakularisierung,
Religionsfreiheit, Zivilgesellschaft, Entwick-
lungslinien und Prinzipien als Vergleichskate-
gorien. Er fasst die sieben Kategorien in drei
Cluster zusammen: (1) ,,Hermeneutische und
methodische Aspekte“ mit Kontexten und Me-
thoden; (2) ,Grundfragen des Verhiltnisses von
Religion, Staat und Gesellschaft mit Sakulari-
sierung, Religionsfreiheit und Zivilgesellschaft;
(3) ,,Historischer Wandel und Einheit mit Ent-
wicklungslinien und Prinzipien. Der Leserin er-
schliefit sich nicht unbedingt, warum sich nun
genau diese Kategorien aus der vorangegange-
nen Diskursanalyse ergeben. (Es sei angemerkt,
dass Schmid Themen wie Gender, Gewalt, Mig-
ration, Inklusion und Diskriminierung keines-
wegs ausldsst; er will sich aber aufgrund seiner
Diskursanalyse nicht starker darauf konzentrie-
ren). So wie seine Diskursanalyse setzt auch der
Vergleich bei der islamischen Position an, um
erneut die eigentlich unhintergehbare Perspek-
tivenbindung aufzuweichen.

3. Systematische Analyse der Positionen
ausgewdhlter islamischer” Autoren: Schmid
stellt in diesem Teil die Autoren und ihre kon-
zeptionelle Ausrichtung vor, anhand derer er
den ,vorsichtigen Vergleich® durchfiithren will.
Dazu analysiert er die ganz unterschiedlichen

(auf diese Heterogenitit legt Schmid Wert)
Positionen von im europidischen Diskurs be-
heimateten Autoren, namlich von Nasr Hamid
Abu Zaid (Koranhermeneutiker im niederldn-
dischen Exil), von Dilwar Hussain (Forderer
muslimischer Partizipation in der britischen
Zivilgesellschaft), von Fikret Karcic (Vertreter
der islamischen Tradition der Bosniaken), von
Tariq Ramadan (Populdrer Gelehrter zwischen
Traditionalismus und Reform mit europaweiter
Resonanz) und von Azzam Tamimi (,Gemaf3ig-
ter Islamist® mit Maghreb- und Paldstinabezug).
Als katholischer Theologe islamische Positio-
nen zu rezipieren und zu analysieren, konnte
allein schon als eine Praxis der interreligiosen
Sozialethik verstanden werden. Schmid bezieht
ausfiihrlich auch die Autorenbiografien mit ein.
Hinsichtlich der weiteren systematischen Ana-
lyse wiirde man sich Vertiefungen wiinschen,
die, vielleicht aufgrund der relativ groflen An-
zahl der Autoren, nicht geleistet werden. Das ist
problematisch, insofern der folgende Vergleich
gar nicht anders ausfallen kann, als eher breit
und etwas oberflachlich.

4. Vergleich mit christlicher Sozialethik an-
hand der Vergleichskategorien: Unterschiede
werden klar benannt (z.B. Offenbarungsver-
stindnisse, Rechtsverstindnisse, Beziige zur
antiken Philosophie, Organisationsstrukturen).
Aber auch die Pluralitit der Ansétze — sowohl
im islamischen als auch im christlichen Spek-
trum - wird betont; ebenso wird auf interne
Lernprozesse verwiesen. Beim Lesen stellt sich
jedoch die Frage, ob Schmid die christliche So-
zialethik nicht zu sehr im Singular sieht. Christ-
liche Sozialethik wird iiber weite Strecken als
Prinzipienethik aufgefasst und kann insofern
nur auf eine bestimmte Art zum Vergleich her-
angezogen werden (vgl. Kapitel II1.2 Prinzipien,
und die Zusammenschau am Ende des Buches).
Der Autor selbst sieht das kritisch. Er dndert
aber nur insofern etwas daran, als er jeweils
thematisch passende — zum Teil erscheint dies
etwas willkiirlich - christlich-sozialethische
Einzelpositionen, die nicht unbedingt prinzipi-
enethisch argumentieren aber keineswegs das
gesamte Spektrum christlich-sozialethischer
Konzeptionen abdecken, zum Vergleich heran-
zieht (oder eben auch lehramtliche Dokumente,
was kategorial nicht ganz stimmig ist).



Das aktuelle theologische Buch

305

Aus diesem Vergleich resultieren einzelne
sehr interessante Informationen und Diskus-
sionspunkte. Einer ergibt sich z.B. angesichts
der aktuellen Privilegiendiskussion im Katholi-
zismus: Der Islam gilt im Gegensatz zur katho-
lischen Kirche als Paradebeispiel einer ,,6ffent-
liche Religion“ und weist somit eventuell ein
ungleich grofleres Entwicklungspotenzial im
europdischen Kontext auf.

Interessant ist auch, dass Schmid als his-
torischen Vergleichspunkt hinsichtlich des
heutigen européischen Islams das europiische
Christentum der 1950er-Jahre heranzieht. Ob
dies schliissiger ist als Casanovas Fokussierung
auf den Vergleich mit dem (Katholizismus des)
19. Jh., wie dies im Buch diskutiert wird, moge
hier einmal dahingestellt bleiben.

Zudem ist in systematischer Hinsicht die
Analyse der Rezeption ,sikularer politisch-
philosophischer Theorien im islamisch-sozial-
ethischen Spektrum gewiss ein interessantes
Aufgabenfeld, das von Schmid jedoch nur
schlaglichtartig behandelt wird. Hier kénnte
zum Beispiel nicht allein auf den Abgleich mit
der Originaltheorie abgezielt werden, sondern
- interreligios“ erweitert — die Rezeptionen
der entsprechenden ,sdkularen® Theorien in-
nerhalb der islamischen und der christlichen
Sozialethik miteinander verglichen werden.

Schmid schreibt: ,,Ziel ist nicht die Er-
arbeitung eines Minimalkonsenses und auch
nicht eine Gesamtperspektive auf die Sozial-
ethik, sondern die gemeinsame Beschiftigung
mit zentralen Einzelfragen.“ (64) Dazu gibt das
Buch zwar Anregungen, aber diese ergeben sich
nicht zwingend aus der Methode des Vergleichs,
der trotz aller Vorsicht doch per se stirker auf
Nivellierung als auf Differenzierung ausgerich-
tet ist. Es scheint zwar schliissig, dass ein Dialog
durch bessere Kenntnis der je anderen sozial-
ethischen Positionen erst ermdglicht wird und
eine ,vergleichende Perspektive interreligioser
Sozialethik dazu beitragen [kann], islamische

Positionen angemessen zu bewerten und zu
hinterfragen® (151). Wenn man die islam- und
christentumsinterne Heterogenitdt und Plura-
litat jedoch ernst nimmt und annimmt, dass
Unterschiede zwischen einzelnen Positionen
der Religionsgemeinschaften geringer sind als
religionsinterne, also gewissermaflen interre-
ligiose Differenzen geringer sind als intrareli-
giose, dann stellt sich die Frage, warum Schmid
die Vergleichsmethode {iberhaupt wihlt. Diese
hat namlich grundsitzlich die Tendenz, Vielfalt
auszublenden und eine gewisse Gegeniiberstel-
lung und Dualitét aufzubauen, fiir die Binnen-
differenzierungen sekundér sind.

Vielleicht fithrt ein Vergleich zur Relati-
vierung einer generalisierenden Konstruktion
von Islam in Islamdiskursen, die — wiederum
ohne Binnendifferenzierung - diese Religion
als antiliberal und fundamentalistisch markiert
(vgl. 92ff; 151). Moglicherweise also geht es
Schmid insofern doch mehr um Bedingungen
des Dialogs als um eine sozialethische Aus-
einandersetzung mit aktuellen Fragen und
Konflikten. Vielleicht geht es ihm mehr dar-
um, Gemeinsamkeiten zu entwickeln und die
verbreitete ,abgrenzende Islamwahrnehmung®
(151) - sozusagen in klarem Bewusstsein aller
Unterschiedlichkeiten - zu iiberwinden. Dafiir
spricht Schmids Versuch eines ,,Perspektiven-
wechsel, ndmlich die moglichst vorurteilsfreie
und unvoreingenommene Wahrnehmung der
islamischen Texte, den ,Versuch des beobach-
tenden Vogels, voriibergehend in einem frem-
den Vogelschwarm mitzufliegen, wo er aber Be-
obachter bleibt* (auf 175 zitiert nach U. Schon).
Jeder Vergleich erzeugt jedoch das, was vergli-
chen werden soll, womit er zunachst einmal die
vorhandene Pluralitit reduziert. Anders wire
dies, wenn man als Ausgangspunkt interreligio-
ser Sozialethik die Bearbeitung konkreter so-
zialethischer Problemstellungen wihlen wiirde.
Tiibingen Katja Winkler



