ThPQ 161 (2013) 399-409

399

Ewald Volgger OT

Die Prophetie des friedliebenden Menschen

Biografische und spirituelle Anst6Be zur groBen Friedensenzyklika
~Pacem in terris” und ihre bleibende Gultigkeit

Eindringlich und bewegt rief Papst Fran-
zikus beim Angelus-Gebet in Rom am
1. September 2013 zum Frieden in aller
Welt auf. Er machte sich den Schrei aller
Menschen in einer Weltgemeinschaft zu
eigen, die von Spaltungen und Konflikten
zerrissen ist. Er hoffe, dass Frieden aufbre-
che und nie wieder Krieg sei! Er dngstige
sich wegen der dramatischen Entwicklun-
gen in Syrien und verurteile nicht zuletzt
auch den Gebrauch von chemischen Waf-
fen scharf, die so viel Leid, Zerstérung und
Kummer in die Welt brachten. Bewusst er-
innert er an die Kinder, die das Licht der
Zukunft nicht mehr erblicken konnen.
Gewalt konne nicht zum Frieden fiihren:
Krieg wecke Krieg, Gewalt wecke Gewalt.
Er rief alle Konfliktparteien auf, dem Ge-
wissen zu folgen, eigene Interessen zu-
rickzunehmen, den Anderen als Bruder
zu betrachten und mit Mut und Entschie-
denheit den Weg der Kontakte und der
Verhandlungen zu gehen, um blinde Kon-
frontation zu tberwinden. Eindringlichst
bittet er die Internationale Gemeinschaft,
Initiativen des Dialogs und der Verhand-
lung zum Wohl der syrischen Bevolkerung
zu stiitzen. Auch bat er, humanitédre Hilfe
fiir die Menschen im Lande und auf der
Flucht sicherzustellen. Eine Kultur der Be-
gegnung und des Dialogs sei der einzige
Weg zum Frieden. Daher schreie er mit

bovgl

allen betroffenen Menschen, die Waffen
niederzulegen und sich von der Sehnsucht
nach Frieden leiten zu lassen. Fiir den
7. September lud er zum Friedensgebet
(Vigil) auf den Petersplatz ein und bat alle
Teilkirchen der Welt, an diesem Abend fiir
den Frieden zu beten und in diesem Anlie-
gen an diesem Tag zu fasten. Die Mensch-
heit habe es notig, Gesten des Friedens zu
sehen und Worte der Hoffnung und des
Friedens zu horen. Bei all dem erinnerte
er an Papst Johannes XXIII., der in seiner
Friedensenzyklika ,,Pacem in terris* 1963
in krisenvoller Zeit sagte, dass allen Men-
schen guten Willens die Aufgabe gestellt
sei, in Gerechtigkeit und Liebe neue Wege
des menschlichen Miteinanders zu finden.'

1 Einstieg

Eintrag in sein Tagebuch am 25. Mai 1940:
Der Krieg ist eine harte Lektion fiir alle.

10. Juni 1940: Der Krieg ist eine un-
geheure Gefahr. Fiir den Christen, der an
Jesus und sein Evangelium glaubt, ist er ein
Verbrechen, ein Widerspruch. Ich denke,
dass von jetzt an meine Verantwortung und
meine Pflicht zur Klugheit und MdfSigung,
zur Liebe noch schwerer werden. Ich muss
der Bischof fiir alle sein, das heift: Consul
Dei, Amtswalter Gottes, Vater, Licht, einer,

http://www.vatican.va/holy_father/francesco/angelus/2013/documents/papa-francesco_

angelus_20130901_ge.html) Angelo Roncalli wusste, wovon er sprach, denn er hatte die Grau-

samkeiten des Krieges kennengelernt.



400 Volgger / Die Prophetie des friedliebenden Menschen

der alle ermutigt. Meine Natur ldsst mich
den Sieg meines Vaterlandes ersehnen: die
Gnade gibt mir heute mehr denn je Vorsdtze
und Bemiihungen um den Frieden ein.

22. Juni 1940: Alles ist dazu angetan zu
zeigen, dass im Sinne des wahren Weltfrie-
dens entweder das Evangelium richtungs-
weisend ist oder man wieder zum Blutver-
giefSen zuriickkehrt.?

Letzteres Zitat verweist bereits auf den
spateren bischoflichen Leitspruch Ron-
callis, den er von Kardinal Baronius tiber-
nommen hatte, zu dessen 300. Todestag er
eine Rede im Priesterseminar in Bergamo
hielt, um dessen Wirken und dessen Ein-
satz, dessen Haltung und Geradlinigkeit zu
wiirdigen, allerdings nun in umgekehrter
Folge: Oboedientia et Pax. So wird deut-
lich, dass im Gehorsam gegeniiber dem
Evangelium und damit dem sich Ergeben
in den Willen Gottes der Friede wiachst.

2 Hinfdhrung

Biografische Erfahrungen haben in unse-
rem Leben einen oft wichtigen Stellenwert.
Fragen wir nach der Bedeutung der grofien
Friedensenzyklika ,,Pacem in terris®, kommt
man wohl nicht umhin zu erwahnen, dass
Angelo Roncalli beide Weltkriege unmittel-
bar erlebt hatte. Im ersten Weltkrieg fun-
gierte er als Feldkaplan, den zweiten erlebte
er als Nuntius vor allem in Griechenland mit
seiner Hungersnot und den vielen Fliicht-
lingen. Er kannte die Not und das Elend
der Soldaten sowie der zivilen Bevolkerung
und er kannte die diplomatischen Heraus-
forderungen, die Frieden nicht einfach zu
verhandeln vermogen. Roncalli kannte aber
auch den Unfrieden, den kircheninterne

Stromungen bewirken, die Anliegen der
Modernisten und der Integralisten, die so-
zialen Anliegen der Arbeiterbewegung, der
Katholischen Aktion und der Frauenbewe-
gung in Italien am Beginn des 20. Jahrhun-
derts. Schlief3lich unterstrichen im friedlie-
benden Roncalli die Machenschaften gegen
seine Person den Wunsch nach Frieden.
Kurzen Ausdruck fand diese Sehnsucht mit
dem Ausspruch Gregors des Grofien im 3.
Buch der Nachfolge Christi, die er als eine
zentrale spirituelle Impulsgeberin pflegte:
voluntas Dei pax nostra — Der Wille Gottes
ist unser Friede.

Ein Mann, der von seinem Wesen
her auf Harmonie und Verstdndigung aus
war, der keine andere Sehnsucht hatte, als
dem Evangelium auf die Spriinge zu hel-
fen, der in allem danach trachtete, das zu
tun, was ihm das Wort Gottes eingab, der
Menschenfreundlichkeit und giitige Be-
gegnungsformen zum Programm seiner
Lebensgestaltung und zur Maxime der
Begegnung mit anderen machte, konnte
aufgrund dieser Erfahrungen wohl nicht
anders, als zutiefst {iberzeugt sein, dass
Friede nur in jedem einzelnen und mit der
Uberzeugung fiir das Gute im Menschen
wachsen kénne. Zugute kommt ihm dabei
seine Erfahrung im Elternhaus, auf die er
immer wieder zuriickblickt. Seine Briefe
an die Seinen zeigen aber auch, wie er im
kleinen Soziotop seiner Verwandtschaft als
Friedensstifter wirkte.

3 Zum geschichtlichen
Hintergrund der Enzyklika

In der zweiten Hilfte des Oktober 1962
drohte ein dritter Weltkrieg aufgrund der

2 Loris Capovilla, Johannes XXIII. Papst des Konzils, der Einheit und des Friedens, Eichstadt

1963, 212.



Volgger / Die Prophetie des friedliebenden Menschen 401

Kuba-Krise; die sozialen und politischen
Spannungen in Stidamerika waren un-
ertriglich geworden und drohten in den
kommunistischen Revolutionen ihren Weg
zu finden, Moskau und Peking hatten sich
in Bruch miteinander und auf einen Weg
radikalisierter Kriegsstichtigkeit und Mi-
litarisierung begeben, in Vietnam war das
Regime gestiirzt worden, neue Spannun-
gen gab es auch in Afrika, ndherhin auch
in Marokko und Tunesien.

Eben war das Konzil ausgerufen und
der Papst musste fiirchten, dass sich die
groflen politischen Blécke von Ost und
West in katastrophalste Zwistigkeiten ver-
wickelten, die angesichts der atomaren
Aufristung nur Vernichtung millionen-
fachen Lebens bedeuten konnten. Es war
ihm klar, dass er als Papst eine wichtige
Aufgabe der Vermittlung habe. Ein Instru-
ment erschien ihm die Abfassung einer
Enzyklika, die sich dem Thema Frieden
widmen sollte.

Wihrend er die Eroffnungsrede zum
Konzil selbst geschrieben und immer wie-
der redigiert hatte, so hatte er fiir die Ge-
dankenginge dieser Enzyklika zwar we-
sentliche Impulse gegeben, iibertrug die
verantwortliche Formulierung im Einzel-
nen aber dem Soziologen und spiteren
Kardinal Msgr. Pietro Pavan, der an der
Lateranuniversitét lehrte.

Auch hier musste Papst Johannes er-
fahren, dass es in der Kurie Verhaltenheit
und Widerstand seinem Ansinnen gegen-
iber gegeben hatte. Trotzdem, gerade weil
die Kuba-Krise es formlich herausforderte,
trieb er das Anliegen intensiv weiter. Als er
die Enzyklika am Griindonnerstag des Jah-

1990, 52.

res 1963 (11. April) veroffentlichte, war er
bereits von seiner todbringenden Krank-
heit gezeichnet. Ein letztes Mal wandte er
sich an das Diplomatische Korps und be-
schwor die Weltoffentlichkeit durch sie,
dass, wissend um die neuen Waffen, der
Krieg in keinem Fall ein praktikables Mit-
tel zur Wiederherstellung von Rechten sein
koénne.? Dies wiederholte er nochmals drei
Wochen vor seinem Tod anldsslich der Ver-
leihung des Internationalen Balzan-Prei-
ses. Damit setzte er der alten Uberzeugung
vom gerechten Krieg ein Ende, bedingt
durch personliche Erfahrungen, durch die
Entwicklungen des politischen und strate-
gischen Aufriistens und ihrer militdrischen
Mittel sowie durch theologische Reflexion.
Johannes XXIII. legte dieser Erkenntnis
ein tieferes Glaubensverstindnis und ein
besser verstandenes Evangelium zugrunde.

4 Der Inhalt der Enzyklika

Wir nehmen zundchst den roten Faden der
Enzyklika in Blick.* Das Anliegen der En-
zyklika ist es, eine Botschaft fiir die ganze
Welt zu formulieren, eine Ermutigung fiir
alle Friedensbemiithungen auszusprechen
und dabei alle Krifte guten Willens im
Blick zu haben. Auch das kommunistische
Lager hatte der Papst im Blick, denn er for-
derte ein, dass es in der Welt nicht nur eine
Koexistenz geben solle, vielmehr ein fried-
volles Miteinander.

Um plausible Uberlegungen dafiir zu
bieten, verweist der Papst auf die Ordnung
des Universums und die Ordnung im Men-
schen im Sinne einer naturgegebenen Vo-

Vgl. Ludwig Kaufmann [ Nikolaus Klein, Johannes XXIII. Prophetie und Vermichtnis, Fribourg

Johannes XXIII., Pacem in terris. Uber den Frieden unter den Vélkern in Wahrheit, Gerechtig-

keit, Liebe und Freiheit. Griindonnerstag, 11. April 1963, Essen 1963.



402 Volgger / Die Prophetie des friedliebenden Menschen

raussetzung fiir alle Menschen in gleicher
Weise. Dann spricht er von der Ordnung
unter den Menschen und zihlt dabei fun-
damentale Rechte auf, wie das Recht auf
Leben und Lebensunterhalt, moralische
und kulturelle Rechte, das Recht auf Got-
tesverehrung, das Recht auf freie Wahl des
Lebensstandes, Rechte in wirtschaftlicher
Hinsicht und auf Gemeinschaftsbildung,
das Recht auf Auswanderung und Ein-
wanderung und verschiedene politische
Rechte.

Diesen Rechten stellt er nun Pflichten
gegeniiber, weil es eine unauflosliche Be-
ziehung zwischen Rechten und Pflichten
in derselben Person und unter den Vol-
kern sowie Gemeinschaften gibt. Es gilt die
gegenseitigen Rechte und Pflichten zwi-
schen verschiedenen Personen im Blick zu
haben und in ihrer gegenseitigen Bertick-
sichtigung zu verwirklichen. Das fordert
eine gegenseitige Zusammenarbeit und ein
Verantwortungsbewusstsein fiireinander.
Erst so kann ein Zusammenleben in Wahr-
heit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit ge-
wihrleistet werden. SchlieSlich stellt der
Papst fest, dass Gott allein das Fundament
der sittlichen Ordnung unter den Men-
schen sei. Zum Abschluss dieser Gedan-
kengénge spricht Johannes XXIII. eine ihm
seit seiner Jugend wichtig gewordene For-
mulierung an: Es gilt, die Zeichen der Zeit
zu erkennen, sie zu deuten und danach zu
handeln. Einige solcher Zeichen fiithrt er
immer wieder auch ausdriicklich an.’

Im zweiten Kapitel spricht der Papst
iiber die Beziehungen zwischen den Men-
schen und der Staatsgewalt innerhalb der
politischen Gemeinschaften, und mahnt,
dass die Berechtigung der offentlichen

5

Gewalt allein die Sorge fiir das Gemein-
wohl sein kann, um dann grundlegende
Gesichtspunkte dazu vorzulegen. Eine we-
sentliche Aufgabe der offentlichen Gewalt
sei es, Rechte und Pflichten der Person zu
schiitzen und zu férdern sowie in harmo-
nische Abstimmung zu bringen. Auch in
diesem Zusammenhang meint er, wiirden
die Zeichen der Zeit deutlich machen, dass
es immer mehr Verfassungen gebe, welche
die Rechte und Pflichten der Menschen in
einem dem Wesen des Menschen und in
einem gottgewollten Maf3e verankern.

Im dritten Abschnitt stellt Johan-
nes eine Reihe von virulent gewordenen
Problemen vor Augen, die den sozialen
Frieden storen und daher der besonderen
Aufmerksambkeit bediirfen: Die Tréger von
Rechten und Pflichten missten in Wahr-
heit und Gerechtigkeit, in Freiheit und
Liebe suchen, was zu tun sei. Minderhei-
ten miissten entsprechend behandelt wer-
den, titige Solidaritdt miisse zum Prinzip
politischen Handelns werden, es miisse ein
Gleichgewicht geschaffen werden zwischen
Bevolkerung, Land und Kapitalien, poli-
tische Fliichtlinge hatten einen Anspruch
auf neue Beheimatung, die Abriistung
miisse angesichts der Sinnlosigkeit eines
atomaren Krieges konsequent angegangen
werden, das Prinzip eines freien Lebens
stiinde allen Menschen zu und der Aufstieg
in der Entwicklung miisse allen Staaten in
einer gerechten Weise ermdglicht werden.
Trotz vieler dunkler Wolken ist der Papst
aber tiberzeugt vom Guten im Menschen
und hofft auch hier auf zielstrebige Um-
setzung. Als Zeichen der Zeit beschreibt er
die Tatsache, dass ,,sich mehr und mehr in
unseren Tagen die Uberzeugung unter den

Zeichen der Zeit (Tagebucheintrag von 1902 zur Beobachtung, wie Kaiser Wilhelm II. zum Va-

tikan unterwegs war: ,,riconoscere i segni dei tempi, di coglierne le oppurtunita e guardare lon-

tano®).



Volgger / Die Prophetie des friedliebenden Menschen 403

Menschen verbreite, dass die Streitigkei-
ten, die u. U. unter den Volkern entstehen,
nicht durch Waffengewalt, sondern durch
Verhandlungen beizulegen sind“ Der
Papst meint weiter: ,,Es gibt keinen Grund,
warum wir ihnen nicht vertrauen sollten®
und beschreibt als ein weiteres Fundament
menschlichen Handelns das abgrundtie-
fe Vertrauen auf das Gute im Menschen,
»denn der Liebe ist es vor allem eigen, die
Menschen zu einer aufrichtigen und viel-
fachen Zusammenarbeit zu fithren, aus der
so viele materielle und geistige Giiter her-
vorsprieflen®. Dafiir wollte Johannes auch
im personlichen Gebet einstehen.

Des Weiteren beschreibt die Enzyklika
die Beziehungen zwischen den einzelnen
politischen Gemeinschaften sowie der Vol-
kergemeinschaft und stellt die Rechte der
einzelnen Person ins rechte Verhaltnis. In
diesem Zusammenhang erkennt der Papst
vor allem die Bemithungen der internatio-
nalen Organisationen als Zeichen der Zeit,
die eine entsprechende Wiirdigung verdie-
nen.

Abgeschlossen wird die Enzyklika mit
sogenannten Pastoralen Weisungen, die
sich als Konsequenz aus dem vorausgehend
Uberlegten ergeben. Der Papst erinnert die
Menschen, am offentlichen Leben teilzu-
nehmen, das eigene Wissen einzubringen
in Beruf und technischem Fortschritt, aber
zugleich dieses Handeln mit religiésen
Werten zu versehen und die Einheit von
Elementen des Wissens, der Technik und
des eigenen Konnens im Blick zu haben. Es
diirfe ndmlich keinen Zwiespalt geben zwi-
schen Glauben und Leben. Die religitse
Bildung moge Gestaltung finden und die
Bereitschaft gefordert werden zur Offen-
heit fireinander auch in der Verschieden-
heit von Uberzeugungen. Die Beziehungen

6

zwischen Katholiken und Nichtkatholiken
sollen auch auf wirtschaftlichem, sozialem
und politischem Sektor zu gemeinsamen
Zielen fiihren.

Der Papst vertraut auf eine stufenweise
Entwicklung und zitiert abschliefSend das
ermutigende Wort aus dem Epheserbrief
(vgl. Eph 2,14-17), das einladt, Christus
im Blick zu haben, der das Getrennte ver-
eint. Er verweist auf Christus, den Frie-
densgeber und -forderer und formuliert
sein Herzensgebet den Menschen, indem
er betet: ,,Christus moge von den mensch-
lichen Herzen entfernen, was immer den
Frieden gefihrdet; er moge alle zu Zeugen
der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der
briiderlichen Liebe machen.“ Er moge die
Regierungen in ihren Entschliissen leiten;
er moge helfen, dass die Menschen ,,die
Schranken zerbrechen, die die einen von
den anderen trennen; dass sie die Ban-
de gegenseitiger Liebe festigen, einander
besser verstehen; dass sie schliellich allen
verzeihen, die ihnen Unrecht getan haben®
und dass so endlich Friede unter den Men-
schen werde. Soweit — im Groben - der In-
halt der Enzyklika.

5 Auswirkungen und Kommentare

Josef Hiinermann schreibt in seinem Kom-
mentar, der noch im selben Jahr 1963 er-
schienen ist, dass der Raketenspezialist der
USA, Generalleutnant Arthur S. Trudeau
nach Erscheinen der Enzyklika angemerkt
habe: ,Die Reichweite des Gebets ist gro-
ler als die der Raketen.“

Anlésslich des Weltfriedenstages am
1. Januar 2003 erinnerte Papst Johannes
Paul II. an seinen Vorgénger und die En-
zyklika Pacem in terris. Er bezeichnete sie

Josef Hiinermann, Kommentar zur Friedensenzyklika Pacem in terris, Essen 1963, 119-120.



404 Volgger / Die Prophetie des friedliebenden Menschen

als ein prophetisches Wort hinein in die
Spannungen des Kalten Krieges, der vie-
len Menschen Angst machte und dessen
Folgen kaum auszudenken waren fiir die
gesamte Menschheit.” Der eine Papst er-
innert an seinen Vorgénger, der die Not-
wendigkeit erkannt hatte, in einer neuen
und eindringlichen Weise zur Welt, zu
allen Kriften guten Willens, zu sprechen.
Aus diesem Grund ist der Adressatenkreis
dieser Enzyklika das erste Mal ausgedehnt
auf ,alle Menschen guten Willens® Da-
mit setzt Johannes XXIII. einen Akzent,
mit dem er deutlich macht, dass die Kri-
terien einer friedensgeprigten Welt alle
Menschen in derselben Weise angehen
und nur im gemeinsamen Bemiihen aller
Menschen und politischen Krifte verwirk-
licht werden kénnen. Deutlich beabsichtigt
der giitige Papst — il papa buono, wie ihn
die Italiener immer noch liebevoll nennen
-, dass sich ,,diesem Instrumentarium der
Menschlichkeit®, wie ich die Enzyklika in
diesem Zusammenhang nennen mdchte,
alle auch weltanschaulich unterschiedli-
chen Krifte der Politik in Ost und West, in
Stidamerika ebenso wie im Fernen Osten
sowie in der religiosen Verschiedenheit der
Okumene und der Religionen, im Kleinen
wie im GrofSen, anschlieflen konnen.
Hans-Gerd Angel aus Bonn reflektiert
anldsslich des 40. Jahrestages der Enzykli-
ka zu dieser neuen Anrede: ,Was zunachst
wie eine unmaflgebliche Erginzung des
formelhaften Anschreibens wirkt, ist von
nicht zu unterschitzender Bedeutung fiir
den Stil der Sozialenzyklika sowie fiir den

Anspruch der darin enthaltenen Aussa-
gen. Denn schon mit Mater et magistra
beginnend hat sich unter Johannes XXIII
die Methodik der Sozialverkiindigung ent-
scheidend gewandelt. Die neue, empirisch
orientierte Vorgehensweise greift zuriick
auf den Leitspruch ,sehen - urteilen -
handeln, der von dem belgischen Kardi-
nal Joseph Cardijn (1882-1967) gegriin-
deten Christlichen Arbeiterjugend (CAJ)
gepriagt worden war. In Mater et magistra
(1961) wird diese Methode explizit ange-
sprochen:

»236. Die Grundsitze der Soziallehre
lassen sich gewohnlich in folgenden drei
Schritten verwirklichen: Zunédchst mufd
man den wahren Sachverhalt tiberhaupt
richtig sehen; dann muf} man diesen Sach-
verhalt anhand dieser Grundsitze gewis-
senhaft bewerten; schliefSlich mufl man
feststellen, was man tun kann und muf,
um die iberlieferten Normen nach Ort
und Zeit anzuwenden. Diese drei Schritte
lassen sich in den drei Worten ausdriicken:
sehen, urteilen, handeln.“®

Zum Hinschauen auf die Not und die
das Gemeinwohl aller Menschen zu ver-
indernden Bedingungen sind alle Men-
schen und Verantwortlichen gerufen. Die
Methode der Arbeiterjugend, dies in den
genannten drei Schritten zu tun, erschien
dem Papst eine einfache Methodik, die er
der ganzen Weltgemeinschaft vorlegen
wollte. Pacem in terris fiihrt diesen Stil und
diese Argumentationsform fort. Aus einer
solchen Methodik lassen sich Zeichen der
Zeit erkennen, die zum Handeln fiihren.

Vgl. Papst Johannes Paul II., Pacem in terris: Eine bleibende Aufgabe. Botschaft Seiner Heilig-

keit Papst Johannes Paul II. zur Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar, in: Wiener Blatter zur

Friedensforschung 1/2003, 2-13.

Hans-Gerd Angel, Pacem in terris: Eine bleibende Aufgabe, in: Sekretariat der Deutschen Bi-

schofskonferenz (Hg.), Pacem in terris: Eine bleibende Aufgabe. Welttag des Friedens 2003.

1. Januar 2003, Bonn 2003, 16-17.



Volgger / Die Prophetie des friedliebenden Menschen 405

6 Anerkennung der Charta
der Menschenrechte

Johannes XXIII. bekréftigt, dass internatio-
nale Einrichtungen, die sich dem hehren
Ziel der Volkerverstindigung, der Siche-
rung der Rechte eines jeden Menschen so-
wie der Fiirsorge fiir Arme und Benachtei-
ligte verschrieben haben, zu den Zeichen der
Zeit zu zahlen sind. Der Papst, der ein offe-
nes Auge fiir das Gute im Menschen und in
den Nationen hatte, anerkannte damit die
Bemithungen, die zur Formulierung der
Menschenrechte gefiihrt hatten. Er brachte
in der Enzyklika selbst seine Wertschétzung
tir die Allgemeine Erkldarung der Menschen-
rechte aus dem Jahre 1948 zum Ausdruck.
Damit wiirdigte er die am 26. Juni 1945 ge-
griindete Organisation der Vereinten Natio-
nen und erkannte in ihr ein glaubwiirdiges
Werkzeug zur Erhaltung und Festigung des
Friedens in der Welt. Er bestitigte, dass da-
mit ,ein wichtiger Schritt auf dem Weg zur
rechtlichen und politischen Ordnung der
Weltgemeinschaft getan war. Die Dekla-
ration der Menschenrechte bedeutete eine
gemeinsame moralische Grundlage aller
darin sich aussprechenden Nationen, auf
die sich der Aufbau einer Weltgemeinschaft
stiitzen konnte. Ziel war es, zu einer Ord-
nung anstatt Unordnung zu finden, Unsi-
cherheiten, Ungerechtigkeiten gewéhren zu
lassen. Johannes baute dabei auf die Kraft
des Dialoges anstelle der Gewalt und ver-
traute auf die Frauen und Minner, die sich
in diesen Organisationen engagieren: ein
Zeichen der Zeit, wie gesagt, das benannt
wurde und das es zu férdern galt.

Die Umsetzung der Menschenrechte
ist heute einesteils in vielen Staaten zum
Maf3stab politischen Handelns geworden,
andernteils gibt es zahlreiche Staaten, in
denen diese Rechte mit Fiiflen getreten
werden. Auch darin gilt es das propheti-

sche Wort dieser Enzyklika nach wie vor
zu erkennen. Die Menschenrechtskonven-
tion der Vereinten Nationen ist lingst welt-
weit ein Instrumentarium, um sich gegen-
seitig in Situationen der Diskriminierung,
der Ungerechtigkeiten, der Verfolgung,
der Missachtung menschlicher Wiirde
und Rechte mahnend und korrigierend in
Blick zu nehmen. Johannes Paul II. stellt
vierzig Jahre spater fest: ,Zugleich sind
wir Zeugen davon, dass sich eine besorg-
niserregende Schere zwischen einer Reihe
neuer ,Rechte’ die in den hochtechnisier-
ten Gesellschaften gefordert werden, und
den elementaren Menschenrechten auf-
tut, denen vor allem in unterentwickelten
Gebieten immer noch nicht voll Geniige
geleistet wird. Ich denke beispielsweise an
das Recht auf Nahrung, auf Trinkwasser,
auf Unterkunft, auf Selbstbestimmung und
Unabhingigkeit. Der Friede verlangt, dass
dieser Abstand Schritt fiir Schritt abgebaut
und schlief3lich iberwunden wird.*

Die besondere Leistung Johannes
XXIII. mit seinen italienischen und fran-
zOsischen Mitarbeitern war es, zur For-
mulierung der Charta der Menschenrech-
te hinzuzufiigen, dass es auch Pflichten
gibt, die sich aus der Einforderung von
Rechten ergeben. Die Enzyklika Pacem
in terris unterstreicht neben den Rechten
der einzelnen Person sowie der Volkerge-
meinschaften auch die Pflicht, jenen Be-
reich abzustecken, auf den sich die Rech-
te beschrinken miissen, um nicht durch
Rechteeinforderung neues Unrecht zu
schaffen. Das Bewusstsein der allgemeinen
menschlichen Pflichten fordert die Sache
des Friedens. ,Wenn mit den Rechten der
Person zugleich die Pflichten zur Gewih-
rung und Umsetzung beschrieben werden,
ergibt sich eine neue Grundlage und eine
gemeinsam vertretene Anerkennung einer
Ordnung der Dinge, die nicht vom Willen



406 Volgger / Die Prophetie des friedliebenden Menschen

eines Einzelnen oder einer Gruppe ab-
héngt®, meint dazu Johannes Paul II.

Es ist in einer solchen Sichtweise deut-
lich zu erkennen, dass Johannes XXIII.
nicht die Meinung vertrat, der Friede unter
den Menschen habe keine Chance. Die
zwei Jahre vor diesem pdpstlichen Schrei-
ben errichtete Mauer in Berlin, die Ost und
West in zwei unterschiedliche gesellschaft-
liche Systeme mit deren Anschauungen
trennte, und deren Uberzeugungen die
Menschheit bis an den Rand der Vernich-
tung zu treiben drohte, wollte der Papst so
nicht hinnehmen. Er wies darauf hin, dass
sich alle Menschen zu der einen Mensch-
heitsfamilie gehorig erfahren moégen. Die
Enzyklika ,entziindete in allen ein Licht
sehnstichtigen Verlangens, auf dass Men-
schen eines jeden Erdteils in Sicherheit,
Gerechtigkeit und mit der Hoffnung auf
Zukunft leben’, so fasste die Friedensbot-
schaft des Jahres 2003 die prophetische
Wirkung der Enzyklika zusammen.

Das Bild ,tantum aurora est - weil
die Morgenrite anbricht” ist ein tiberzeugt
prophetisches Bild einer Entwicklung und
Verdanderung in der Welt und der Mensch-
heitsfamilie, das Johannes XXIII. anlasslich
der Konzilseroffnung geprégt hatte und das
auch hier weiterwirkt. Er ist iiberzeugt, im
Bemithen vieler Menschen das anbrechen-
de Licht eines neuen Morgens ausmachen
zu konnen und als Hoffnungsschimmer
benennen zu diirfen. Er merkt gegen jede
Anwendung der Atomkraft und gegen jede
Uberzeugung eines gerechten Krieges an:
»Darum ist es in unserer Zeit, die sich des
Besitzes der Atomkraft rithmt, sinnlos, den
Krieg als geeignetes Mittel zur Wiederher-
stellung verletzter Rechte zu betrachten.”

Im Namen der Gerechtigkeit, des
gesunden Menschenverstandes und der
Menschenwiirde erhob und erhebt Johan-
nes XXIII. eine vierfache Forderung:

1. Die Beendigung des allgemeinen
Riistungswettlaufs,

2. Die Verminderung der bereits den
verschiedenen Staaten zur Verfiigung ste-
henden Waffen auf beiden Seiten - und
zwar gleichzeitig,

3. Das Verbot der Atomwaffen,

4. eine Abriistung aufgrund einer Ver-
einbarung aller mit einer wirksamen, ge-
genseitigen Kontrolle.

Diese Einforderungen haben Wirkung
getan und bleiben dennoch immer noch
eine grofie Aufgabe.

7 Koloniale Entwicklungen

Unter den Zeichen der Zeit ist aber auch
eine andere Entwicklung in den Blick zu
nehmen. Trotz Krieg und Auseinander-
setzungen konnen wir feststellen, dass sich
die kolonialen Situationen sehr verdndert
haben. Viele europiische Staaten haben sich
Schritt fir Schritt zurtickgenommen und
den bodenstindigen Gemeinschaften vorab
in Afrika Selbststindigkeit gewdhrt. Auch
das war eine Einforderung und schlief3lich
Folge der Enzyklika Pacem in terris. Eine
weitere Folge ist gewiss das Bemiihen gegen
den Rassismus bis hin zur Selbstverstind-
lichkeit, dass es in den USA inzwischen
einen schwarzen Prisidenten geben kann.

8 Frauen

Im Kapitel iiber die gegenseitigen Rechte
und Pflichten unter verschiedenen Per-
sonen kommt Johannes XXIII. auf die
Frauen und deren Rechte zu sprechen.
Angelo Roncalli hat in seinen jiingeren
Jahren die Frauenvorkdmpferin Italiens
Adelaide Coari (1881-1966), im selben
Jahr wie Angelo geboren, personlich ken-



Volgger / Die Prophetie des friedliebenden Menschen 407

nengelernt. Roncalli hatte sie beim grofien
Katholikenkongress in Bologna 1900 das
erste Mal erlebt. Auch hier sei nochmals
darauf verweisen, wie wichtig personliche
Beziehungen sind, um Anliegen besser zu
verstehen und sie eindringlicher vertreten
zu kénnen oder zu wollen.

Coari setzte sich fiir die Integration
der Frauengruppen in die Katholische Ak-
tion Italiens ein. Thre Anliegen wurden
aber vom Nachfolger Radini Tedeschis
in Rom, dem Spanier Merry del Val be-
kdampft, entsprechende Organisations-
strukturen wurden von der rémischen
Kurie verboten bzw. aufgehoben. Roncalli
selbst hatte erlebt, wie Radini Tedeschi von
der rémischen Kurie missachtet, von dort
entfernt und nach Bergamo versetzt und
auch seine Arbeit dort untergraben wurde.
Coari trat nach einer intensiven Zeit des
Einsatzes fiir die Frauen im italienischen
Katholizismus und in der Arbeiterbewe-
gung vom Sekretariat der katholischen
Frauenzeitung Azione muliebre zuriick und
griindete mit Unterstiitzung des Mailander
Kardinals Andrea Ferrari eine autonome
Zeitung Pensiero e Azione. Coaris Einsatz
fir die Rechte vor allem der Arbeiterfrau-
en fand Zustimmung bei den Bischofen in
Mailand, Bergamo und Cremona, die sie
teilweise sogar finanziell unterstiitzten.
Umgekehrt allerdings trat das Blatt Uni-
ta cattolica einen Feldzug gegen die ver-
meintliche Hiresie des Feminismus an;
den antimodernistischen Vertretern war
das Einstellen der Zeitschrift Pensiero e
Azione gelungen, es war ein Feldzug gegen
den ,,Modernismus im sozialen Gewand®

Roncalli war Coari 1910 das erste Mal
personlich begegnet, 1911 wurde er Dio-
zesankaplan der neu gegriindeten katho-
lischen Frauenbewegung (unione donne
cattoliche) im Bistum Bergamo. Nach dem
Tod des Bischof Tedeschis bat Roncalli
Coari um die Mitarbeit an dessen Biogra-
fie. Er ermutigte Coari, sich auch tiber den
katholischen Bereich hinaus um die Frau-
enrechte zu bemithen und empfahl sie dem
Redakteur der Civilta cattolica. Die His-
torikerin Sandra Zampa (Bologna) hatte
die Korrespondenz zwischen Roncalli und
Coari zugénglich gemacht. Sie zeichnete
eine geistliche Freundschaft nach, welche
deutlich macht, dass neben den Briefkon-
takten iiber all die Jahre hinweg eine sol-
che auch noch bestanden hatte, nachdem
Roncalli Papst geworden war. Aus ihrer
Uberlieferung wissen wir, wie sehr es Papa
Giovanni verletzte, dass das achte Gebot
im Vatikan so wenig Geltung hatte (Du
sollst kein falsches Zeugnis gegen deinen
Néchsten geben.)’

In der Enzyklika Pacem in terris nun
betont Roncalli als Papst, dass auch die
Frau im wirtschaftlichen, kulturellen, so-
zialen und politischen Leben Recht und
Stimme erhalten solle. Langst sei deutlich
geworden, dass die Frau nicht nur fiir Ehe
und Familie bestimmt sei; vielmehr konne
sie gerade durch ihre besondere frauliche
Eigenart das offentliche Leben prégen.
Ohne Frau, so unterstreicht die Enzyk-
lika, konne das offentliche Leben in sei-
nen vielfachen Bereichen nicht vor einer
Vereinseitigung und Verarmung bewahrt
bleiben. In Deutschland und in Oster-

K Vgl. Ludwig Kaufmann [ Nikolaus Klein, Johannes XXIII. (s. Anm. 2), 44; Giovanni XXIII, Lette-
re 1958-1963. In appendice documenti e appunti vari, hrsg. von L. E Capovilla, Storia e lettera-
tura, Roma 1978, 69f. (Brief vom 25. November 1958); Sandra Zampa, Fonti per la storia della
chiesa in Italia. Il fondo Adelaide Coari, in: Christianesimo nella storia 4 (1983), 173-207; dies.,
A. G. Roncalli ed Adelaide Coari: un amicizia spirituale, in: G. Alberigo (Hg.), Giovanni XXIII.
Transizione del papato e della chiesa, Borla, Roma 1988, 30-50.



408

Volgger / Die Prophetie des friedliebenden Menschen

reich waren die Frauen 1918 zur politi-
schen Wahl zugelassen worden, in Italien
erst 1946; in anderen Staaten gab es das
politische Wahlrecht immer noch nicht.
Andererseits muss vermerkt werden, dass
die Rechte der Frauen in vielen Staaten
immer noch missachtet werden und die
Bemithungen um die Gleichberechtigung
der Geschlechter nur sehr trage oder tiber-
haupt keine Beriicksichtigung finden. Alle
Bemithungen in diesem Bereich sind als
ein Zeichen der Zeit zu werten, weil sie die
Frau in ihrer menschlichen Wiirde respek-
tieren. Wéahrend die Forderung der Frau
im Offentlich-sozialen Leben ihre Stellung
betreffend eingefordert wurde und vieles
auch Verwirklichung gefunden hat, bleibt
die Forderung der entsprechenden Anlie-
gen innerhalb der Kirche doch noch weit
hinter den Anliegen der Frauen selbst zu-
riick. Es wére wiinschenswert, wenn diese
Impulse auch fiir die Strukturen der Ver-
antwortung und des Amtes in der Kirche
Friichte tragen konnten.

9 Auswirkungen und Akzeptanz

Wirft man den Blick auf die unmittelba-
ren Auswirkungen der Enzyklika Pacem in
terris, der zwei Jahre zuvor das Sozialwort
Mater et magistra vorausgegangen war, so
kann beobachtet werden, dass kein pépstli-
ches Schreiben bislang in der gesellschaft-
lichen und politischen Weltoffentlichkeit
ein so hohes Ansehen erreicht hat. Die Ge-
nugtuung der ganzen Weltoffentlichkeit,
dass der Papst sein Wort erhebt gegen die
Gefahr des drohenden Weltkrieges, hinein
in eine von Entsetzen gepragte Angst, weil
die Folgen eines Atomkrieges nicht auszu-
malen wiren, war ungemein grof$ und pro-

10 Josef Hiinermann, Kommentar (s. Anm. 5), 9.

vozierte die Reaktion der Politik in West
und Ost.

Nachdem Papst Johannes XXIII. in
seiner Rundfunkbotschaft via Vatikan-
sender zu Ostern 1963 unterstrich, dass
diese Enzyklika das Lehramt auch seiner
Vorganger zusammenfasse und durch die
vielen Auerungen das unschitzbare Ge-
schenk des Friedens bewahre sowie dieser
wiedergewonnen werden wolle, gab es un-
mittelbar darauf eine Vielzahl von Reaktio-
nen aus aller Welt - ,,ein lebendiges Echo",
wie dies Josef Hiinermann nennt.'

In New York erkldrte der Generalse-
kretir der UNO (U Thant) in einer Pres-
sekonferenz, dass sich das Rundschreiben
ganz mit dem Zweck und den Zielen der
Vereinten Nationen decke. J.F. Kennedy,
der Prasident der Vereinigten Staaten von
Amerika, der noch im selben Jahr erschos-
sen wurde, erklarte in einer akademischen
Rede, dass er als Katholik stolz sei auf die
Botschaft des Papstes, als Amerikaner aber
aus ihr gelernt habe. Das amerikanische
Auflenministerium erliefl eine eigene Ver-
lautbarung mit einer ausdriicklichen Zu-
stimmung zu den Worten des Heiligen
Vaters. Ausdriicklich wurde darin festge-
halten, ,diese Mahnung Johannes XXIII.
zum Frieden sei wahrhaft ein historisches
Ereignis von weltweiter Bedeutung. Mit
seiner Mahnung zu einer kontrollierten
Abriistung, die allen Sicherheit biete, mit
seiner Aufforderung zur Stirkung der
UNO-Organisation und zur Anerken-
nung der Menschenrechte, der religiosen
Freiheit und der gleichen wirtschaftlichen
Méglichkeiten fiir alle habe der Papst der
tiefsten Sehnsucht der gesamten Mensch-
heit Ausdruck verliehen.“ Der Pressespre-
cher des amerikanischen Auflenministe-
riums untermauerte die Bedeutung einer



Volgger / Die Prophetie des friedliebenden Menschen 409

solchen Stellungnahme mit dem Hinweis,
dass es das erste Mal sei, dass eine ameri-
kanische Regierung zu einer kirchlichen
Enzyklika Stellung genommen habe.

In Straflburg sagte ein Sprecher des
Europa-Rates, dass die Enzyklika ,,zu den
groflen Verkiindigungen der Weltgeschich-
te“ gehore. In London, ebenfalls ein Novum,
beantragte die Labour-Partei einen formel-
len Beschluss, der Enzyklika zuzustimmen.
Andere Staatsvertreter in Deutschland oder
in Italien reagierten dhnlich. Selbst in den
kommunistischen Staaten wurde ein erstes
Mal auf ein pépstliches Schreiben reagiert.
Wenngleich die Lesart sehr selektiv statt-
fand, so bestitigten Vertretungen in War-
schau oder auch in Moskau, dass diese ,,En-
zyklika ein bedeutsames Dokument in der
Schliisselfrage um Krieg und Frieden sei®
Einschrinkend erklirte jedoch die Prawda,
dass die in der Enzyklika zum Ausdruck
kommende Verankerung der Ordnung
unter den Menschen und Vélkern in Gott
nicht mit den Ergebnissen der atheistischen
Wissenschaft iibereinstimme und daher
abgelehnt werden miisse.

Miissen wir an dieser Stelle nicht noch-
mals daran erinnern, wie Johannes XXIII.
aus seinem Gottvertrauen heraus meinen
konnte: ,,Alle Zeichen der Zeit weisen da-
rauf hin, dass in diesem geschichtlichen
Augenblick auftauchende Kontroversen
zwischen den Volkern nicht mehr mit Waf-
fen, sondern nur noch durch Verhandlun-
gen ausgetragen werden konnen.“

10 Schluss

Es ist der Personlichkeit Roncallis zu ver-
danken, von der Loris Francesco Capovil-

la, sein Privatsekretir, sagt, er sei die Per-
sonifizierung der Menschenfreundlichkeit
und Giite Gottes, die in dieser Kraft auf die
Menschen in einer schwierigen Situation
der Welt so positiv einwirken konnte. Der
Mut zu einem solchen Wort und die Uber-
zeugung, das Positive sei stirker als der
Hass und die Ungerechtigkeit, haben ihn
zum unvergesslichen Propheten des Frie-
dens werden lassen. Rechte und Pflichten
der Menschen setzte er in ihrer von Gott
gegebenen Wiirde ins rechte Verhaltnis; er
gab leidenschaftlichen Anstofl dazu, sie in
Gerechtigkeit und Wahrheit, in Liebe, in
Solidaritdt und in von Freiheit gepragter
Tatkraft umzusetzen.

Der Autor: Dr. Ewald Volgger OT, geb. 1961
in Bruneck/Siidtirol; Univ.-Prof. fiir Litur-
giewissenschaft und Sakramententheologie
an der Katholisch-Theologischen Privatuni-
versitit Linz, seit 2010 deren Rektor, Gene-
ralsekretir des Deutschen Ordens; Mitglied
zahlreicher diozesaner und iiberdiozesaner
Gremien. Dissertation: ,,Ad memoriam
reducimus suam passionem ad mnostram
imitationem. Die Feier des Karfreitags bei
Amalar von Metz (775/780-850) Neben
zahlreichen liturgiewissenschaftlichen und
pastoralliturgischen Aufsitzen auch Pub-
likationen zu Geschichte, Spiritualitit und
Liturgie des Deutschen Ordens - z. B.: Georg
in der Liturgie westlich-romischer Tradition
und im Deutschen Orden, in: Sankt Georg
und sein Bilderzyklus in Neuhaus/Bohmen
(Jindrichuv Hradec). Historische, kunsthis-
torische und theologische Beitrige, heraus-
gegeben von Ewald Volgger (Quellen und
Studien zur Geschichte des Deutschen Or-
dens 57), Marburg 2002, 80-123.



