420

ThPQ 161 (2013) 420-430

Matthias Reményi

Christologische Grundlagen
eines sakramentalen Denkens

Ein Nachtrag zur , pro multis“-Debatte

1 Der Stand der Debatte

Zunichst einmal will ich mich bedanken —
bei Paul Wef3, der meinen ersten Beitrag in
dieser Zeitschrift' zur ,,pro multis“-The-
matik zum Anlass nimmt, weiterfithrende
Uberlegungen daran anzuschlieflen, und
bei der Redaktion, die mir an dieser Stelle
die Moglichkeit einer Replik einrdaumt. So
kommt ein Gesprach in Gang, das mir hilft,
einige Dinge, die mir wichtig erscheinen,
noch klarer zu formulieren. Denn in der
Tat wird die Debatte um die angemessene
landessprachliche Wiedergabe des lateini-
schen pro multis im Kelchwort, die nach
dem entsprechenden Entscheid Benedikts
XVI. vom April vergangenen Jahres erneut
hochgekocht ist, nicht zuletzt deshalb so
engagiert gefithrt, weil christologische und
soteriologische, aber auch ekklesiologische

Fragen von ganz erheblichem Gewicht
damit in Verbindung gebracht werden.
Mancher wird den Umstand, dass an einer
Ubersetzungsfrage derartige theologische
Grundsatzfragen festgemacht werden, eher
etwas erstaunt zur Kenntnis nehmen.? Von
einer groflen Sensibilitdt gegeniiber der
sprachpragmatischen Dimension und der
damit verbundenen Denkformrelevanz
liturgischen Betens zeugt dieser Vorgang
allemal. Es gilt eben doch: lex orandi, lex
credendi. Das liturgische Gebet ist nicht
nur Ausdruck und Resultat des Glaubens
der Kirche, sondern prigt und durchformt
ihn seinerseits — und mit ihm natirlich
auch die ihm nach-denkende theologische
Reflexion.?

Die Kernargumente der Debatte sind
langst ausgetauscht und miissen nicht noch
einmal ausfiihrlich diskutiert werden: Die

Vgl. Matthias Reményi, Viele, die fiir alle stehen. Zum ,,pro multis“-Entscheid Papst Benedikts
XVL, in: ThPQ 161 (2013), 175-183.

Thomas Marschler, Fiir viele. Eine Studie zu Ubersetzung und Interpretation des liturgischen
Kelchwortes, Bonn 2013, 161, zeigt sich angesichts des zwar disparaten, aber doch weitgehend
konfliktfreien Umgangs mit dem Kelchwort in der Tradition erstaunt iiber die ,,zuweilen scharfe
Ideologisierung der Debatte nach dem Zweiten Vatikanum® Dies sei darauf zuriickzufiihren,
dass die Frage nach der angemessenen Interpretation des Kelchwortes neu kontextualisiert und
»mit dem Ringen um Subtexte verbunden worden® sei (ebd., 162). Eine ,,Primissenverschie-
bung® (ebd., 174) habe stattgefunden, bei der die Frage nach dem Kelchwort mit der Apokatas-
tasis-Debatte verkoppelt worden sei. Das aber, so Marschler, ebd., 175, fithre zu einem ,,Grund-
satzstreit um die Legitimitét von ,Universalismen neuen Typs‘ auf dem Feld eines partikuldren
Auslegungs- und Ubersetzungsproblems, das dadurch heillos iiberfordert, teilweise sogar in
unertraglicher Weise ideologisiert wird.*

Insofern haben Andreas Odenthal | Wolfgang Reuter, Vergiftung des Heiligtums? Uberlegungen
anlésslich der Neutibersetzung der Kelchworte, in: HK 67 (2013), 183-187 durchaus Recht,
wenn sie sich gegen eine Marginalisierung der ,,pro multis“-Frage wenden. Das entbindet frei-
lich nicht von der Aufgabe, bei der theologischen Urteilsbildung die unterschiedlichen Ebenen



Reményi / Christologische Grundlagen eines sakramentalen Denkens 421

Befiirworter der pépstlichen Entscheidung
zugunsten einer wortlichen Ubersetzung
verweisen auf die Treue zum liturgischen
und biblischen Ursprungstext und fordern
eine Differenzierung zwischen Uberset-
zung und Interpretation ein (philologi-
sches Argument). Die synchrone wie dia-
chrone Einheitlichkeit des gemeinsamen
liturgischen Betens wird hier ebenso als
Argument angefiithrt wie der 6kumenische
Aspekt, dass eine Ubersetzung des Kelch-
wortes mit ,fiir alle“ einen katholischen
Sonderweg darstellt. Aulerdem wird vor
dem Missverstdndnis einer die mensch-
liche Freiheit ausblendenden, universalen
Heilssicherheit gewarnt (systematisches
Argument). Wer die im deutschen Sprach-
raum seit 1975 iibliche Formulierung mit
»fir alle“ beibehalten will, wird dagegen
einwenden, dass das Kelchwort nicht Aus-
druck einer Apokatastasis-Lehre, sondern
der universalen Heilsintention Gottes ist.
Es ist festes Glaubensgut der Kirche, dass
Jesus Christus am Kreuz sein Blut fiir alle
Menschen vergossen hat. Eine Neuiiber-
setzung fithre daher, so ldsst sich die-
ses Argument dann weiter ausziehen, zu
ganz erheblichen praktisch-pastoralen
Schwierigkeiten, nicht nur wegen der zu
erwartenden innergemeindlichen Verwer-
fungen, sondern mehr noch, weil eine im

Deutschen eher exkludierend gebrauchte
Sprachformel - ,nur® fir viele - Gefahr
laufe, nun ihrerseits heilspartikularistisch
missverstanden zu werden. Eine wortge-
treue Ubersetzung kollidiere insofern mit
dem damit eigentlich gemeinten umfas-
senderen Aussagesinn, die Wiedergabe mit
Hfiir alle® sei zwar semantisch fernstehen-
der, sachlich und sprachpragmatisch aber
angemessener.

Insbesondere der Verweis auf einen bei
Mt 26,28 (peri pollon) bzw. Mk 14,24 (hyper
pollén) aller Wahrscheinlichkeit nach vor-
liegenden Semitismus ist ein duflerst star-
kes, wenn nicht gar das ,entscheidende
Argument fiir eine universalistische Uber-
setzung[...] gegen die normalen Regeln der
griechischen und lateinischen Philologie*.
Auch wenn das hebriische Wortaquivalent
in Jes 53,11f. (der Gottesknecht, der ,,die
Vielen®/ ha-rabbim gerecht macht) nicht
einfachhin alle Volker, sondern eher ganz
Israel bezeichnet, so ist damit doch eine
uniibersehbar grofle Menge bzw. die ,Ge-
samtheit einer Gemeinschaft® gemeint,
die nicht - wie im Deutschen - mit einer
All-Aussage kontrastiert, sondern mit dem
Einen, eben dem Gottesknecht, der stell-
vertretend fiir diese die Schuld tragt und
sie gerecht macht. Freilich finden sich auch
Stimmen, die diesen exegetischen Befund

einer angemessenen Ubersetzung einerseits und des dahinter liegenden theologischen Rah-
menkonzepts andererseits angemessen zu differenzieren. Davon unbenommen bleibt die Fra-
ge, ob Polemisierungen wie das Operieren mit der Vergiftungsmetapher wirklich zielfithrend
sind. Vgl. hierzu Jan-Heiner Tiick, Viele fiir alle. Zur pro multis Entscheidung des Papstes, in:
ders. (Hg.), Der Theologenpapst. Eine kritische Wiirdigung Benedikts XVI., Freiburg i. Br. 2013,
446-463, hier 454. Der momentan (20. August 2013) noch im Druck befindliche Beitrag Tiicks
ist eine Giberarbeitete Version seines Essays: Fiir viele - fiir alle. Marginalien zur pro multis Ent-
scheidung des Papstes, in: IKaZ 41 (2012), 348-356.

So Thomas Marschler, Fiir viele (s. Anm. 2), 165, der insgesamt freilich fiir ,fiir viele“ votiert.
Bernd Janowski, Stellvertretung. Alttestamentliche Studien zu einem theologischen Grund-

begriff (SBS 165), Stuttgart 1997, 80 f.; Michael Theobald, ,Pro multis“ - Ist Jesus nicht ,,fiir alle“
gestorben? Anmerkungen zu einem rémischen Entscheid, in: Magnus Striet (Hg.), Gestorben
fiir wen? Zur Diskussion um das ,,pro multis®, Freiburg i. Br. 2007, 29-54, hier 40f. spricht im
Anschluss an u.a. Janowski von einem ,,Ganzheits-Terminus®.



422 Reményi / Christologische Grundlagen eines sakramentalen Denkens

umgekehrt als ein gewichtiges Argument
zugunsten einer wortlichen Ubersetzung
mit ,fiir viele“ werten, weil ,,in der Treue
zum Urtext jetzt wieder die innerbiblische
Anspielung des Kelchwortes auf Jes 53
sichtbar wird“; ein Umstand, der ,.fiir eine
bibeltheologisch begriindete christliche Is-
rael-Theologie fundamental® sei.®

Inzwischen liegt eine umfassende Stu-
die vor, die nicht nur die aktuelle theolo-
gische und exegetische Debatte um das
Kelchwort nachzeichnet, sondern die auch
in aller nur wiinschenswerten Akribie den
manchmal verschlungenen Wegen der
Tradition in dieser Frage nachgeht.” Mein
eigener Beitrag in der ThPQ, auf den Paul
Wef3 Bezug nimmt, ist im Frithsommer
2012 auf eine entsprechende Anfrage der
Herausgeber fiir das Jahrbuch des Erz-
bistums Berlin hin entstanden und wur-
de in einer gekiirzten Fassung ebendort
auch publiziert.® Ich habe das Schreiben
Benedikts vom April 2012 als verbindli-
chen Entscheid gelesen und mich bemiiht,
moglichst sachlich das Fiir und Wider der
beiden Ubersetzungsvarianten darzustel-
len sowie hermeneutische Briicken hin zu
einer Plausibilisierung der eingeforderten
Neuiibersetzung zu schlagen. Dieser Ver-
such kulminiert in Uberlegungen zu einem
sakramentalen Denken. Ehe ich mich mit
den Anfragen auseinandersetze, die Paul
Wef3 diesbeziiglich formuliert, méchte ich
auf zwei weitere Punkte eingehen, die mir
bei der Lektiire seines Beitrags aufgefallen
sind.

¢ Michael Theobald, ,,Pro multis“ (s. Anm. 5), 43.
Vgl. Thomas Marschler, Fiir viele (s. Anm. 2). Die Arbeit Marschlers zeichnet sich nicht nur

2 Semitismen und
All-Quantoren in Rbm 5

Fur Wef3 bleibt ,unverstindlich, warum
Remenyi aus seiner klaren Unterscheidung
zwischen der vorosterlichen auf Israel be-
zogenen Sicht des Heilstodes Jesu und dem
nachosterlichen universalen Verstindnis
desselben nicht die Konsequenz zieht, dass
die [...] Deuteworte im Einsetzungsbe-
richt auf diese Erweiterung des Horizonts
Riicksicht nehmen miissten.“ Dieses Ar-
gument zugunsten einer inklusiv-univer-
salen Formulierung (fir die Vielen, fiir
alle) hebt im Kern auf die Forderung ab,
der in Botschaft, Person und Geschick des
Jesus von Nazaret sich ausdriickende uni-
versale Heilswille Gottes miisse sich auch
am Kelchwort ablesen lassen. Selbst wenn
es erst nachosterlich erkannt worden sei:
Jesus ist fiir alle gestorben, und diese uni-
versale, alle Menschen tangierende Be-
deutsamkeit des Heilstodes Christi miisse
das leitende Kriterium zum Entscheid der
Ubersetzungsfrage abgeben. Das scheint
mir das zentrale systematische Argument
von Wefl zu sein, und das leuchtet mir
natiirlich sehr ein. Mir bleibt hier nur der
Hinweis, dass ich aus eben diesem Grund
in enger Anlehnung an Michael Theobald
nicht nur diese nachosterliche Universali-
sierung im Verstdndnis der Sendung Jesu
und seines heilsmittlerischen Sterbens
nachgezeichnet, sondern neben dem Be-
cherwort auch einige weitere diesbeziig-
liche ntl. Belegstellen referiert habe (Joh

durch profunde Quellenkenntnis, sondern auch durch eine ausgewogene Darstellung und
transparente Bewertung des historischen Materials aus.

Vgl. Matthias Reményi, Viele, die fiir alle stehen. Zum ,,pro multis“-Entscheid des Heiligen Va-

ters, in: Jahrbuch fiir das Erzbistum Berlin 2013, Koln o.]. (2012), 42-49.



Reményi / Christologische Grundlagen eines sakramentalen Denkens

423

6,51; Mk 10,45; 1 Tim 2,5f;; Rom 5,18f.).°
Es ist mir auch keine Stimme in der aktu-
ellen Debatte bekannt, die an dieser spates-
tens nachosterlich offenbaren universalen
Heilsabsicht Gottes irgendeinen Zweifel
hegte. Die Meinungen gehen nur in der
kriteriologischen Frage auseinander, ob
dieser Aspekt eine gegeniiber der biblisch
und liturgisch urspriinglichen Sprachwahl
zum Kelchwort abweichende Ubersetzung
erforderlich macht.

Weniger nachvollziehbar ist fiir mich
allerdings die in diesem Zusammenhang
stehende Relativierung meiner These, dass
die Quantoren in Rom 5,18f. streng sym-
metrisch zu lesen sind. Zwar seien die eis
pantas (= alle) in Rém 5,18 auf jeden Fall
yviele®, aber ,,die Vielen“ in Rom 5,19 (= hoi
polloi) miissten, so Wef3, deshalb noch lan-
ge nicht mit ,,allen” aus V. 18 gleichgesetzt
werden. ,Viele“ und ,alle“ in Rém 5,18f.
miissten nicht zwangsldufig sinnidentisch
gelesen werden. Das scheint mir eine sehr
unwahrscheinliche Annahme zu sein:
Nicht nur die ganz parallele Konstruktion
der Verse 5,18f. spricht dagegen, sondern

9

die gesamte Adam-Christus-Typologie in
Rom 5,12-21 zieht ihre theologische Kraft
nicht aus einer Differenzierung zwischen
»allen® und ,vielen, sondern zwischen
dem einen Adam, durch dessen Siinde
alle verurteilt und dem Tod unterworfen
sind, und dem einen Christus, durch den
fir alle die Rechtfertigung und das Leben
kommen. Es ist ganz offensichtlich: Paulus
gebraucht in Rom 5,19 hoi polloi im Sin-
ne von eis pantas in V. 18, es handelt sich
auch bei den ,Vielen® in V. 19 um einen
All-Quantor mit universaler Reichweite.!
Ich erwéhne das deshalb, weil gerade Rom
5,181. seit alters her als Paradebeispiel fiir
das Vorkommen derartiger Semitismen im
NT herangezogen wurde."" Marschler bi-
lanziert im systematischen Restimee seiner
theologiegeschichtlichen Durchsicht sogar,
dass ,der Verweis auf einen Hebraismus in
R6m 5 historisch an der Wurzel der inklu-
sivistischen Ubersetzungsoption der pro
multis-Stellen stand“>. Wer wie Wefl an
einer Beibehaltung der bisherigen Sprach-
regelung in der deutschsprachigen Liturgie
interessiert ist, miisste folglich gerade mit

Auch das piapstliche Schreiben listet ja samt und sonders alle relevanten heilsuniversalen Stellen

auf und zitiert sie im Wortlaut (R6m 8,32; 2 Kor 5,14; 1 Tim 2,6; Joh 11,52).

10

11
12

Selbst wer Paulus unterstellen wollte, dass er bei den auf Jesus Christus bezogenen All-Aussagen
nicht schlechthin alle Menschen, sondern nur die glaubende Gemeinde im Blick hat (was ich
nicht fiir wahrscheinlich halte, weil es die gesamte Logik der Adam-Christus-Parallele konterka-
rieren wiirde), der wird doch kaum so weit gehen, dass Paulus mit der Verwendung von hoi pol-
loi statt eis pantas in Rom 5,19a die Universalitdt der Siinde hitte in Frage stellen wollen. Eben
das ist aber die mogliche Konsequenz des Einwands von Wef3. Gleiches gilt fiir Rom 5,15, wo hoi
polloi nicht nur mit dem Ubermaf} der Gnade, sondern auch mit der Universalitit des Todes in
Verbindung gebracht wird. Vgl. Michael Theobald, ,,Pro multis“ (s. Anm. 5), 40: In Rém 5,18f.
»alternieren [...] die beiden jeweils eine Ganzheit bezeichnenden Ausdriicke ,alle‘ und ,die vie-
len ohne dass eine semantische Verschiebung zu erkennen wire®. Ulrich Wilckens, Der Brief an
die Romer. 1. Teilband: Rom 1-5 (EKK VI/1), Ziirich-Neukirchen-Vluyn 1978, 327, formuliert
bei der Interpretation von V. 19 véllig selbstverstiandlich, dass beide, Adam wie Christus, ,,der
Gesamtheit der Menschen gegeniiber als jeweils der Eine® stehen, von dem her ,,das Geschick
der Vielen' umfassend bestimmt* ist. Fiir Heinrich Schlier, Der Romerbrief (HThK.NT VI), Frei-
burg 1977, 173, zeigen die Sitze in V. 18.19 ,eine genaue Parallelitdt bei hochster sachlicher
Antithetik.“ Es handelt sich in beiden Versen um ,ein universales Geschehen'.

Vgl. Thomas Marschler, Fiir viele (s. Anm. 2), 98-104.

Ebd., 165f.



424 Reményi / Christologische Grundlagen eines sakramentalen Denkens

besonderem Nachdruck auf die forma-
le wie inhaltliche Parallelitit der Verse in
Rom 5,18f. verweisen: Weil hier der Se-
mitismus so klar nachweisbar ist, spricht
nichts dagegen, einen solchen auch in
Mt 26,28 und Mk 14,24 anzunehmen und
entsprechend inkludierend ins Deutsche
zu ibertragen.'

3 Christologische Grundsatzfragen

Der zweite Punkt, der mir aufgefallen ist:
Ein gewichtiges Anliegen fiir Paul Wef3 ist
offensichtlich die Frage nach dem Wissen
des historischen Jesus im Abendmahlssaal
iiber die Reichweite seiner Sendung bzw.
iiber die Heilsbedeutsambkeit seines bevor-
stehenden Sterbens. Wef3 bezieht sich zu-
néchst auf die klassische Christologie mit
ihren Lehrsdtzen {iber die Wesensgleich-
heit von Vater und Sohn, die Zwei-Na-
turen-Lehre und die Idiomenkommuni-
kation. Wenn all das gelte, so Wef3, miisste
dann nicht schon der historische Jesus in
seiner Gottgleichheit und Allwissenheit
von der nachdsterlichen Universalisierung
seines Sendungsauftrags gewusst haben?
Hitte er dann nicht ,jedenfalls bereits
beim Abendmahl von der Heilsbedeutung
seines Todes tiber die Grenzen von Israel
hinaus wissen miissen? Und wire es dann
»hicht nur legitim, sondern sogar gefor-

13

dert, mit ,fiir alle‘ zu iibersetzen“? Oder
folge daraus etwa, so Wef3 weiter, dass die
Hingabeformel Jesu im Abendmahlssaal in
jedem Fall einen Heilsautomatismus nach
sich ziehe - sei es fiir ganz Israel, wenn er
»fiur die Vielen® im urspriinglichen Sinn
von Jes 53,11f. verstanden hitte, oder sei
es sogar fiir alle Menschen, wenn namlich
die jesajanische Formel vom historisch-all-
wissenden Jesus bereits im nachosterlich-
universalen Sinn gemeint gewesen wire?
Nun lésst sich bereits an diesem Punkt
des Gedankenexperiments von Wef3 auf die
gewiss bleibende Unsicherheit der Exegese
dariiber verweisen, was der historische Je-
sus im Abendmabhlssaal genau gesprochen
hat. Diese Unsicherheit potenziert sich
natiirlich noch bei Spekulationen dariiber,
was er sich bei seinen Worten (die wir —
wie gesagt — gar nicht genau kennen) wohl
gedacht haben bzw. in welchem Bewusst-
sein er sie gesprochen haben koénnte. Wer
hier tatsachlich auf eine reale Kenntnis des
historischen Jesus von Nazaret nicht nur
von allen vergangenen und gegenwirtigen,
sondern auch von allen zukiinftigen kon-
tingent-futurischen Gehalten (und damit
auf ein Wissen des irdischen Jesus tiber die
tatsichliche Zahl der eschatologisch Geret-
teten) rekurrieren wollte, der betritt nicht
nur systematisch-theologisch ein wahres
Minenfeld," sondern der wird auch er-
hebliche Schwierigkeiten haben, dies mit

Sachlich daher zutreffend, im Duktus seines Textes aber nach dem Vorangegangenen eher tiber-

raschend, fithrt Wef3 selbst im fiinften Abschnitt die ,,Parallelsetzung von ,allen’ mit ,den Vielen'
in Rém 5,18 f.“ als Argument fiir eine interpretierende Ubersetzung des Kelchwortes (fiir alle,

fur die Vielen) an.
14

Die theologische Debatte um die entsprechenden Gottespradikate (Allwissenheit, Allmacht) ist

genauso ausufernd wie die Frage nach der gottlichen Vorsehung im Verhiltnis zur mensch-
lichen Freiheit oder einer angemessenen Zeit-Ewigkeits-Relationierung im Weltbezug Gottes.
Schon das Problem, ob denn iiberhaupt kontingent-futurischen Sitzen irgendein angebbarer
Wahrheitsgehalt entsprechen kann, wird duflerst kontrovers diskutiert. Mit anderen Worten:
Es ist systematisch noch nicht einmal geklirt, ob eine auch futurische Gehalte einbeziehende,
maximale Allwissenheit Gottes logisch tiberhaupt widerspruchsfrei gedacht werden kann. Von



Reményi / Christologische Grundlagen eines sakramentalen Denkens 425

den Ergebnissen der historisch-kritischen
Exegese zu vereinbaren."” Es stiinde des
Weiteren quer zum Traditionsbefund, von
der Annahme eines solchen maximalen
Allwissens Jesu auf die Formulierung , fiir
alle“ in der Ubersetzung des Kelchwor-
tes oder gar auf einen Heilsautomatismus
schlieffen zu wollen. Theologiegeschicht-
lich ist das glatte Gegenteil der Fall: Gerade
eine maximale Fiilllung der Allwissenheits-
These diente vielmehr als logische Voraus-
setzung einer partikularistischen Deutung
des Kelchwortes. Jesus habe, so der derge-
stalt heilsexklusivistisch argumentierende
Traditionsstrang, das pro multis in einem
exkludierenden Sinn iiber den Becher ge-
sprochen, weil er mit sicherem Wissen das
Verlorengehen des Judas und anderer Ver-
worfener vorausgesehen habe.'®

Die Pointe dieses Gedankenexperi-
ments geht aber in eine ganz andere
Richtung. Wef3 nutzt dessen Sperrigkeit
namlich, um fiir eine Revision weiter Be-
reiche der herkémmlichen dogmatischen
Christologie zu pladieren: ,Wenn hingegen
Jesus weder allméchtig noch allwissend
war, besteht nicht einmal die Gefahr sol-
cher Fehlinterpretationen der Hingabe
Jesu ,fir alle’ im Sinn einer Heilsgarantie
oder eines Heilsautomatismus. Auch hier

zeigt sich, dass [...] es [...] nétig wire, die
dogmatische Lehre von Jesus Christus zu
hinterfragen. Zieht man jene Aufsitze
von Wef3 zurate, auf die er in diesem Zu-
sammenhang erkldrend verweist, so wird
deutlich, was damit gemeint ist: Die Chris-
tologie von Nizda (homoousios) wird eben-
so kritisch hinterfragt wie die Definition
von Chalcedon. Jesus Christus sei weder
wesensgleich dem Vater, noch konne man
bei ihm von zwei Naturen sprechen. Die
Hypostasierung des gottlichen Logos zur
zweiten Person der Trinitdt sei ebenso eine
Fehlentwicklung der Theologiegeschichte
wie dessen Gleichsetzung mit Jesus Chris-
tus in den christologischen Dogmen. All
das sei das korrekturbediirftige Resultat
eines Hellenisierungsprozesses, der die
urspriingliche judenchristliche und bibel-
gemifle Glaubensiiberzeugung von Jesus
als dem von Gott auserwihlten Messias
tiberformt habe. Statt: ,wahrer Gott aus
wahrem Gott“ im Sinn des Nicaeno-Con-
stantinopolitanum oder: ,,wahrer Gott und
wahrer Mensch® im Sinn des Horos von
Chalcedon sagte man folglich besser im
Sinn einer dergestalt ,,revidierten Christo-
logie: Wahrer Mensch vom wahren Gott“.

Es ist mir an dieser Stelle nicht mog-
lich, mich ausfuhrlich mit dieser Form

den Schwierigkeiten, die sich ergeben, wenn all das via Idiomenkommunikation dem Bewusst-
sein des historischen Jesus attribuiert wird, ist dann noch gar nicht die Rede.

Thomas Marschler, Fiir viele (s. Anm. 2), 177, bilanziert: ,,Dass die Tradition im Licht bestimm-

ter (vor allem johanneischer) Schriftstellen vielfach diese christologische Pramisse [eines klaren
Wissens Jesu tiber das ewige Schicksal aller gegenwartigen und zukiinftigen Menschen, M.R.]
bejaht haben diirfte, ist nicht zu bezweifeln; unter den Vorgaben historisch-kritischer Schrift-
auslegung gerdt eine solche maximalistische Annahme allerdings in Probleme.*

16 Vgl. ebd., 113.177.
17

Paul Wefs, Wahrer Mensch vom wahren Gott. Fiir eine Revision der dogmatischen Christo-

logie, in: SaThZ 14 (2010), 268-296, hier 296. Hervorhebung im Original. Ahnlich auch in:
ders., Wahrer Mensch vom wahren Gott. Eine Antwort auf das Buch ,,Jesus von Nazareth® Papst
Benedikts XVI., sowie: ders., War Jesus ,wirklich als Mensch Gott“? Fiir eine Revision der dog-
matischen Christologie; beide Aufsitze sind veroffentlicht in dem Sammelband von Paul Wefs,
Glaube aus Erfahrung und Deutung. Christliche Praxis statt Fundamentalismus, Salzburg 2010,

51-73 bzw. 75-98.



426 Reményi / Christologische Grundlagen eines sakramentalen Denkens

eines — wenn ich so sagen darf — christo-
logischen Monophysitismus® von unten
auseinanderzusetzen. Abgesehen von der
Frage, ob ein derart pejorativer Gebrauch
der Hellenisierungsthese tatséchlich histo-
risch angemessen ist, wére z. B. zu diskutie-
ren, ob nicht das hier durchscheinende, in
meinen Augen letztlich statische Verstand-
nis von Tradition umgekehrt Gefahr lauft,
einen hermeneutisch allzu naiven Biblizis-
mus zu befordern, der nur das als Glau-
bensgut zulassen will, was vermutungswei-
se im Horizont der ersten Generation der
Jesusschar lag. Auch wenn man gegeniiber
Wef} gerne konzedieren mag, dass weder in
den Philipperhymnus noch in den Johan-
nesprolog - zwei von ihm besonders inten-
siv diskutierte Beispiele — die volle Christo-
logie der grofien 6kumenischen Konzilien
eingetragen werden sollte, so bedeutet das
noch lange nicht, dass man die christolo-
gische Dogmenentwicklung als unbiblisch
verwerfen muss. Mit guten Griinden lasst
sie sich auch als legitime Interpretation des
biblischen Zeugnisses verstehen.

Um das Gesagte mit Blick auf die ,,pro
multis“-Debatte zu konkretisieren: Es ist
mir unklar geblieben, weshalb Paul Wef3
anzunehmen scheint, dass das theologi-
sche Bekenntnis zur Zwei-Naturen-Lehre
und zur hypostatischen Union zwangswei-
se zu maximalistischen Annahmen {iber
die Allwissenheit des historischen Jesus
von Nazaret fiihren muss, wie sie etwa in
den scholastischen Traktaten de scientia
Christi vertreten wurden. Die gegenwarti-
gen dogmatischen wie fundamentaltheo-
logischen Christologien sprechen hier eine

deutlich andere Sprache. Es fiihrt ein wei-
ter Weg von der aufmerksamen Rezeption
historisch-kritischer Exegese in der syste-
matischen Theologie bis zur Absage an die
klassischen christologischen Dogmen!

Vor allem aber frage ich mich, wie die
universale Heilsbedeutsamkeit des Ster-
bens dieses Einen fiir alle Menschen wei-
terhin denkerisch aufrechterhalten werden
kann, wenn zugleich die Inkarnation im
herkémmlichen Sinn verworfen wird. Ist
es argumentationslogisch moglich, an der
universalen Heilsrelevanz des Sterbens
Jesu Christi festzuhalten und zugleich zu
bezweifeln, dass sich im Leben, Sterben
und Auferstehen dieses Menschen Gott
selbst in seinem ewigen Sein und Wesen
ein fiir allemal, uniiberbietbar und endgiil-
tig als fiir uns Menschen unbedingt ent-
schiedene Liebe mitgeteilt hat?'® Das ist ja
der bleibende Sinn der von Wef§ inkrimi-
nierten Theosis-Formel,"” der zufolge Gott
Mensch wurde, damit der Mensch ver-
gottlicht werde: Nicht, dass wir zu kleinen
Gottern wiirden, sondern dass dieser wun-
derbare Tausch die Bedingung der Mog-
lichkeit einer Hoffnung fiir die ganze Welt
bedeutet. Ohne ein Festhalten am vollen
Gehalt der Inkarnation ist die These eines
heilsmittlerischen Sterbens, ist eine christ-
liche Soteriologie insgesamt m. E. nicht lo-
gisch konsistent ausformulierbar. Soll das
Sakrament der Eucharistie mehr sein als
Gedichtnismahl oder Gemeinschaftsfeier,
wird man folglich um die christologischen
Dogmen kaum herumkommen; ganz
gleich, ob man nun als Deutewort iiber
den Kelch , fur viele“ oder . fiir alle“ bevor-

Ich greife hier auf eine Formulierung zuriick, die Thomas Propper gerne gebraucht. Das Ge-

meinte hdngt aber nicht an einer bestimmten Formel. Es lief3e sich z.B. genauso mit der von
Hansjiirgen Verweyen priferierten Bildmetaphorik durchbuchstabieren.

19 Vgl. Paul Wef$, Wahrer Mensch vom wahren Gott. Eine Revision (s. Anm. 17), 286-288; oder
ders., Wahrer Mensch vom wahren Gott. Eine Antwort (s. Anm. 17), 71-73.



Reményi / Christologische Grundlagen eines sakramentalen Denkens 427

zugt. Denn das Gewicht des sakramentalen
Gedankens liegt nicht auf dem ,,alle oder
wviele®, sondern auf dem ,fiir. Damit bin
ich bei meinem letzten Punkt.

4 Sakramentales Denken

Im Schlussteil seines Schreibens kommt
Benedikt XVI. auf eine Hermeneutik des
Kelchwortes zu sprechen, die Jan-Hei-
ner Tiick treffend als ,,biblische Logik der
Stellvertretung“® beschreibt, und die ich
in meinem Beitrag als eine sakramentale
Denkform zu charakterisieren versucht
habe: Die Vielen des Kelchwortes, sie ste-
hen fir alle.?! Paul Wefd meint dagegen, es
geniige keineswegs, in besagter Weise ,,auf
die Sakramentalitit der Kirche zu verwei-
sen’. Was wire mit jenen, die Jesus selbst
oder der Kirche nie begegnet wéren? Des-
halb lautet sein Votum: ,,Mit einem Ver-
weis auf das Wirken der Kirche ldsst sich
die Frage nach den Heilschancen fiir alle
nicht so einfach beantworten.“

Nun scheint es mir so zu sein, dass
sich hinter dieser These eine begriffliche
Unklarheit verbirgt, die nicht hinreichend
zwischen der sichtbar verfassten und hier-
archisch geordneten romisch-katholischen
Kirche einerseits und der einzigen Kirche
Christi andererseits unterscheidet. Diese
subsistiert zwar in der katholischen Kir-
che, ist mit ihr aber nicht in jeder Hinsicht
deckungsgleich (vgl. das berithmte subsistit

20 Jan-Heiner Tiick, Viele fiir alle (s. Anm. 3), 460.

in in LG 8,2,” das dort anstelle eines bei-
de Groflen identifizierenden est zu lesen
steht). Nicht einfachhin die sichtbare So-
zialform der rdmisch-katholischen Kirche,
sondern diese ,.einzige Kirche Christi® ist
es, ,die wir im Glaubensbekenntnis als die
eine, heilige, katholische und apostolische
bekennen® (LG 8,2). Ihre — wenn man so
sagen darf - soteriologische Reichweite
reicht daher weiter als die Innen-Auf3en-
Grenzziehungen des gesellschaftlich ver-
fassten und juridisch strukturierten Ro-
misch-Katholischen. Deshalb steht der von
mir gebrauchte sakramentale Kirchenbe-
griff in keiner Weise, wie Wef3 zu befiirch-
ten scheint, gegen ,die Heilsunmittelbar-
keit Gottes zu jedem Menschen® Wird
freilich diese ekklesiologische Differen-
zierung nicht geniigend beachtet, so lduft
der Begriff des Sakramentalen in der Tat
Gefahr, in einen theologisch inakzeptab-
len, exklusivistischen Sakramentalismus
abzugleiten, der nur jenen eine Heilschan-
ce zubilligen will, die rdmisch-katholisch
getauft sind oder in rechter Disposition
kommunizieren. Ich habe in meinem Bei-
trag deutlich zu machen versucht, dass mir
nichts ferner liegt als ein solcher ekklesio-
logischer Exklusivismus, und ich bin dank-
bar, es an dieser Stelle nochmals betonen
zu diirfen.

Mit anderen Worten: Es geht nicht
um eine Ekklesiologie, die — um ein be-
kanntes kontroverstheologisches Zerrbild
zu bemithen - in der katholischen Kirche

2 Vgl. Matthias Reményi, Viele, die fiir alle stehen (s. Anm. 1), 181-183.

22

Karl Rahner| Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium. Sémtliche Texte des Zweiten

Vatikanums. Freiburg (1966) 21993, 131 iibersetzen das subsistit in wie folgt: Die einzige Kirche
Christi ,,ist verwirklicht in“ der katholischen Kirche. Die von Peter Hiinermann herausgegebene
Neuiibersetzung schreibt dagegen: ,.existiert in“ — vgl. Peter Hiinermann (Hg.), Die Dokumente
des Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erklarungen. Lateinisch-deutsche
Studienausgabe (= Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil.

Band 1), Freiburg i. Br. 2004, 84.



428 Reményi / Christologische Grundlagen eines sakramentalen Denkens

nur die Hiterin der vielerlei Gnaden er-
kennen kann, die sie in amtlicher Ver-
mittlung durch ihre Priester und nach
eigenem Regelwerk zu verwalten hitte. Es
geht vielmehr um den Umstand, dass der
Kirche selbst sakramentale Struktur eig-
net, was etwas signifikant anderes ist. Im
Hintergrund steht hier — und Wef3 spielt
ja bewusst darauf an - selbstverstandlich
die sakramentale Ekklesiologie des II. Va-
tikanischen Konzils, welche die Kirche ,,in
Christus® als das ,,Sakrament bzw. Zeichen
und Werkzeug fiir die innigste Vereini-
gung mit Gott und die Einheit des ganzen
Menschengeschlechts“ (LG 1,1) charakte-
risiert.”® Wenn Kirche namlich solcherart
als ein ,,allgemeines Sakrament des Heiles"
(LG 48,2; von den Konzilsvitern selbst in
GS 45,1 und in AG 1,1 nochmals wortlich
zitiert) verstanden werden darf, dann folgt
daraus unmittelbar ihre universale Di-
mension: ,Deshalb ist dieses messianische
Volk, auch wenn es tatsidchlich nicht alle
Menschen umfasst und nicht nur einmal
als kleine Herde erscheint, dennoch fiir
das ganze Menschengeschlecht die stérks-
te Keimzelle der Einheit, der Hoffnung
und des Heils. Von Christus zu einer Ge-
meinschaft des Lebens, der Liebe und der
Wahrheit bestellt, wird es von Thm auch als
Werkzeug der Erlosung aller [sic!] in An-
spruch genommen“ (LG 9,2). Nimmt man
hinzu, mit welcher Deutlichkeit das Konzil
an anderer Stelle den universalen Heilswil-
len Gottes betont (vgl. SC 5,1; 53,1; 83,2;
NA 1,2; AG 3,1; LG 13,1) und mit Verweis
auf die je grofleren Moglichkeiten Got-
tes auch jenen eine Heilsmoglichkeit ein-
rdumt, die das Evangelium nicht kennen
oder es ohne eigenes Verschulden nicht

23

annehmen konnen (vgl. LG 16,1; GS 22,5;
AG 7), so wird deutlich, wie hermeneu-
tisch unzureichend es wire, die Werkzeug-
lichkeit der einzigen Kirche Christi, von
der in LG 1,1 und LG 9,2 die Rede ist, nur
auf jene einzuengen, die in einer positiv-
reflexen Beziehung zur sichtbaren, gesell-
schaftlich verfassten romisch-katholischen
Kirche stehen. Vielmehr ist es ja so, dass
die Viter des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils den universalen Heilswillen Gottes, der
in Christus schlechthin alle Menschen um-
fasst, aufs Engste an die ekklesiologische
Dynamik anbinden und damit diese selbst
entgrenzen (vgl. AA 2,1; AG 1,2; 4,1; 5-7;
GS 45,1; LG 54,1).

An folgender Aussage von Paul Wef3
ist m. E. also nur der erste Satzteil zutref-
fend: ,,Die Gemeinschaft der Glaubigen ist
kein zweiter Heilsweg neben jenem, den
Gott durch Christus fiir alle erschlossen
hat, sondern nur dessen Zeichen und als
solches auch Werkzeug, das aber nicht alle
erreicht® Selbstverstandlich redet auch
eine sakramentale Ekklesiologie keinem
vom Christusereignis losgelosten, zweiten
Heilsweg das Wort. Das wire absurd. Aber
als ein universales Heilssakrament ist die
Kirche dennoch nicht ,,nur® ein verwei-
sendes Zeichen auf Gottes in Christus
allen Menschen zugeeigneten Heilsrat-
schluss, sondern dessen realsymbolische
Vergegenwirtigung; dies aber gerade in
der Weise, dass sie in solcher Vergegen-
wirtigung wesentlich tber sich selbst
hinaus auf die universale Dimension des
durch sie Vergegenwirtigten verweist.
Deshalb steht es ihr auch nicht zu, den
Begriff der Werkzeuglichkeit in einer Wei-
se engzufithren, dass er an ihrer eigenen

Nicht nur in dogmengeschichtlicher, sondern auch in systematischer Hinsicht ist hierzu nach

wie vor iiberaus ergiebig: Giinther Wassilowsky, Universales Heilssakrament Kirche. Karl Rah-
ners Beitrag zur Ekklesiologie des II. Vatikanums (ITS 59), Innsbruck 2001.



Reményi / Christologische Grundlagen eines sakramentalen Denkens

429

historischen Partikularitit seine Grenze
fande.*

Jesus Christus als das einzigartige
Ursakrament des Vaters und die Kirche
als das daraus erwachsende Grund- oder
Waurzelsakrament sind selbstverstandlich
auch im Rahmen einer sakramentalen Ek-
klesiologie streng zu unterscheiden. Die
Kirche ist nicht das Reich Gottes, und die
Kirche ist auch nicht die fortgesetzte, an-
dauernde Inkarnation, wie man bisweilen
gesagt hat. Vielmehr hat sie sich in jeder
ihrer Lebensduflerungen hineinnehmen
zu lassen in die Pro-Existenz, in das nichts
und niemanden ausschlieffende Sein-Fiir
Jesu Christi. Eben das macht ihre sakra-
mentale Dynamik aus.

Darum wire es abwegig, diese uni-
versal ausgerichtete sakramentale Ekkle-
siologie mit einer Auslegungstradition in
Verbindung bringen zu wollen, die das
Kelchwort lediglich als eine ,, Aussage tiber
die sakramentale Bundesgemeinschaft der
Eucharistie (und ihre speziellen Heils-
konsequenzen)“* verstehen will. Denn
das wire dann eine Interpretation des pro
multis, die sich ausschliellich auf das in
der Eucharistiefeier dargereichte ,Blut

des Bundes“ bezieht und eine unmittel-
bare Bezugnahme des Kelchworts auf die
allen Menschen geltende Selbsthingabe
Jesu Christi am Kreuz bewusst ausschlief3t.
Letztlich lduft das auf eine partikularisie-
rende Engfiihrung zu, die sowohl das pro
vobis als auch das pro multis ausschliellich
auf gegenwirtige oder zukiinftige Teil-
nehmer der Eucharistiefeier bezieht. ,Der
Strom des kostbaren Blutes Christi®, so
Alex Stock in einer pointierten Zuspitzung
dieses Ansatzes, ,wird binnenkirchlich ge-
staut“®. Eine solche Deutung des Kelch-
wortes vermag letztlich aber weder exe-
getisch noch systematisch zu iiberzeugen,
noch ist sie liturgietheologisch plausibel.””
Ob das papstliche Schreiben tatsdchlich,
wie Stock behauptet, eine solche vertritt,
sei dahingestellt.” Ein sakramentales Den-
ken jedenfalls, wie es die vorangehenden
Uberlegungen wenigstens andeutungswei-
se zu skizzieren versuchten, wird wie das
Geheimnis der Eucharistie insgesamt, so
auch das Wort tiber den Kelch verstehen
wollen als ,,eine sakramentale Soteriologie,
die im Namen Jesu dem Heil der Welt zu-
geneigt ist, eine im Kultvollzug selbst alle
Kultvereinsenge sprengende.“®

24 Vgl. dazu auch Thomas Marschler, Fiir viele (s. Anm. 2), 182-185.

25

26

27

28

29

So ders., ebd., 179, in der Beschreibung dieses (in einem engen Sinn verstandenen) eucharis-
tisch-sakramentalen Auslegungsparadigmas.

Alex Stock, Fiir wieviele? Der Papst und das neue Mef3buch, in: StdZ 230 (2012), 807-815. Der
Aufsatz ist online greifbar, ich zitiere daraus und daher ohne Seitenzahlangaben: http://www.
stimmen-der-zeit.de/zeitschrift/ausgabe/details?k_beitrag=3563870&query_start=1.

Aus Platzgriinden muss es mit dieser Pauschalaussage sein Bewenden haben. Aber zumindest
zu verweisen wire an dieser Stelle doch noch auf den jiingsten Aufsatz zum Thema aus der
Feder von Michael Theobald, Vom Sinai tiber den Berg der Verkldrung zum Abendmahlssaal.
Zur kontextuellen Einbindung des markinischen Becherworts (Mk 14,24), in: Florian Bruck-
mann | René Dausner (Hg.), Im Angesicht der Anderen. Gespriche zwischen christlicher Theo-
logie und jiidischem Denken (FS Wohlmuth), Paderborn 2013, 463-494, bes. ebd., 484f.: ,Mk
14,22-25 dient vornehmlich der Deutung des Todes Jesu. Die Absicht, das letzte Mahl Jesu als
Einsetzung der Eucharistie zu erzahlen, steht nicht im Vordergrund.“

Thomas Marschler, Fiir viele (s. Anm. 2), 183.192-197 bietet auch hierzu eine differenzierte Dar-
stellung. Vgl. zudem Jan-Heiner Tiick, Viele fiir alle (s. Anm. 3), 459-462.

Alex Stock, Fiir wieviele? Der Papst und das neue Mefibuch (s. Anm. 26).



430 Reményi / Christologische Grundlagen eines sakramentalen Denkens

Der Autor: Matthias Remenyi, Dr. theol.,
Dipl. Pid., war zundchst Bildungsreferent
in der schulnahen kirchlichen Jugendbil-
dungsarbeit. Nach der Promotionsphase
folgten dann einige Jahre als wissenschaftli-
cher Mitarbeiter am Institut fiir Katholische
Theologie der RWTH Aachen. Seit Mirz
2010 ist er Juniorprofessor fiir Systemati-
sche Theologie am Seminar fiir Katholische
Theologie der Freien Universitdit Berlin. Er
ist verheiratet und hat zwei Tochter. Wich-
tige Publikationen: Um der Hoffnung wil-
len. Untersuchungen zur eschatologischen
Theologie Jiirgen Moltmanns, Regensburg

2005; Hoffnung fiir den ganzen Kosmos.
Uberlegungen zur kosmischen Eschatolo-
gie, in: Thomas Herkert, Matthias Reményi
(Hg.), Zu den letzten Dingen. Neue Pers-
pektiven der Eschatologie, Darmstadt 2009,
174-222; Hermeneutik der Hoffnung. Re-
plik auf Franz Gruber, in: Edmund Arens
(Hg.), Zeit denken. Eschatologie im inter-
disziplindren Diskurs (QD 234), Freiburg
2010, 58-77; Die Autoritit des Dienens.
Der Diakonat als Paradigma des kirchli-
chen Amtes, in: Matthias Remenyi (Hg.),
Amt und Autoritit. Kirche in der spiten
Moderne, Paderborn 2012, 159-181.



