
331Liturgiewissenschaft Missionswissenschaft

estehen. Fatal S£1 aber, „WEINLN Clie hohen FOr- turelle Theologıie Miıssionswissenschaft
111e solcher Gemeinschaften einer formalen Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2013
Norm für alle werden, WI1IE Cdies unversehens Uuro 2999 (D) uro 30,90 (A)
geschieht, weil Cdie lturgle den leicht patho- ( HF 40,90 ISBEN Y/8-3-5/9-0814)-/
TL  JL Zug hat, Cdie hohe, SaI höchste Orm ZuUu!r Missionstheologie stellt nach WIE VOT einen
Normalform erheben (296) weil für ott marginalen Diskurs ın der deutschsprachigenschließlich das este gerade guL E1 Theologie Car Uun: kämpft lImmer noch darum,Hilfreiche Ansätze für 1nN€ künftige Ord- ihr koloniales Image loszuwerden. Im Ee1t-
HNUNg der Tagzeitenliturgie sieht Häufßsling alter des (interreligiösen) Dialogs scheint das
aller Irrwege dennoch ın der Geschichte „wird I1hema „Mission’ nicht recht zu Bemühen
61€ 11UT Hau un: vorbehaltlos betrachtet“
(297) Wesentlich 1st Cdie Konzentration auf gegenselt1ges Verstehen Uun: Anerken-

HNUNg der Anderen DaASSCIL [Dass allerdingsdas Lesen Uun: Betrachten der Heiligen Schrift Cdie globale religiöse Situation gegenwartig VOoO  3
SOWIE das rechte Verstehen als „Heiligung der einem ImMmmMmensen missionarischen EngagementZeit”, als „Entkommen AUS der übermächtigen gepragt 1st Uun: diese Aktivität vielfach nicht
Verstrickung des Zeitkerkers“ (301) WE

Menschen sich einüben ın das Dasein für den mehr den 1ın kuropa gewohnten Formen VOoO  3

Glaubensweitergabe entspricht, 1st 11UT 1ne
Schöpfer, der eIit Uun: Leben schenkt Uun:
sich dem Menschen befreiend zuwendet. E1iıne

VOoO  3 vielen Einsichten, Cdie der vorliegende Band
bietet. ach dem ersten, Grundsatzfragen1m Jahr 2001 1m Heiligen [ Menst erstmals p - interkultureller Theologie Orlentlerten Band

blizierte „Biblische Grundlegung christlicher (vgl. IhPQ 161 217-218) legt der ın
Liturgie” 302-310) beschliefßt Cdie Sammlung
der eıtrage un: verdeutlicht Beispielen der Wuppertal ehrende MISS1OnSs- un: Religions-

wissenschaftler Henning Wrogemann 1ne EI1IN-
Tagzeitenliturgie, WIE cehr christlicher (,oOttes- führung ın Ihemen Uun: Entwicklungen aktuel-
dienst VOoO  3 der Schrift gepragt 1st Uun: AMNMAT auf ler Missionstheologie VOT.
vielfältige We1lse: neben der Vergegenwartigung Bereılts ın der Einleitung 17-46 macht
des Heils 1mM verkündeten Wort, das VOoO  3 den der Verfasser klar, dass der MiIissionswI1issen-Feiernden ın Freiheit Uun: JE eigen ANSCHOINIL cschaft eın „transformatives Geschehen (28)werden kann, VOT allem ber uch durch den
„Zitierend-identifizierenden geht, das dem christlichen Glauben VOoO  3 jeherSchriftgebrauch” zukamı: „Las C'hristentum 1st ce1t selnen Än-
(vgl 306 ft.), der heutigen Menschen 1 —

möglicht, sich ın Cdie ‚Rolle” des authentischen fängen 1nN€ missionarische Religion (31) fu-
gleich sSind Cdie historischen Formen un: theo-

Zeugen der Heilsgeschichte „hineinzu-zitieren”
(vgl 306) logischen Onzepte VO  3 „Mission’ ungeheuer

vielfältig. Bereılts der erstie Abschnitt ),Bibliographie 312-328) un: Kegister der missionstheologische Entwicklungen des
333-356) erganzen den Band, der als Antho- Jahrhunderts behandelt, zeigt auf, WI1IE
logie zweifellos eINes der „‚unentbehrlichen unterschiedlich Cdie Vorstellungen VOoO  3 „ NV11S-Werke der Liturgiewissenschaft” (22) ZUuU!T Tag- sion“ se1in konnten. Interessanı: sSind ın diesem
zeitenliturgie darstellt, zumal aufgrund des Zusammenhang z Cdie Verhältnisbestim-
fortgeschrittenen Lebensalters Uun: des (1E-

ILUNS VOoO  3 Mission Uun: Eschatologie (vgl. G1 f.)sundheitszustands VOoO  3 Angelus Häufßfßling nicht der VOoO  3 Evangelisation un: SO71aler Arbeit
gesichert 1st, dass Cdie VOoO  3 der Fachwelt lange
erwarltelie Gesamtdarstellung zu I1hema als (vgl. 138-141) DIie Positionen der Weltmis-

sionskonferenzen von Edinburgh 1910 bis ZuUu!r
Handbuch noch vollenden kann Vollversammlung des ÖORK 2013 ın Busan), auf
Linz/Salzburg Christoph Freilinger Cdie der Verfasser ausführlich eingeht, sSind VOoO  3

konkreten gesellschaftlichen, politischen un:
kirchlichen Herausforderungen gepragt un:

MISS|I  NS  EOLOGIE zeigen, WI1IE bestimmte missionstheologische
Onzepte als Indikatoren des jeweiligen Welt-

+  S VWrogemann, Henning: Miıissionstheo- Uun: Selbstverständnisses christlicher Kirchen
logien der Gegenwart. Globale Entwicklun- ın Erscheinung [raten. Im zweıiten Abschnitt
YeT, Kkontextuelle Profile un Öökumenische 173-273) werden konfessionell Uun: kon-
Herausforderungen (Lehrbuch Interkul- textuell unterschiedliche Profile missionstheo-

331

stehen. Fatal sei es aber, „wenn die hohen For-
men solcher Gemeinschaft en zu einer formalen 
Norm für alle werden, wie dies unversehens 
geschieht, weil die Liturgie den leicht patho-
genen Zug hat, die hohe, gar höchste Form zur 
Normalform zu erheben“ (296), weil für Gott 
schließlich das Beste gerade gut genug sei.

Hilfreiche Ansätze für eine künft ige Ord-
nung der Tagzeitenliturgie sieht Häußling trotz 
aller Irrwege dennoch in der Geschichte – „wird 
sie nur genau und vorbehaltlos betrachtet“ 
(297): Wesentlich ist die Konzentration auf 
das Lesen und Betrachten der Heiligen Schrift  
sowie das rechte Verstehen als „Heiligung der 
Zeit“, als „Entkommen aus der übermächtigen 
Verstrickung des Zeitkerkers“ (301), wenn 
Menschen sich einüben in das Dasein für den 
Schöpfer, der Zeit und Leben schenkt und 
sich dem Menschen befreiend zuwendet. Eine 
im Jahr 2001 im Heiligen Dienst erstmals pu-
blizierte „Biblische Grundlegung christlicher 
Liturgie“ (302–310) beschließt die Sammlung 
der Beiträge und verdeutlicht an Beispielen der 
Tagzeitenliturgie, wie sehr christlicher Gottes-
dienst von der Schrift  geprägt ist – und zwar auf 
vielfältige Weise: neben der Vergegenwärtigung 
des Heils im verkündeten Wort, das von den 
Feiernden in Freiheit und je eigen angenommen 
werden kann, vor allem aber auch durch den 
„zitierend-identifi zierenden Schrift gebrauch“ 
(vgl. 306 ff .), der es heutigen Menschen er-
möglicht, sich in die „Rolle“ des authentischen 
Zeugen der Heilsgeschichte „hineinzu-zitieren“ 
(vgl. 306).

Bibliographie (312–328) und Register 
(333–356) ergänzen den Band, der als Antho-
logie zweifellos eines der „unentbehrlichen 
Werke der Liturgiewissenschaft “ (22) zur Tag-
zeitenliturgie darstellt, zumal aufgrund des 
fortgeschrittenen Lebensalters und des Ge-
sundheitszustands von Angelus Häußling nicht 
gesichert ist, dass er die von der Fachwelt lange 
erwartete Gesamtdarstellung zum Th ema als 
Handbuch noch vollenden kann.
Linz/Salzburg Christoph Freilinger

MISSIONSTHEOLOGIE

◆ Wrogemann, Henning: Missionstheo-
logien der Gegenwart. Globale Entwicklun-
gen, kontextuelle Profile und ökumenische 
Herausforderungen (Lehrbuch Interkul-

turelle Theologie / Missionswissenschaft 2). 
Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2013. 
(482) Pb. Euro 29,99 (D) / Euro 30,90 (A) / 
CHF 40,90. ISBN 978-3-579-08142-7.

Missionstheologie stellt nach wie vor einen 
marginalen Diskurs in der deutschsprachigen 
Th eologie dar und kämpft  immer noch darum, 
ihr koloniales Image loszuwerden. Im Zeit-
alter des (interreligiösen) Dialogs scheint das 
Th ema „Mission“ nicht so recht zum Bemühen 
um gegenseitiges Verstehen und um Anerken-
nung der Anderen zu passen. Dass allerdings 
die globale religiöse Situation gegenwärtig von 
einem immensen missionarischen Engagement 
geprägt ist und diese Aktivität vielfach nicht 
mehr den in Europa gewohnten Formen von 
Glaubensweitergabe entspricht, ist nur eine 
von vielen Einsichten, die der vorliegende Band 
bietet. Nach dem ersten, an Grundsatzfragen 
interkultureller Th eologie orientierten Band 
(vgl. Th PQ 161 [2013], 217– 218) legt der in 
Wuppertal lehrende Missions- und Religions-
wissenschaft ler Henning Wrogemann eine Ein-
führung in Th emen und Entwicklungen aktuel-
ler Missionstheologie vor.

Bereits in der Einleitung (17–  46) macht 
der Verfasser klar, dass es der Missionswissen-
schaft  um ein „transformatives Geschehen“ (28) 
geht, das dem christlichen Glauben von jeher 
zukam: „Das Christentum ist seit seinen An-
fängen eine missionarische Religion“ (31). Zu-
gleich sind die historischen Formen und theo-
logischen Konzepte von „Mission“ ungeheuer 
vielfältig. Bereits der erste Abschnitt (47–172), 
der missionstheologische Entwicklungen des 
20./21. Jahrhunderts behandelt, zeigt auf, wie 
unterschiedlich die Vorstellungen von „Mis-
sion“ sein konnten. Interessant sind in diesem 
Zusammenhang etwa die Verhältnisbestim-
mung von Mission und Eschatologie (vgl. 61 f.) 
oder von Evangelisation und sozialer Arbeit 
(vgl. 138 –141). Die Positionen der Weltmis-
sionskonferenzen (von Edinburgh 1910 bis zur 
Vollversammlung des ÖRK 2013 in Busan), auf 
die der Verfasser ausführlich eingeht, sind von 
konkreten gesellschaft lichen, politischen und 
kirchlichen Herausforderungen geprägt und 
zeigen, wie bestimmte missionstheologische 
Konzepte als Indikatoren des jeweiligen Welt- 
und Selbstverständnisses christlicher Kirchen 
in Erscheinung traten. Im zweiten Abschnitt 
(173 – 273) werden konfessionell und kon-
textuell unterschiedliche Profi le missionstheo-

Liturgiewissenschaft / Missionswissenschaft



3372 Missionswissenschaft

logischer Positionen nachgezeichnet. Miıt Blick schen Fragen letztlich dieselbe Problem-
auf den religionstheologischen Neuansatz des stellung geht: das Verhältnis VO  3 Kirche Uun:
/ weiten Vatikanischen Konzils merkt der Ver- Gesellschaft. Eın Interessantes Detail ın diesem
fasser Recht . dass Cdie Perspektive der AÄAn- Kapitel 1st der Vorschlag, Bildung als M1SSIO-
erkennung remder Religionen „1m Uuniversalen narischen Prozess verstehen (vgl. 398) Im
Heilswillen Gottes“ (183) gründet. Interessani abschließfßenden fünften Abschnitt 405-—-440)
1st der Einblick ın Cdie orthodoxe Missionstheo- formuliert der Verfasser se1in eigenes Verständ-

N1s VOoO  3 MIisSs10n. Im Anschluss biblische Uun:logie, ın verschiedene Strömungen des nord-
amerikanischen Protestantismus, der Anglika- liturgische Otıve wird Mission „als OiKkOouUMEe-
nischen Kirche SOWIE der Pfingstkirchen, Cdie nische Doxologie” (405) vorgestellt, das heifßt als
ce1tJLeIit ın einer „dritten Welle“ (245) Sendung, Cdie darauf zielt, „dass Clie Geschöpfe
Cdie bisher gültigen Koordinaten der Weltchris- auf den ınn ihres 2SsSEINS hınL  1WT -

tenheit verschoben. Praktiken WIE Heilungen, den, als erlöste Geschöpfe ott loben Uun:
Lobpreis Uun: ExoOorzismen, Cdie westlicher 1heo- verherrlichen“ (407) Missiıon 1st demnach eın
logie als „rückwärtsgewandter Obskurantis- grenzüberschreitendes Geschehen, das auf Cdie
MUS (249) erscheinen, deutet der Verfasser als gesamte Schöpfung (oikoumene ausstrahlt Uun:

dabei wirksam werden lässt, WA1S Cieser MissıonStrategie der Befreiung Uun: Modernisierung.
ES geht „darum, dass die Bezugnahme auf die prinzipiell vorausgeht: „MI1SS10ON bedeutet, dass

Menschen dem, WA1S ott Ööhnehin ın selnNerErfahrung einer anderen Macht hier: des He1-
ligen Geistes) Menschen ermöglicht, sich AUS IMISSIO fIet LUuL, teilnehmen“ (69) WIE der Verfas-
sOzilalen, kulturellen, geschlechtsspezifischen CT bereits Anfang se1INEs Buches ausführt.
der allgemein gesellschaftlichen Zwängen DIeser Gedanke 1st ın der Tlat entscheidend:
befreien (260) SO kritisch Uun: differenziert „Mission’ 1m christlichen ınn 1st nicht durch
viele Formen des (Neo-)Pentekostalismus uch Domiinanz, sondern durch Iransparenz cha-

betrachten Ssind: für Clie westliche Theologie rakterisiert: 61€ stellt nicht 1waAas her, sondern
un: Kirche gilt hier noch vieles lernen verwelst auf et[was, das sich bekennt der
un: überdies wahrzunehmen, dass 1nN€ noch christliche Glaube bereits hier Uun: Jetz E1 -

N1€ dagewesene ahl VOoO  3 C'hristinnen Uun: eignet.
C'hristen VvOor allem AUS nichtwestlichen LAn- Gerade für deutschsprachige (systemati-
dern) missionarisch atıg 1st, ın welcher rm sche) Theologie 1st Cieser Band 1ne Bereiche-
uch Immer (vgl. 266) rung un: Herausforderung; legt (bei aller

Im dritten Abschnitt des Buches 275 —369) Öökumenischen Oftenheit) den Schwerpunkt auf
kommen grundlegende Themenfelder M1SS1O0- evangelische (Missions-)’Iheologie, Cdie 1m kKa-
narischen Handelns ZuUu!r Sprache: Clie befrei- tholischen Kontext weithin unbekannt geblie-
ungstheologische Verhältnisbestimmung VOoO  3 ben Ist, Uun: verwelst auf kirchliche Uun: theo-
Missıon Uun: „‚Reich Gottes”,  ba Clie theologische logische Entwicklungen VOT allem ın Afrika un:
Bedeutung des Geldes, der Stellenwert VO  3 Asien, denen kuropa nicht miıt lgnoranz be-
Heilung Uun: Empowerment, der ezug VOoO  3 SCHNEN sollte. Der Verfasser erwelst sich durch-
Missıon un: Dialog den der Verfasser durch gehend als Kenner des C'hristentums des
drei Modelle verdeutlicht (vgl 327-330) „Südens’ Uun: bringt durch se1INe Expertise 1IECUE

Cdie Herausforderung VO  3 Versöhnung Uun: Perspektiven ın Cdie gewohnte theologische [ )IS-
Konfliktlösung ın Bürgerkriegsregionen, Cdie kussion e1n. NSeine Darstellung zeichnet sich
Genderfrage SOWIE das Ihema „Konversion”, durch 1ne difierenzierte Zugangswelse AUS,
das ın religionswissenschaftlichen Diskursen Cdie viele aktuelle gesellschaftliche Fragen eIN-
neuerdings grofße Aufmerksamkeit erfährt. Der bezieht. Philosophische Zugänge Uun: religi10ns-
vierte Abschnitt 371-440) lenkt den Blick auf wissenschaftliche Jheorien, WI1IE 61€ z für
den bundesdeutschen Kontext un: analysiert eın Verständnis VOoO  3 Dialog, Säkularisierung,
Fragen des Gemeindeaufbaus un: des Umgangs Migration der Globalität wichtig se1in könn-
miıt der Transformationskrise, Cdie christliche ten, werden oft nicht explizit ın Cdie Diskussion
Kirchen gegenwartig erfahren, 1m Licht eiINes einbezogen, estehen ber erkennbar 1m Hın-
missionstheologischen Problembewusstseins. tergrund diverser Analysen. Auf jeden Fall 1st
Spätestens hier zeigt sich, dass sowohl bei das abschliefßßende Plädoyer des Verfassers, das
(europäischen) pastoraltheologischen als uch Fach „Interkulturelle Theologie/Missionswissen-
bei (außereuropäischen) missionstheologi- cchaft“ verstärkt ın Cdie unıversıtaren Curricula

332

logischer Positionen nachgezeichnet. Mit Blick 
auf den religionstheologischen Neuansatz des 
Zweiten Vatikanischen Konzils merkt der Ver-
fasser zu Recht an, dass die Perspektive der An-
erkennung fremder Religionen „im universalen 
Heilswillen Gottes“ (183) gründet. Interessant 
ist der Einblick in die orthodoxe Missionstheo-
logie, in verschiedene Strömungen des nord-
amerikanischen Protestantismus, der Anglika-
nischen Kirche sowie der Pfi ngstkirchen, die 
seit geraumer Zeit in einer „dritten Welle“ (245) 
die bisher gültigen Koordinaten der Weltchris-
tenheit verschoben. Praktiken wie Heilungen, 
Lobpreis und Exorzismen, die westlicher Th eo-
logie als „rückwärtsgewandter Obskurantis-
mus“ (249) erscheinen, deutet der Verfasser als 
Strategie der Befreiung und Modernisierung. 
Es geht „darum, dass es die Bezugnahme auf die 
Erfahrung einer anderen Macht (hier: des Hei-
ligen Geistes) Menschen ermöglicht, sich aus 
sozialen, kulturellen, geschlechtsspezifi schen 
oder allgemein gesellschaft lichen Zwängen zu 
befreien“ (260). So kritisch und diff erenziert 
viele Formen des (Neo-)Pentekostalismus auch 
zu betrachten sind: für die westliche Th eologie 
und Kirche gilt es hier noch vieles zu lernen – 
und überdies wahrzunehmen, dass eine noch 
nie dagewesene Zahl von Christinnen und 
Christen (vor allem aus nichtwestlichen Län-
dern) missionarisch tätig ist, in welcher Form 
auch immer (vgl. 266).

Im dritten Abschnitt des Buches (275 – 369) 
kommen grundlegende Th emenfelder missio-
narischen Handelns zur Sprache: die befrei-
ungstheologische Verhältnisbestimmung von 
Mission und „Reich Gottes“, die theologische 
Bedeutung des Geldes, der Stellenwert von 
Heilung und Empowerment, der Bezug von 
Mission und Dialog – den der Verfasser durch 
drei Modelle verdeutlicht (vgl. 327–  330) –, 
die Herausforderung von Versöhnung und 
Konfl iktlösung in Bürgerkriegsregionen, die 
Genderfrage sowie das Th ema „Konversion“, 
das in religionswissenschaft lichen Diskursen 
neuerdings große Aufmerksamkeit erfährt. Der 
vierte Abschnitt (371–  440) lenkt den Blick auf 
den bundesdeutschen Kontext und analysiert 
Fragen des Gemeindeaufb aus und des Umgangs 
mit der Transformationskrise, die christliche 
Kirchen gegenwärtig erfahren, im Licht eines 
missionstheologischen Problembewusstseins. 
Spätestens hier zeigt sich, dass es sowohl bei 
(europäischen) pastoraltheologischen als auch 
bei (außereuropäischen) missionstheologi-

schen Fragen letztlich um dieselbe Problem-
stellung geht: um das Verhältnis von Kirche und 
Gesellschaft . Ein interessantes Detail in diesem 
Kapitel ist der Vorschlag, Bildung als missio-
narischen Prozess zu verstehen (vgl. 398). Im 
abschließenden fünft en Abschnitt (405– 440) 
formuliert der Verfasser sein eigenes Verständ-
nis von Mission. Im Anschluss an biblische und 
liturgische Motive wird Mission „als oikoume-
nische Doxologie“ (405) vorgestellt, das heißt als 
Sendung, die darauf zielt, „dass die Geschöpfe 
auf den Sinn ihres Daseins hin transparent wer-
den, als erlöste Geschöpfe Gott zu loben und zu 
verherrlichen“ (407). Mission ist demnach ein 
grenzüberschreitendes Geschehen, das auf die 
gesamte Schöpfung (oikoumene) ausstrahlt und 
dabei wirksam werden lässt, was dieser Mission 
prinzipiell vorausgeht: „Mission bedeutet, dass 
Menschen an dem, was Gott ohnehin in seiner 
missio Dei tut, teilnehmen“ (69), wie der Verfas-
ser bereits am Anfang seines Buches ausführt. 
Dieser Gedanke ist in der Tat entscheidend: 
„Mission“ im christlichen Sinn ist nicht durch 
Dominanz, sondern durch Transparenz cha-
rakterisiert: sie stellt nicht etwas her, sondern 
verweist auf etwas, das sich – so bekennt es der 
christliche Glaube – bereits hier und jetzt er-
eignet.

Gerade für deutschsprachige (systemati-
sche) Th eologie ist dieser Band eine Bereiche-
rung und Herausforderung; er legt (bei aller 
ökumenischen Off enheit) den Schwerpunkt auf 
evangelische (Missions-)Th eologie, die im ka-
tholischen Kontext weithin unbekannt geblie-
ben ist, und verweist auf kirchliche und theo-
logische Entwicklungen vor allem in Afrika und 
Asien, denen Europa nicht mit Ignoranz be-
gegnen sollte. Der Verfasser erweist sich durch-
gehend als guter Kenner des Christentums des 
„Südens“ und bringt durch seine Expertise neue 
Perspektiven in die gewohnte theologische Dis-
kussion ein. Seine Darstellung zeichnet sich 
durch eine diff erenzierte Zugangsweise aus, 
die viele aktuelle gesellschaft liche Fragen ein-
bezieht. Philosophische Zugänge und religions-
wissenschaft liche Th eorien, wie sie etwa für 
ein Verständnis von Dialog, Säkularisierung, 
Migration oder Globalität wichtig sein könn-
ten, werden oft  nicht explizit in die Diskussion 
einbezogen, stehen aber erkennbar im Hin-
tergrund diverser Analysen. Auf jeden Fall ist 
das abschließende Plädoyer des Verfassers, das 
Fach „Interkulturelle Th eologie/Missionswissen-
schaft “ verstärkt in die universitären Curricula 

Missionswissenschaft



335Missionswissenschaft Theologie Interkulturell

einzubeziehen, Ja „als sechstes Fach 1m Ka- Diktion Hom1 Bhabhas, ın ihrer Relevanz
110  3 der theologischen Wissenschaft imple- für christliche Identitätsbildung reziplert WT -

mentieren‘ (440) glaubwürdig Uun: inhaltlich den Demzufolge S£1 uch christliche Identität
nachvollziehbar: Cdie vorliegende Einführung ın hybrid, weil 61€ sich den Grenzverhandlungen
gegenwartige Missionstheologien estellt jeden- 1m (kulturellen) Zwischenraum nicht entziehen
falls schon einen ersien ma{fßgeblichen chritt ın kann Als Beispiel dafür wird Cdie Ambiguität
diese Richtung dar christlicher Identität zwischen jüdischer un:

FYTranz Gmainer-Pranzl!Salzburg griechischer Beeinflussung thematisiert. Auf
Cdie Behandlung christlicher Identität AUS kul-
turtheoretischer Perspektive folgt 1ne post
hermeneutische Analyse christlicher Identität,THEOLOGIE INTER  URELL wobel Michel de Certeaus etonung des fen-
barungscharakters des Partikularen 1m ModusGruber, Judıth: Theologie ach dem Cultu- des Entzugs 1nN€ entscheidende Rolle spielt.ral Turn. Interkultural:tät als theologische 7Zusammenfassend identifiziert Cdie uto-

Hassgurce (ReligionsKulturen 12) Koni- rın Cdie N1€ Sallz greifbare Partikularität der In-hammer Verlag, u  ga 2013 terkulturalität als einen entscheidenden LOCUS
uro 306,90 (D) Uuro 36,00 (A) ( HF 49,90 der Theologie. Angesichts interkultureller Ver-
ISBN 8-3-17 /7-0  3-1

netzungen un: hybrider Identitätsbildungen
Judith Grubers Studie ZuUu!r Theologie ach dem komme einem hermeneutischen Entzug,
Cultural Turn 1st Cdie erstie Monographie 1m der konstitutiv für das Wıssen VOoO  3 ott ın der
deutschsprachigen Kaum, Cdie postkoloniale Geschichte E1 Kulturelle Difflerenzen selen
Theorie als ernstzunehmende Kessource für Cdie ausweichlich für 1nN€ Theologie, Cdie den herme-
systematische Theologie ın den Blick nımmt. neutischen Bruch ihres für das Christusereignis
ES geht ihr darum, Theologie interkultureli (ad- erhobenen Universalitätsanspruchs nicht AUS-

verbielle Konstruktion) als Jjenen fundamental- blendet. Solch unhintergehbare Interkultura-
theologischen Ansatz vorzustellen, der Cdie Uni1- 11tät christlicher Identität Uun: Theologie iden-

tif7ziert Gruber celhbst 1m christlichen Kanon,versalität des Christus-Ereignisses VOoO  3 ihren
partikularen Uun: pluralen Bezeugungen her den 61€ als performative PraxI1s interkulturell
versteht. betriebener Theologie fasst

In einem ersten theologiegeschichtlichen Judith Grubers Studie 1st eın mutiger un:
Abschnitt beginnt Gruber 1m Jh., als ın überzeugender ersuch, bisher vernachlässigte
der Disziplin Missionswissenschaft Ak- kulturtheoretische Diskurse für Cdie Systema-
kommodation Cdie Leitmetapher für Cdie AÄus- tische Theologie 1m deutschsprachigen Kaum
breitung eINes essentialistisch verstandenen fruchtbar machen. ESs 1st hoften, dass ın
C'hristentums WT, Kontextuelle Theologien des ihrer welteren Arbeit eın wen1g mehr VOoO  3 der
ausgehenden Jh.s kritisieren den sich hin- konstruktiven Bedeutung postkolonialen un:
(er einer solchen Leitmetapher verbergenden posthermeneutischen Denkens für Clie 7Z€e11-

tralen Lehren des christlichen Glaubens zuMachtanspruch des westlichen C'hristentums
un: Operleren estattdessen mıt dem Begrift der Ausdruck kommt Uun: dass damit Cdie ın Cieser
Inkulturation. Theologie interkulturelt ihrerseits Studie cehr pomintierte etonung der unhinter-
kritisiert eın statisches un: eindimensio- gehbaren Interkulturalität christlicher (,ottes-
nales Verständnis VOoO  3 Kultur seltens der kon- rede nicht mehr notwendig se1in wird DIieses
textuellen Theologien. Stattdessen solle VO  3 Buch Ööffnet luren für 1IECUE Uun: spannende
Interkulturation Cdie ede sSe1INn. amlıt, (IrUu- Untersuchungen christlicher Lehrbildung be-
ber, kämen uch synkretistische Prozesse Uun: züglich ihrer interkulturellen Verwobenheit,
Hybridisierungen als Parameter christlicher Cdie nicht 11UT als Kontext, sondern uch als
Identifizierungen ın den Blick inhaltlich formativ würdigen 1st Systemati-

Der zweıte, fundamentaltheologische Ab- csche Theologie un: andere Disziplinen, Cdie für
schnitt des Buches ckizziert eın postkoloniales 1nN€ VO  3 wachsender Interkulturalität gepragte
Uun: posthermeneutisches Verständnis christli- C'hristenheit relevant se1in wollen, brauchen SO -
her Identität. Dabei sticht 1INs Auge, mıt wel- che Studien, Cdie Gefahren missverstandener
her Sorgfalt hier kulturtheoretische Diskurse, Universalität nicht AUS dem Blick verlieren.
VOT allem ber der postkoloniale Diskurs ın der Reutlingen Michael AUsSNer

333

einzubeziehen, ja es „als sechstes Fach im Ka-
non der theologischen Wissenschaft  zu imple-
mentieren“ (440), glaubwürdig und inhaltlich 
nachvollziehbar; die vorliegende Einführung in 
gegenwärtige Missionstheologien stellt jeden-
falls schon einen ersten maßgeblichen Schritt in 
diese Richtung dar.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

THEOLOGIE INTERKULTURELL

Gruber, Judith: Theologie nach dem Cultu-
ral Turn. Interkulturalität als theologische 
Ressource (ReligionsKulturen 12). W. Kohl-
hammer Verlag, Stuttgart 2013. (258) Pb. 
Euro 36,90 (D) / Euro 38,00 (A) / CHF 49,90. 
ISBN 978-3-17-022963-1.

Judith Grubers Studie zur Th eologie nach dem 
Cultural Turn ist die erste Monographie im 
deutschsprachigen Raum, die postkoloniale 
Th eorie als ernstzunehmende Ressource für die 
systematische Th eologie in den Blick nimmt. 
Es geht ihr darum, Th eologie interkulturell (ad-
verbielle Konstruktion) als jenen fundamental-
theologischen Ansatz vorzustellen, der die Uni-
versalität des Christus-Ereignisses von ihren 
partikularen und pluralen Bezeugungen her 
versteht.

In einem ersten theologiegeschichtlichen 
Abschnitt beginnt Gruber im 19. Jh., als in 
der neuen Disziplin Missionswissenschaft  Ak-
kommodation die Leitmetapher für die Aus-
breitung eines essentialistisch verstandenen 
Christentums war. Kontextuelle Th eologien des 
ausgehenden 20. Jh.s kritisieren den sich hin-
ter einer solchen Leitmetapher verbergenden 
Machtanspruch des westlichen Christentums 
und operieren stattdessen mit dem Begriff  der 
Inkulturation. Th eologie interkulturell ihrerseits 
kritisiert ein zu statisches und eindimensio-
nales Verständnis von Kultur seitens der kon-
textuellen Th eologien. Stattdessen solle von 
Interkulturation die Rede sein. Damit, so Gru-
ber, kämen auch synkretistische Prozesse und 
Hybridisierungen als Parameter christlicher 
Identifi zierungen in den Blick.

Der zweite, fundamentaltheologische Ab-
schnitt des Buches skizziert ein postkoloniales 
und posthermeneutisches Verständnis christli-
cher Identität. Dabei sticht ins Auge, mit wel-
cher Sorgfalt hier kulturtheoretische Diskurse, 
vor allem aber der postkoloniale Diskurs in der 

Diktion Homi K. Bhabhas, in ihrer Relevanz 
für christliche Identitätsbildung rezipiert wer-
den. Demzufolge sei auch christliche Identität 
hybrid, weil sie sich den Grenzverhandlungen 
im (kulturellen) Zwischenraum nicht entziehen 
kann. Als Beispiel dafür wird die Ambiguität 
christlicher Identität zwischen jüdischer und 
griechischer Beeinfl ussung thematisiert. Auf 
die Behandlung christlicher Identität aus kul-
turtheoretischer Perspektive folgt eine (post-)
hermeneutische Analyse christlicher Identität, 
wobei Michel de Certeaus Betonung des Off en-
barungscharakters des Partikularen im Modus 
des Entzugs eine entscheidende Rolle spielt.

Zusammenfassend identifi ziert die Auto-
rin die nie ganz greifb are Partikularität der In-
terkulturalität als einen entscheidenden Locus 
der Th eologie. Angesichts interkultureller Ver-
netzungen und hybrider Identitätsbildungen 
komme es zu einem hermeneutischen Entzug, 
der konstitutiv für das Wissen von Gott in der 
Geschichte sei. Kulturelle Diff erenzen seien un-
ausweichlich für eine Th eologie, die den herme-
neutischen Bruch ihres für das Christusereignis 
erhobenen Universalitätsanspruchs nicht aus-
blendet. Solch unhintergehbare Interkultura-
lität christlicher Identität und Th eologie iden-
tifi ziert Gruber selbst im christlichen Kanon, 
den sie als performative Praxis interkulturell 
betriebener Th eologie fasst.

Judith Grubers Studie ist ein mutiger und 
überzeugender Versuch, bisher vernachlässigte 
kulturtheoretische Diskurse für die systema-
tische Th eologie im deutschsprachigen Raum 
fruchtbar zu machen. Es ist zu hoff en, dass in 
ihrer weiteren Arbeit ein wenig mehr von der 
konstruktiven Bedeutung postkolonialen und 
posthermeneutischen Denkens für die zen-
tralen Lehren des christlichen Glaubens zum 
Ausdruck kommt und dass damit die in dieser 
Studie sehr pointierte Betonung der unhinter-
gehbaren Interkulturalität christlicher Gottes-
rede nicht mehr notwendig sein wird. Dieses 
Buch öff net Türen für neue und spannende 
Untersuchungen christlicher Lehrbildung be-
züglich ihrer interkulturellen Verwobenheit, 
die nicht nur als Kontext, sondern auch als 
inhaltlich formativ zu würdigen ist. Systemati-
sche Th eologie und andere Disziplinen, die für 
eine von wachsender Interkulturalität geprägte 
Christenheit relevant sein wollen, brauchen sol-
che Studien, um die Gefahren missverstandener 
Universalität nicht aus dem Blick zu verlieren.
Reutlingen Michael Nausner

Missionswissenschaft / Theologie Interkulturell


