Liturgiewissenschaft / Missionswissenschaft

331

stehen. Fatal sei es aber, ,wenn die hohen For-
men solcher Gemeinschaften zu einer formalen
Norm fiir alle werden, wie dies unversehens
geschieht, weil die Liturgie den leicht patho-
genen Zug hat, die hohe, gar hochste Form zur
Normalform zu erheben (296), weil fiir Gott
schliellich das Beste gerade gut genug sei.

Hilfreiche Ansitze fiir eine kiinftige Ord-
nung der Tagzeitenliturgie sieht Hauflling trotz
aller Irrwege dennoch in der Geschichte - ,,wird
sie nur genau und vorbehaltlos betrachtet®
(297): Wesentlich ist die Konzentration auf
das Lesen und Betrachten der Heiligen Schrift
sowie das rechte Verstehen als ,,Heiligung der
Zeit", als ,Entkommen aus der iitbermachtigen
Verstrickung des Zeitkerkers“ (301), wenn
Menschen sich eintiben in das Dasein fiir den
Schopfer, der Zeit und Leben schenkt und
sich dem Menschen befreiend zuwendet. Eine
im Jahr 2001 im Heiligen Dienst erstmals pu-
blizierte ,Biblische Grundlegung christlicher
Liturgie® (302-310) beschliefit die Sammlung
der Beitrdge und verdeutlicht an Beispielen der
Tagzeitenliturgie, wie sehr christlicher Gottes-
dienst von der Schrift gepragt ist — und zwar auf
vielfaltige Weise: neben der Vergegenwirtigung
des Heils im verkiindeten Wort, das von den
Feiernden in Freiheit und je eigen angenommen
werden kann, vor allem aber auch durch den
»zitierend-identifizierenden  Schriftgebrauch®
(vgl. 306ff.), der es heutigen Menschen er-
moglicht, sich in die ,Rolle” des authentischen
Zeugen der Heilsgeschichte ,,hineinzu-zitieren®
(vgl. 306).

Bibliographie (312-328) und Register
(333-356) erganzen den Band, der als Antho-
logie zweifellos eines der ,unentbehrlichen
Werke der Liturgiewissenschaft (22) zur Tag-
zeitenliturgie darstellt, zumal aufgrund des
fortgeschrittenen Lebensalters und des Ge-
sundheitszustands von Angelus Hiufling nicht
gesichert ist, dass er die von der Fachwelt lange
erwartete Gesamtdarstellung zum Thema als
Handbuch noch vollenden kann.

Linz/Salzburg Christoph Freilinger

MISSIONSTHEOLOGIE

¢ Wrogemann, Henning: Missionstheo-
logien der Gegenwart. Globale Entwicklun-
gen, kontextuelle Profile und 6kumenische
Herausforderungen (Lehrbuch Interkul-

turelle Theologie / Missionswissenschaft 2).
Gutersloher Verlagshaus, Gutersloh 2013.
(482) Pb. Euro 29,99 (D) / Euro 30,90 (A) /
CHF 40,90. ISBN 978-3-579-08142-7.

Missionstheologie stellt nach wie vor einen
marginalen Diskurs in der deutschsprachigen
Theologie dar und kdmpft immer noch darum,
ihr koloniales Image loszuwerden. Im Zeit-
alter des (interreligiosen) Dialogs scheint das
Thema ,,Mission“ nicht so recht zum Bemiihen
um gegenseitiges Verstehen und um Anerken-
nung der Anderen zu passen. Dass allerdings
die globale religiose Situation gegenwirtig von
einem immensen missionarischen Engagement
gepragt ist und diese Aktivitdt vielfach nicht
mehr den in Europa gewohnten Formen von
Glaubensweitergabe entspricht, ist nur eine
von vielen Einsichten, die der vorliegende Band
bietet. Nach dem ersten, an Grundsatzfragen
interkultureller Theologie orientierten Band
(vgl. ThPQ 161 [2013], 217-218) legt der in
Wauppertal lehrende Missions- und Religions-
wissenschaftler Henning Wrogemann eine Ein-
fithrung in Themen und Entwicklungen aktuel-
ler Missionstheologie vor.

Bereits in der Einleitung (17-46) macht
der Verfasser klar, dass es der Missionswissen-
schaft um ein ,transformatives Geschehen® (28)
geht, das dem christlichen Glauben von jeher
zukam: ,Das Christentum ist seit seinen An-
fingen eine missionarische Religion“ (31). Zu-
gleich sind die historischen Formen und theo-
logischen Konzepte von ,,Mission“ ungeheuer
vielféltig. Bereits der erste Abschnitt (47-172),
der missionstheologische Entwicklungen des
20./21. Jahrhunderts behandelt, zeigt auf, wie
unterschiedlich die Vorstellungen von ,Mis-
sion” sein konnten. Interessant sind in diesem
Zusammenhang etwa die Verhiltnisbestim-
mung von Mission und Eschatologie (vgl. 61f.)
oder von Evangelisation und sozialer Arbeit
(vgl. 138-141). Die Positionen der Weltmis-
sionskonferenzen (von Edinburgh 1910 bis zur
Vollversammlung des ORK 2013 in Busan), auf
die der Verfasser ausfiihrlich eingeht, sind von
konkreten gesellschaftlichen, politischen und
kirchlichen Herausforderungen geprigt und
zeigen, wie bestimmte missionstheologische
Konzepte als Indikatoren des jeweiligen Welt-
und Selbstverstandnisses christlicher Kirchen
in Erscheinung traten. Im zweiten Abschnitt
(173-273) werden konfessionell und kon-
textuell unterschiedliche Profile missionstheo-



332

Missionswissenschaft

logischer Positionen nachgezeichnet. Mit Blick
auf den religionstheologischen Neuansatz des
Zweiten Vatikanischen Konzils merkt der Ver-
fasser zu Recht an, dass die Perspektive der An-
erkennung fremder Religionen ,,im universalen
Heilswillen Gottes“ (183) griindet. Interessant
ist der Einblick in die orthodoxe Missionstheo-
logie, in verschiedene Strémungen des nord-
amerikanischen Protestantismus, der Anglika-
nischen Kirche sowie der Pfingstkirchen, die
seit geraumer Zeit in einer ,,dritten Welle“ (245)
die bisher giiltigen Koordinaten der Weltchris-
tenheit verschoben. Praktiken wie Heilungen,
Lobpreis und Exorzismen, die westlicher Theo-
logie als ,riickwértsgewandter Obskurantis-
mus® (249) erscheinen, deutet der Verfasser als
Strategie der Befreiung und Modernisierung.
Es geht ,,darum, dass es die Bezugnahme auf die
Erfahrung einer anderen Macht (hier: des Hei-
ligen Geistes) Menschen erméglicht, sich aus
sozialen, kulturellen, geschlechtsspezifischen
oder allgemein gesellschaftlichen Zwangen zu
befreien (260). So kritisch und differenziert
viele Formen des (Neo-)Pentekostalismus auch
zu betrachten sind: fiir die westliche Theologie
und Kirche gilt es hier noch vieles zu lernen -
und iiberdies wahrzunehmen, dass eine noch
nie dagewesene Zahl von Christinnen und
Christen (vor allem aus nichtwestlichen Lan-
dern) missionarisch titig ist, in welcher Form
auch immer (vgl. 266).

Im dritten Abschnitt des Buches (275-369)
kommen grundlegende Themenfelder missio-
narischen Handelns zur Sprache: die befrei-
ungstheologische Verhiltnisbestimmung von
Mission und ,Reich Gottes®, die theologische
Bedeutung des Geldes, der Stellenwert von
Heilung und Empowerment, der Bezug von
Mission und Dialog - den der Verfasser durch
drei Modelle verdeutlicht (vgl. 327-330) -,
die Herausforderung von Verséhnung und
Konfliktlosung in Biirgerkriegsregionen, die
Genderfrage sowie das Thema ,Konversion',
das in religionswissenschaftlichen Diskursen
neuerdings grole Aufmerksambkeit erfahrt. Der
vierte Abschnitt (371-440) lenkt den Blick auf
den bundesdeutschen Kontext und analysiert
Fragen des Gemeindeaufbaus und des Umgangs
mit der Transformationskrise, die christliche
Kirchen gegenwirtig erfahren, im Licht eines
missionstheologischen Problembewusstseins.
Spitestens hier zeigt sich, dass es sowohl bei
(europdischen) pastoraltheologischen als auch
bei (aufereuropdischen) missionstheologi-

schen Fragen letztlich um dieselbe Problem-
stellung geht: um das Verhéltnis von Kirche und
Gesellschaft. Ein interessantes Detail in diesem
Kapitel ist der Vorschlag, Bildung als missio-
narischen Prozess zu verstehen (vgl. 398). Im
abschliefSenden fiinften Abschnitt (405-440)
formuliert der Verfasser sein eigenes Verstand-
nis von Mission. Im Anschluss an biblische und
liturgische Motive wird Mission ,.als oikoume-
nische Doxologie® (405) vorgestellt, das heift als
Sendung, die darauf zielt, ,dass die Geschopfe
auf den Sinn ihres Daseins hin transparent wer-
den, als erloste Geschopfe Gott zu loben und zu
verherrlichen® (407). Mission ist demnach ein
grenziiberschreitendes Geschehen, das auf die
gesamte Schopfung (oikoumene) ausstrahlt und
dabei wirksam werden lisst, was dieser Mission
prinzipiell vorausgeht: ,,Mission bedeutet, dass
Menschen an dem, was Gott ohnehin in seiner
missio Dei tut, teilnehmen® (69), wie der Verfas-
ser bereits am Anfang seines Buches ausfiihrt.
Dieser Gedanke ist in der Tat entscheidend:
»Mission“ im christlichen Sinn ist nicht durch
Dominanz, sondern durch Transparenz cha-
rakterisiert: sie stellt nicht etwas her, sondern
verweist auf etwas, das sich — so bekennt es der
christliche Glaube - bereits hier und jetzt er-
eignet.

Gerade fiir deutschsprachige (systemati-
sche) Theologie ist dieser Band eine Bereiche-
rung und Herausforderung; er legt (bei aller
6kumenischen Offenheit) den Schwerpunkt auf
evangelische (Missions-)Theologie, die im ka-
tholischen Kontext weithin unbekannt geblie-
ben ist, und verweist auf kirchliche und theo-
logische Entwicklungen vor allem in Afrika und
Asien, denen Europa nicht mit Ignoranz be-
gegnen sollte. Der Verfasser erweist sich durch-
gehend als guter Kenner des Christentums des
»Stidens® und bringt durch seine Expertise neue
Perspektiven in die gewohnte theologische Dis-
kussion ein. Seine Darstellung zeichnet sich
durch eine differenzierte Zugangsweise aus,
die viele aktuelle gesellschaftliche Fragen ein-
bezieht. Philosophische Zuginge und religions-
wissenschaftliche Theorien, wie sie etwa fiir
ein Verstindnis von Dialog, Sikularisierung,
Migration oder Globalitdt wichtig sein konn-
ten, werden oft nicht explizit in die Diskussion
einbezogen, stehen aber erkennbar im Hin-
tergrund diverser Analysen. Auf jeden Fall ist
das abschlieflende Pladoyer des Verfassers, das
Fach ,,Interkulturelle Theologie/Missionswissen-
schaft“ verstarkt in die universitdren Curricula



Missionswissenschaft / Theologie Interkulturell

333

einzubeziehen, ja es ,als sechstes Fach im Ka-
non der theologischen Wissenschaft zu imple-
mentieren (440), glaubwiirdig und inhaltlich
nachvollziehbar; die vorliegende Einfithrung in
gegenwirtige Missionstheologien stellt jeden-
falls schon einen ersten mafigeblichen Schritt in
diese Richtung dar.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

THEOLOGIE INTERKULTURELL

Gruber, Judith: Theologie nach dem Cultu-
ral Turn. Interkulturalitat als theologische
Ressource (ReligionsKulturen 12). W. Kohl-
hammer Verlag, Stuttgart 2013. (258) Pb.
Euro 36,90 (D) / Euro 38,00 (A) / CHF 49,90.
ISBN 978-3-17-022963-1.

Judith Grubers Studie zur Theologie nach dem
Cultural Turn ist die erste Monographie im
deutschsprachigen Raum, die postkoloniale
Theorie als ernstzunehmende Ressource fiir die
systematische Theologie in den Blick nimmt.
Es geht ihr darum, Theologie interkulturell (ad-
verbielle Konstruktion) als jenen fundamental-
theologischen Ansatz vorzustellen, der die Uni-
versalitdt des Christus-Ereignisses von ihren
partikularen und pluralen Bezeugungen her
versteht.

In einem ersten theologiegeschichtlichen
Abschnitt beginnt Gruber im 19. Jh,, als in
der neuen Disziplin Missionswissenschaft Ak-
kommodation die Leitmetapher fiir die Aus-
breitung eines essentialistisch verstandenen
Christentums war. Kontextuelle Theologien des
ausgehenden 20. Jh.s kritisieren den sich hin-
ter einer solchen Leitmetapher verbergenden
Machtanspruch des westlichen Christentums
und operieren stattdessen mit dem Begriff der
Inkulturation. Theologie interkulturell ihrerseits
kritisiert ein zu statisches und eindimensio-
nales Verstandnis von Kultur seitens der kon-
textuellen Theologien. Stattdessen solle von
Interkulturation die Rede sein. Damit, so Gru-
ber, kimen auch synkretistische Prozesse und
Hybridisierungen als Parameter christlicher
Identifizierungen in den Blick.

Der zweite, fundamentaltheologische Ab-
schnitt des Buches skizziert ein postkoloniales
und posthermeneutisches Verstidndnis christli-
cher Identitit. Dabei sticht ins Auge, mit wel-
cher Sorgfalt hier kulturtheoretische Diskurse,
vor allem aber der postkoloniale Diskurs in der

Diktion Homi K. Bhabhas, in ihrer Relevanz
fiir christliche Identitatsbildung rezipiert wer-
den. Demzufolge sei auch christliche Identitat
hybrid, weil sie sich den Grenzverhandlungen
im (kulturellen) Zwischenraum nicht entziehen
kann. Als Beispiel dafir wird die Ambiguitat
christlicher Identitdt zwischen judischer und
griechischer Beeinflussung thematisiert. Auf
die Behandlung christlicher Identitit aus kul-
turtheoretischer Perspektive folgt eine (post-)
hermeneutische Analyse christlicher Identitit,
wobei Michel de Certeaus Betonung des Offen-
barungscharakters des Partikularen im Modus
des Entzugs eine entscheidende Rolle spielt.

Zusammenfassend identifiziert die Auto-
rin die nie ganz greifbare Partikularitat der In-
terkulturalitét als einen entscheidenden Locus
der Theologie. Angesichts interkultureller Ver-
netzungen und hybrider Identititsbildungen
komme es zu einem hermeneutischen Entzug,
der konstitutiv fiir das Wissen von Gott in der
Geschichte sei. Kulturelle Differenzen seien un-
ausweichlich fiir eine Theologie, die den herme-
neutischen Bruch ihres fiir das Christusereignis
erhobenen Universalititsanspruchs nicht aus-
blendet. Solch unhintergehbare Interkultura-
litat christlicher Identitit und Theologie iden-
tifiziert Gruber selbst im christlichen Kanon,
den sie als performative Praxis interkulturell
betriebener Theologie fasst.

Judith Grubers Studie ist ein mutiger und
iiberzeugender Versuch, bisher vernachlissigte
kulturtheoretische Diskurse fiir die systema-
tische Theologie im deutschsprachigen Raum
fruchtbar zu machen. Es ist zu hoffen, dass in
ihrer weiteren Arbeit ein wenig mehr von der
konstruktiven Bedeutung postkolonialen und
posthermeneutischen Denkens fiir die zen-
tralen Lehren des christlichen Glaubens zum
Ausdruck kommt und dass damit die in dieser
Studie sehr pointierte Betonung der unhinter-
gehbaren Interkulturalitat christlicher Gottes-
rede nicht mehr notwendig sein wird. Dieses
Buch oftnet Tiiren fiir neue und spannende
Untersuchungen christlicher Lehrbildung be-
ziiglich ihrer interkulturellen Verwobenbheit,
die nicht nur als Kontext, sondern auch als
inhaltlich formativ zu wiirdigen ist. Systemati-
sche Theologie und andere Disziplinen, die fiir
eine von wachsender Interkulturalitit geprigte
Christenheit relevant sein wollen, brauchen sol-
che Studien, um die Gefahren missverstandener
Universalitdt nicht aus dem Blick zu verlieren.
Reutlingen Michael Nausner



