
ThPQ 1672 2014), 401—-415 401

Franz Schupp

Der ungeschaffene Sohn Gottes
der ungeschaffene Oran
Religionsgeschichtliche Bemerkungen zur Frühgeschichte
der Lehrentwicklung Im Christentum und Im Islam)'’

Zu Beginn möchte ich möglichst klar setzung A4aUS Wır en Zwel Heilige
formulieren, Was ich mıt den folgenden Schriften, die und den Ooran Auch
Bemerkungen erreichen 41l Es geht die Muslime sprechen VO  b den Anhängern
eine Fallstudie ZU. Dialog zwischen SUBC- der Religionen des Buches. Beide setizen sich
nNnannten „Westlern” und Muslimen. nter also einander gegenüber, ein jeder mıt S@1-
„Westlern” können WITFr uns €1 Christen NeE eiligen Buch VOL sich, und versuchen
oder Lalzısten vorstellen: auch letztere Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten
en als kulturellen Hintergrund Vorstel- herauszufinden. eine Frage dazu lautet:
lungen und Vorurteile, die AaUS der christ- Stimmt schon diese Voraussetzung‘ Beide
lichen Vergangenheit oder G egenwart en jeweils ihr Buch VOL sich liegen; Was

tTtammen. Bel den Muslimen ist eine FEIN- aber bedeutet hier Buch? Gehört nicht ZU.

schränkung angebracht: Ich beziehe mich Buch eben auch das gesamte asSsOozlaltıve
VOLF em auf die Muslime AaUS arabischen Umifeld VO  b Buch? Meliınen und ASSOZ1LIieren
Ländern, also auf solche VO  b Marrakesch WITFr also mıt Ausdrücken wI1Ie das Heilige
bis Bagdad. Ebenso geht CS MIır bei diesen Buch, die Offenbarung, das Wort (Jottes
Bemerkungen darum, eiInem konkreten us  s wirklich asselDe oder wenigstens
Punkt aufzuzeigen, dass ein Dialog 1Ur etwas annähernd Ahnliches?
dort sinnvoll eführt werden kann, Ich ade einem Gedankenexperi-
aufßer m illen auch ein InNnımum Ment e1In, das jederzeit empirisch urch-

Sachkenntnis vorhanden 1sT. eıters eführt und überprüft werden könnte.
tellen WITFr uns auf der einen Selte einen ka-11 ich aufzeigen, dass die wichtigste FE1IN-

übung In jeden interreligiösen Dialog da- tholischen Pfarrer VOIL,; der SeINer SOnn-
mıt beginnen I11USS, die Dialogversäum- tagspredigt arbeitet, oder einen Religions-
N1ISsSeEe 1mM eigenen Lager anzuerkennen und lehrer, der SeINe nächste Unterrichtsstunde
sich ihnen tellen Das MAas pedantisch In der Schule zusammenstellt, und auf der
wirken, ist CS aber nicht. Man kann €e1 anderen Selte einen islamischen Imam, der
Leerlauf, Unverbindlichkeit, aber auch SE1INE Freitagspredigt oder seiInen Nnier-
Kurzschlüsse vermeiden. richt In der Koranschule vorbereitet. Wır

verallgemeinern hierauf die Annahme
E1n Dialog zwischen Christen und Musli- und versuchen prozentual einzuschätzen,
TIen geht zumelst VO  b folgender OFraus- welche Ausgabe des jeweiligen eiligen

ESs handelt sich bei dem vorliegenden Beltrag Cdie überarbeitete ersion eiINes Ortrags, der
Junı 2010 der Katholisch- 1heologischen Privatunıversıitat LInz gehalten wurde. Der

Sprachstil des ortrags wurde beibehalten.

401

Franz Schupp

Der ungeschaffene Sohn Gottes – 
der ungeschaffene Koran
Religionsgeschichtliche Bemerkungen zur Frühgeschichte 
der Lehrentwicklung im Christentum und im Islam1

1 Es handelt sich bei dem vorliegenden Beitrag um die überarbeitete Version eines Vortrags, der 
am 23. Juni 2010 an der Katholisch-Th eologischen Privatuniversität Linz gehalten wurde. Der 
Sprachstil des Vortrags wurde beibehalten.

Zu Beginn möchte ich möglichst klar 

formulieren, was ich mit den folgenden 

Bemerkungen erreichen will: Es geht um 

eine Fallstudie zum Dialog zwischen soge-

nannten „Westlern“ und Muslimen. Unter 

„Westlern“ können wir uns dabei Christen 

oder Laizisten vorstellen; auch letztere 

haben als kulturellen Hintergrund Vorstel-

lungen und Vorurteile, die aus der christ-

lichen Vergangenheit oder Gegenwart 

stammen. Bei den Muslimen ist eine Ein-

schränkung angebracht: Ich beziehe mich 

vor allem auf die Muslime aus arabischen 

Ländern, also auf solche von Marrakesch 

bis Bagdad. Ebenso geht es mir bei diesen 

Bemerkungen darum, an einem konkreten 

Punkt aufzuzeigen, dass ein Dialog nur 

dort sinnvoll geführt werden kann, wo 

außer gutem Willen auch ein Minimum 

an Sachkenntnis vorhanden ist. Weiters 

will ich aufzeigen, dass die wichtigste Ein-

übung in jeden interreligiösen Dialog da-

mit beginnen muss, die Dialogversäum-

nisse im eigenen Lager anzuerkennen und 

sich ihnen zu stellen. Das mag pedantisch 

wirken, ist es aber nicht. Man kann dabei 

Leerlauf, Unverbindlichkeit, aber auch 

Kurzschlüsse vermeiden.

Ein Dialog zwischen Christen und Musli-

men geht zumeist von folgender Voraus-

setzung aus: Wir haben zwei Heilige 

Schriften, die Bibel und den Koran. Auch 

die Muslime sprechen von den Anhängern 

der Religionen des Buches. Beide setzen sich 

also einander gegenüber, ein jeder mit sei-

nem Heiligen Buch vor sich, und versuchen 

Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten 

herauszufinden. Meine Frage dazu lautet: 

Stimmt schon diese Voraussetzung? Beide 

haben jeweils ihr Buch vor sich liegen; was 

aber bedeutet hier Buch? Gehört nicht zum 

Buch eben auch das gesamte assoziative 

Umfeld von Buch? Meinen und assoziieren 

wir also mit Ausdrücken wie das Heilige 

Buch, die Offenbarung, das Wort Gottes 

usw. wirklich dasselbe oder wenigstens 

etwas annähernd Ähnliches?

Ich lade zu einem Gedankenexperi-

ment ein, das jederzeit empirisch durch-

geführt und überprüft werden könnte. 

Stellen wir uns auf der einen Seite einen ka-

tholischen Pfarrer vor, der an seiner Sonn-

tagspredigt arbeitet, oder einen Religions-

lehrer, der seine nächste Unterrichtsstunde 

in der Schule zusammenstellt, und auf der 

anderen Seite einen islamischen Imam, der 

seine Freitagspredigt oder seinen Unter-

richt in der Koranschule vorbereitet. Wir 

verallgemeinern hierauf die Annahme 

und versuchen prozentual einzuschätzen, 

welche Ausgabe des jeweiligen Heiligen 

ThPQ 162 (2014), 401–415



40) Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ltes der ungeschaffene KOoran

Buches VO  u Pfarrern Dbzw. Religionslehrern auch: Wennel bel einem Dialog jeweils
auf der einen Seite und VO  b Imamen auf ihr eiliges Buch VOLF sich liegen aben,
der anderen Selte verwendet wird. e1m en S1€ In Wirklichkeit eine SahzZ Ver-

Imam und seiInen ollegen besteht kein schiedene Art Von Buch VOLF sich liegen
Zweifel: S1e alle en den arabischen KO- und verhalten sich entsprechend In SahzZ
Fan VOLF sich liegen, das gilt für vermutlich verschiedener e1se diesem Buch
100 96 der Befragten DZw. Beobachteten. Dass eute WwIe Augustinus oder Thomas
Und WIE sieht CN bei den Christen aus® VO  b quin konnte vielleicht ein
1ese en umgekehrt mıt vVvermut- wenI1g Griechisch, letzterer vermutlich
ich annähernd 100 %n nicht die Urtexte der g keines VO  b Christen als Theologen

VOLF sich VO hebräischen Ytext des bezeichnet und als solche
SS Alten Testaments sprechen WITFr besser werden, als Autorılitäten aufgefasst

werden können, kann das bei einem Ver-gal nicht sondern eine deutsche, CNS-
lische, russische Übersetzung oder die In treter des Islam 1Ur mıt verwundertem
irgendeine andere Sprache. Während also und ziemlich verständnislilosem Kopfschüt-
der eDrauc. des arabischen JTextes, teln ZUFK enninıs werden.“
des Urtextes, für Muslime als unverzicht- Dass heutige, auch gebildete, muslimische

Araber bei der Lektüre des Korans ziemli-bar gilt, gilt der £eDrauc. des griechischen
Urtextes für Christen als normalerweise che Schwierigkeiten aben, daran besteht
völlig entbehrlich Gewöhnlich stellt sich kein Zweiftel. S1e empfinden dies jedoch
überhaupt niemand die Frage ach dem als Mangel; dem entspricht kein ÜAhnliches
rtext Der Unterschie: kommt schon Empfinden bei Christen.
ıIn dem USdruc arabischer OrYran ZUTFK So Se1 die Vermutung geäußsert, dass
Sprache, dem bei den Christen nichts Ent- WITFr mıt der 1xierung auf Buch der ac
Sprechendes gegenübersteht. Sicher SPIC- nicht näherkommen, auch WEnnn die Mus-
chen auch die Christen VO hebräischen lime selbst mıt dem USdruc. Religionen
oder griechischen rtext, das aber gehört des Buches dazu beigetragen en Daher
In Fachgespräche. Niemand VO  b möchte ich eher religionsphänomenolo-
einem Christen, dass CI diesen rtiext auch giSC die ac herangehen und fol-
1Ur zuhause In seInem Bücherschrank oder genden Weg beschreiten DZw. andeuten:
1mM Herrgottswinkel stehen oder liegen hat. Ausgehend VO oran versuche ich dem

In der Sure 12,1. el CS „Das sind eser eine Ahnung VO  b dem geben, wI1Ie
die Zeichen der deutlichen chrift Wır Muslime den oran erfahren, und rage
en S1€ als einen arabischen oran he- dann, OD und WEnnn Ja CS 1mM christli-
rabgesandt.” Oder In Sure 43, 1 „DBel der chen Bereich ein ÜAhnliches Phänomen gibt
deutlichen chrift Wır en S1e einem Hierauf möchte ich fußend auf dieser (Je-
arabischen oran emacht. Vielleicht WUr- gebenheit zeigen, dass sich eine historisch
det ihr verständig sein.“ und phänomenologisch feststellbare Ahn-

Hıer also ijeg eine Sahnız und g VOCI- 1C.  el auch schon In der Geschichte der
schiedene Beziehung ZU. Originaltext Dogmen widerspiegelt, und ZW ar

und ZUTFK Originalsprache VOTIL. Das bedeutet bel Jenen beiden Ausdrücken, die 1mM 1le.

Wır würden uUu11s wundern, WEI111 eın hinese, der kein Wort Deutsch kann, als grofßer Kenner
der Dichtung (,0ethes angesehen würde.

402

Buches von Pfarrern bzw. Religionslehrern 

auf der einen Seite und von Imamen auf 

der anderen Seite verwendet wird. Beim 

Imam und seinen Kollegen besteht kein 

Zweifel: Sie alle haben den arabischen Ko-

ran vor sich liegen, das gilt für vermutlich 

100 % der Befragten bzw. Beobachteten. 

Und wie sieht es bei den Christen aus? 

Diese haben genau umgekehrt mit vermut-

lich annähernd 100 % nicht die Urtexte der 

Bibel vor sich – vom hebräischen Urtext des 

sog. Alten Testaments sprechen wir besser 

gar nicht –, sondern eine deutsche, eng-

lische, russische Übersetzung oder die in 

irgendeine andere Sprache. Während also 

der Gebrauch des arabischen Textes, d. h. 

des Urtextes, für Muslime als unverzicht-

bar gilt, gilt der Gebrauch des griechischen 

Urtextes für Christen als normalerweise 

völlig entbehrlich. Gewöhnlich stellt sich 

überhaupt niemand die Frage nach dem 

Urtext. Der Unterschied kommt schon 

in dem Ausdruck arabischer Koran zur 

Sprache, dem bei den Christen nichts Ent-

sprechendes gegenübersteht. Sicher spre-

chen auch die Christen vom hebräischen 

oder griechischen Urtext, das aber gehört 

in Fachgespräche. Niemand erwartet von 

einem Christen, dass er diesen Urtext auch 

nur zuhause in seinem Bücherschrank oder 

im Herrgottswinkel stehen oder liegen hat.

In der Sure 12,1 f. heißt es: „Das sind 

die Zeichen der deutlichen Schrift. Wir 

haben sie als einen arabischen Koran he-

rabgesandt.“ Oder in Sure 43,1: „Bei der 

deutlichen Schrift. Wir haben sie zu einem 

arabischen Koran gemacht. Vielleicht wür-

det ihr verständig sein.“

Hier also liegt eine ganz und gar ver-

schiedene Beziehung zum Originaltext 

und zur Originalsprache vor. Das bedeutet 

auch: Wenn beide bei einem Dialog jeweils 

ihr Heiliges Buch vor sich liegen haben, 

haben sie in Wirklichkeit eine ganz ver-

schiedene Art von Buch vor sich liegen 

und verhalten sich entsprechend in ganz 

verschiedener Weise zu diesem Buch. 

Dass Leute wie Augustinus oder Thomas 

von Aquin – ersterer konnte vielleicht ein 

wenig Griechisch, letzterer vermutlich 

gar keines – von Christen als Theologen 

bezeichnet und als solche ernst genommen 

werden, sogar als Autoritäten aufgefasst 

werden können, kann das bei einem Ver-

treter des Islam nur mit verwundertem 

und ziemlich verständnislosem Kopfschüt-

teln zur Kenntnis genommen werden.2 

Dass heutige, auch gebildete, muslimische 

Araber bei der Lektüre des Korans ziemli-

che Schwierigkeiten haben, daran besteht 

kein Zweifel. Sie empfinden dies jedoch 

als Mangel; dem entspricht kein ähnliches 

Empfinden bei Christen.

So sei die Vermutung geäußert, dass 

wir mit der Fixierung auf Buch der Sache 

nicht näherkommen, auch wenn die Mus-

lime selbst mit dem Ausdruck Religionen 

des Buches dazu beigetragen haben. Daher 

möchte ich eher religionsphänomenolo-

gisch an die Sache herangehen und fol-

genden Weg beschreiten bzw. andeuten: 

Ausgehend vom Koran versuche ich dem 

Leser eine Ahnung von dem zu geben, wie 

Muslime den Koran erfahren, und frage 

dann, ob – und wenn ja – es im christli-

chen Bereich ein ähnliches Phänomen gibt. 

Hierauf möchte ich fußend auf dieser Ge-

gebenheit zeigen, dass sich eine historisch 

und phänomenologisch feststellbare Ähn-

lichkeit auch schon in der Geschichte der 

Dogmen widerspiegelt, und zwar genau 

bei jenen beiden Ausdrücken, die im Titel 

2 Wir würden uns wundern, wenn ein Chinese, der kein Wort Deutsch kann, als großer Kenner 
der Dichtung Goethes angesehen würde.

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ttes der ungeschaffene KOoran 403

des TUkels genannt werden, und die als Göttliches, CI ist ungeschaffen, Ct-

rdogmen bezeichnet werden können. gleichlich oder unnachahmbar.* DIe Musli-
on der USdruc OrYran welst uns sind bei der Verwendung der Prädikate

auf einen wichtigen Unterschie hin. KO- für den oran sehr selbstsicher. Wenn S1€
YÜH bedeutet nicht Heilige Schrift, sondern VO  b Unvergleichlichkeit oder nnachahm-
LESUNG 1mM Sinne VO  b Rezitation Was damıt arkeit i9az) des Korans sprechen,
gemeint ist, kann jeder selbst sehen und gehen S1€ €e1 ein erhebliıches Risiko ein
hören, versteht auch kein Wort Ara- Während Ungeschaffenheit In einen reinen
1SC Wenn ein Araber den oran liest, Glaubenskontext gehört, kann ein Tadıka

bewegen sich nicht 1Ur SE1INE LIippen, WwIe Unvergleichlichkeit oder nnachahm-
vielmehr pricht Wenn auch leise, arkeit durchaus literaturwissenschaftlich
doch hörbar. esen, prechen und oren behandelt werden und 1111US55 bei einer
ehören und sind ein e1n- olchen Untersuchung der Kritik stand-
ziger Vorgang. em ist das prechen halten.? Manch edachte Muslime wI1Ie Ibn
des Korantextes kein normales prechen, Hazm ges der selbst auch ein her-
vielmehr ist CN VO  b einer Art yEhmMuS vorragender Dichter WAal, und Ibn Rusd,
und Tonführung epragt, die VO precher also ÄAverroes ges Wareln er
nicht erfunden wird, sondern die In ihren In der Verwendung dieses Prädikats ceher
Prinziplen festgelegt (fagwid und erlernt vorsichtig. DIe Sprache des Korans und
worden 1sT. Findet sich irgendwo In einem nochmals: VOLF em als rezıtierte Sprache
Sahnız profanen ext ein Koranzıtat schon hat jedoch phänomenologisch esehen
rein Aufßerlich und SCHF1IULC. Uurc die tatsächlic. eine Art Beschwörungseffekt,
vollständige Vokalisierung gekennzeichnet dem sich ein Zuhörer kaum entziehen

geht ein eser, z. B ein Lehrer, aUTtO- kann. Der rezıitierte oran ist für den
matisch In diese rezitierende Ortrags- Muslim wI1Ie die Gegenwart (Jottes
Wwelse ber. Bel der Zitation eiInes Oran- In der Welt 1e8se Rezitation, welche die
texties gibt niemand die Sure und den Vers Grundlage des täglichen (jebets ist, stellt

Schri wI1Ie Rezıitation machen klar, das Uumıinosum 1mM Islam dar, jedenfalls
dass hier der Ooran zıtlert, also herangeru- das eigentliche UumınOosum, Wenn WITFr e1n-
fen, wIird. mal VO  b der Kaaba als anderes Phänomen

Vermittelt Urc. diesen arabischen KO- bsehen Gebraucht IHNan das Wort mıt der
YÜH en die Araber und auch die YT1S- nötigen VoOor- und Umsicht, kann urch-
ten ihnen) bis heute eine Beziehung AaUuSs VO  u einem magischen Wortverständnis

ihrer Sprache, die phänomenologisch gesprochen werden.® Es kann er nicht
als religiös gekennzeichnet werden 11155 verwundern, WEnnn ein Koranvers auf e1-
Der arabische OrYran ist für einen Muslim NeE kleinen uc. Papıler oder Pergament,

Vermutlich WT dies sowohl bei antiken als uch bei mittelalterlichen Lesern ahnlich. IDER stHille
Lesen dürfte 1ne moderne Erscheinung sSe1INn.

Vgl VonRn Grunebaum, Art Hgaz, 1n Encyclopaedia of Islam, 111, 1018B-1020AÄA Der
Koran kann daher als Zeichen der Bestatigung des Prophetentums Muhammads angesehen
werden: Muhammad wird durch den Koran beglaubigt, nicht umgekehrt!
Vgl Neuwirth, Das islamische ogma der „Unnachahmlichkeit des Korans“ ın literaturwis-
senschaftlicher Sicht, 1: Der Islam 1983 166 —153
So Spengler, Der Untergang des Abendlands, Mannheim ÖT 1, 55862

403

des Artikels genannt werden, und die als 

Urdogmen bezeichnet werden können.

Schon der Ausdruck Koran weist uns 

auf einen wichtigen Unterschied hin. Ko-

ran bedeutet nicht Heilige Schrift, sondern 

Lesung im Sinne von Rezitation. Was damit 

gemeint ist, kann jeder selbst sehen und 

hören, versteht er auch kein Wort Ara-

bisch. Wenn ein Araber den Koran liest, 

so bewegen sich nicht nur seine Lippen, 

vielmehr spricht er – wenn auch leise, so 

doch hörbar. Lesen, Sprechen und Hören 

gehören zusammen und sind ein ein-

ziger Vorgang.3 Zudem ist das Sprechen 

des Korantextes kein normales Sprechen, 

vielmehr ist es von einer Art Rhythmus 

und Tonführung geprägt, die vom Sprecher 

nicht erfunden wird, sondern die in ihren 

Prinzipien festgelegt (taǧwīd) und erlernt 

worden ist. Findet sich irgendwo in einem 

ganz profanen Text ein Koranzitat – schon 

rein äußerlich und schriftlich durch die 

vollständige Vokalisierung gekennzeichnet 

– so geht ein Leser, z. B. ein Lehrer, auto-

matisch in diese rezitierende Vortrags-

weise über. Bei der Zitation eines Koran-

textes gibt niemand die Sure und den Vers 

an, Schriftbild wie Rezitation machen klar, 

dass hier der Koran zitiert, also herangeru-

fen, wird.

Vermittelt durch diesen arabischen Ko-

ran haben die Araber (und auch die Chris-

ten unter ihnen) bis heute eine Beziehung 

zu ihrer Sprache, die phänomenologisch 

als religiös gekennzeichnet werden muss. 

Der arabische Koran ist für einen Muslim 

3 Vermutlich war dies sowohl bei antiken als auch bei mittelalterlichen Lesern ähnlich. Das stille 
Lesen dürft e eine moderne Erscheinung sein.

4 Vgl. G. E. von Grunebaum, Art. Iiǧaz, in: Encyclopaedia of Islam, III2, 1018B–1020A. – Der 
Koran kann daher als Zeichen oder Bestätigung des Prophetentums Muhammads angesehen 
werden: Muhammad wird durch den Koran beglaubigt, nicht umgekehrt!

5 Vgl. A. Neuwirth, Das islamische Dogma der „Unnachahmlichkeit des Korans“ in literaturwis-
senschaft licher Sicht, in: Der Islam 60 (1983), 166  –183.

6 So O. Spengler, Der Untergang des Abendlands, Mannheim 2011, 855–862.

etwas Göttliches, er ist ungeschaffen, unver-

gleichlich oder unnachahmbar.4 Die Musli-

me sind bei der Verwendung der Prädikate 

für den Koran sehr selbstsicher. Wenn sie 

von Unvergleichlichkeit oder Unnachahm-

barkeit (iǧaz) des Korans sprechen, so 

gehen sie dabei ein erhebliches Risiko ein. 

Während Ungeschaffenheit in einen reinen 

Glaubenskontext gehört, kann ein Prädikat 

wie Unvergleichlichkeit oder Unnachahm-

barkeit durchaus literaturwissenschaftlich 

behandelt werden und muss bei einer 

solchen Untersuchung der Kritik stand-

halten.5 Manch bedachte Muslime wie Ibn 

Hazm (gest. 1064), der selbst auch ein her-

vorragender Dichter war, und Ibn Rušd, 

also Averroes (gest. 1198), waren daher 

in der Verwendung dieses Prädikats eher 

vorsichtig. Die Sprache des Korans – und 

nochmals: vor allem als rezitierte Sprache 

– hat jedoch phänomenologisch gesehen 

tatsächlich eine Art Beschwörungseffekt, 

dem sich ein Zuhörer kaum entziehen 

kann. Der rezitierte Koran ist für den 

Muslim so etwas wie die Gegenwart Gottes 

in der Welt. Diese Rezitation, welche die 

Grundlage des täglichen Gebets ist, stellt 

das Numinosum im Islam dar, jedenfalls 

das eigentliche Numinosum, wenn wir ein-

mal von der Kaaba als anderes Phänomen 

absehen. Gebraucht man das Wort mit der 

nötigen Vor- und Umsicht, kann durch-

aus von einem magischen Wortverständnis 

gesprochen werden.6 Es kann daher nicht 

verwundern, wenn ein Koranvers auf ei-

nem kleinen Stück Papier oder Pergament, 

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



404 Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ltes der ungeschaffene KOoran

enthalten In einer kleinen metallenen letztlich der Person Jesu Christi Or 1-
Büchse, die Funktion eiInNnes Talismans oder enlterte Formen der Frömmigkeit.
eiInNnes Amuletts en kann. Dass die Arl a- Ich CS er für zutreffend, Wenn

bisch-muslimische Kultur ıIn der alligra- schon VOL langer eit der bedeutende Re-
fie ihre ausgepragteste Form darstellender ligionswissenschaftler Nathan Söderblom
uns gefunden hat, ist SOM nicht 1Ur gesagtl hat „Was Christus für das Christen-
verständlich, sondern konnte eigentlich (um, das ist der oran für den orthodoxen

werden.‘ Der Schreiber einer KO- Islam.
ranabschrift ist kein Angestellter, der für DIes möchte ich den ZweIl rdog-
sich und SEe1INe Familie Se1INn Geld verdienen TIen Muslime wüuürden der Je-
I11USS, CI ist gleichsam die and (zottes.®© weiligen Multter er Dogmen zeigen. Es
Seine Tätigkeit ist Gottesdienst wI1Ie Jene wird sichtbar, dass das Zustandekommen
dessen, der den oran rezıitiert der beiden Dogmen erstaunliche Paralle-

ucC IHNan religionsphänomenolo- len, aber auch sehr aufschlussreiche Nier-
giSC AÄhnliches, also ein olches Num1- chiede aufweist. Dabei gehe ich nicht auf
SU, bel den Christen, 1111US55 IHNan die eigentlich inhaltlichen Fragen dieser
andere Bereiche heranziehen. Bel den ()I- rdogmen e1In, sondern auf deren his-
thodoxen Christen findet IHNan Vergleich- torischen rsprung phänomenologi-
bares In der Ikonenverehrung und bei den schem und wissenssoziologischem Aspekt.
katholischen Christen ehesten In den
verschiedenen Formen der Eucharistiever- Im Vergleich den Muslimen gingen die
ehrung, also z. B das ewige Licht VOLF dem Christen nicht 1Ur bei der Originalsprache,
Tabernakel, die immerwährende Anbetung, sondern auch bei der Konstitulerung ihrer
die In manchen Frauenorden geü wird, eiligen chrift ziemlich grofßszügig VOÖTIL.

aber auch manche Formen der Weihnachts- DIe Ausbildung des neutestamentlichen
krippenverehrung In sudlichen Ländern ist Kanons ging verhältnismäfßig unproble-
hnlich Auch (vermeintliche) plitter des matisch VOLF sich. IO Diskussionen gab
Kreuzes Jesu hatten eine Funktion WwIe die CS nicht, In den (Gottesdiensten wurden
amuletthaften kleinen Büchsen mıt den nächst verschiedene Schriften verwendet,
Koranversen; S1€ wurden ıIn wertvollen VO  b denen tliche heute als Apokryphen
Monstranzen In Prozessionen bezeichnet werden. Von grofßen Streitig-
und ollten das Kloster, die Kathedrale und keiten ber die Verwendung dieser Texte
alle, die dieser lturgle teilnahmen, VOL hören WITr kaum etwas egen Ende des
em Osen schützen. Bel a ]] dem geht CN Jahrhunderts wurde die tellung der

Vgl dazu beispielsweise das uch illustratorisch hervorragend ausgestattete Werk VOoO  3 Sheila
Blair, Islamic Calligraphy, Edinburgh 2006
Man könnte diese Oplsten miıt den Mönchen ın den Scriptorien der Klöster des Mittelalters
vergleichen. Jedoch melne ich, dass dabei cehr verschiedene Auffassungen vorliegen. Eın Mönch
eINes Klosters wollte sich miıt selner Arbeit den Himmel verdienen eın Teufelchen Sam melte Ja
schliefßlich Cdie übersehenen Buchstaben. NSeine Aufgabe WT ber 1nN€ WI1IE Jene anderer Mönche,
un: gehörte ZUr! Bescheidenheit eINes Mönches, sich un: SeE1INE Arbeit nicht über Clie Tätigkeit

des Kochs erheben. Irgendeine Vorstellung einer Hand (J08ltes hatte miıt selner Stellung
nichts {[Un. Sich als 1ne and (,ottes verstehen, kam, WE überhaupt jemand (aufßer dem
aps natürlich), 11UT dem Abht des Klosters

Söderblom, Einführung ın Cdie Religionsgeschichte, Le1pz1g

404

7 Vgl. dazu beispielsweise das auch illustratorisch hervorragend ausgestattete Werk von Sheila S. 
Blair, Islamic Calligraphy, Edinburgh 2006.

8 Man könnte diese Kopisten mit den Mönchen in den Scriptorien der Klöster des Mittelalters 
vergleichen. Jedoch meine ich, dass dabei sehr verschiedene Auff assungen vorliegen. Ein Mönch 
eines Klosters wollte sich mit seiner Arbeit den Himmel verdienen – ein Teufelchen sammelte ja 
schließlich die übersehenen Buchstaben. Seine Aufgabe war aber eine wie jene anderer Mönche, 
und es gehörte zur Bescheidenheit eines Mönches, sich und seine Arbeit nicht über die Tätigkeit 
z. B. des Kochs zu erheben. Irgendeine Vorstellung einer Hand Gottes hatte mit seiner Stellung 
nichts zu tun. Sich als eine Hand Gottes zu verstehen, kam, wenn überhaupt jemand (außer dem 
Papst natürlich), nur dem Abt des Klosters zu.

9 N. Söderblom, Einführung in die Religionsgeschichte, Leipzig 21928, 65.

enthalten in einer kleinen metallenen 

Büchse, die Funktion eines Talismans oder 

eines Amuletts haben kann. Dass die ara-

bisch-muslimische Kultur in der Kalligra-

fie ihre ausgeprägteste Form darstellender 

Kunst gefunden hat, ist somit nicht nur 

verständlich, sondern konnte eigentlich 

erwartet werden.7 Der Schreiber einer Ko-

ranabschrift ist kein Angestellter, der für 

sich und seine Familie sein Geld verdienen 

muss, er ist gleichsam die Hand Gottes.8 

Seine Tätigkeit ist Gottesdienst so wie jene 

dessen, der den Koran rezitiert.

Sucht man religionsphänomenolo-

gisch Ähnliches, also ein solches Numi-

nosum, bei den Christen, so muss man 

andere Bereiche heranziehen. Bei den or-

thodoxen Christen findet man Vergleich-

bares in der Ikonenverehrung und bei den 

katholischen Christen am ehesten in den 

verschiedenen Formen der Eucharistiever-

ehrung, also z. B. das ewige Licht vor dem 

Tabernakel, die immerwährende Anbetung, 

die in manchen Frauenorden geübt wird, 

aber auch manche Formen der Weihnachts-

krippenverehrung in südlichen Ländern ist 

ähnlich. Auch (vermeintliche) Splitter des 

Kreuzes Jesu hatten eine Funktion wie die 

amuletthaften kleinen Büchsen mit den 

Koranversen; sie wurden in wertvollen 

Monstranzen in Prozessionen getragen 

und sollten das Kloster, die Kathedrale und 

alle, die an dieser Liturgie teilnahmen, vor 

allem Bösen schützen. Bei all dem geht es 

letztlich um an der Person Jesu Christi ori-

entierte Formen der Frömmigkeit.

Ich halte es daher für zutreffend, wenn 

schon vor langer Zeit der bedeutende Re-

ligionswissenschaftler Nathan Söderblom 

gesagt hat: „Was Christus für das Christen-

tum, das ist der Koran für den orthodoxen 

Islam.“9 

Dies möchte ich an den zwei Urdog-

men – Muslime würden sagen: an der je-

weiligen Mutter aller Dogmen – zeigen. Es 

wird sichtbar, dass das Zustandekommen 

der beiden Dogmen erstaunliche Paralle-

len, aber auch sehr aufschlussreiche Unter-

schiede aufweist. Dabei gehe ich nicht auf 

die eigentlich inhaltlichen Fragen dieser 

Urdogmen ein, sondern auf deren his-

torischen Ursprung unter phänomenologi-

schem und wissenssoziologischem Aspekt.

Im Vergleich zu den Muslimen gingen die 

Christen nicht nur bei der Originalsprache, 

sondern auch bei der Konstituierung ihrer 

Heiligen Schrift ziemlich großzügig vor. 

Die Ausbildung des neutestamentlichen 

Kanons ging verhältnismäßig unproble-

matisch vor sich. Große Diskussionen gab 

es nicht, in den Gottesdiensten wurden zu-

nächst verschiedene Schriften verwendet, 

von denen etliche heute als Apokryphen 

bezeichnet werden. Von großen Streitig-

keiten über die Verwendung dieser Texte 

hören wir kaum etwas. Gegen Ende des 

2. Jahrhunderts wurde die Stellung der 

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ttes der ungeschaffene KOoran 405

vier Evangelien, der Apostelgeschichte 875) aufgenommen wurden. Selit dem
und der Paulusbriefe aklısc. verbindlich, Jahrhundert/Hidschra Krıterlen
umstrıtten blieben 1mM lateinischen Be- ZUFK Überprüfung der Zuverlässigkeit enTl-
reich der Hebräerbrief, 1mM griechischen wickelt worden, z. B der Ruf der Zeugen,
die Apokalypse. ıne kanonische Form des die Nicht-Unterbrechung der Zeugen-
Korans bildete sich sehr rasch, etwa ZWall- kette, terminologische Übereinstimmun-
z1g re ach dem Tod Muhammads, SCH us  s 1ese Krıterlen sind nicht Jene
heraus. ntier dem Kalifen man (reg unNnserIer modernen historisch-kritischen
44-656) wurde die definitive Version CI - Methoden, und tatsächlic. findet sich viel
tellt, die mıt durchgehenden diakritischen Legendäres In diesen Sammlungen. Bel
Zeichen und Vokalisierungen eine VOCI- den Christen fand nichts Vergleichbares
bindliche Form erreicht hatte. Im und So sind beispielsweise manche (Irts-

Jahrhundert Hidschra) fand eine IN - angaben In den Evangelien UuNSCHauU oder
teressante Entwicklung DIe frühen nicht übereinstimmend. Niemand kam
Muslime wurden 1mM oran auf zahlreiche jedoch auf den edanken, ach Palästina
Punkte aufmerksam, denen S1€ weıtere, reisen, Zeugen suchen, die bel dem

Erläuterungen wünschten. SO Fe1gN1s vielleicht anwesend aIcCIl, oder
sahen S1e, dass manche Vorschriften schon deren ne aufzusuchen, die vielleicht
1mM oran spater geändert oder Sahnız VO  b ihren Eltern Entsprechendes
abgeschafft worden waren. ““ Dazu oll- gehört en könnten. Während also etwa
ten S1€ möglichst authentische zusätzli- VO  b Alsa, der Lieblingsfrau Muhammads,
che Informationen einholen. So begann eine sehr grofße Zahl VO  b Haditen überlie-
praktisch mıt dem Tod Muhammads die fert 1St, gibt CS schlechterdings nichts Ver-
ammlung VO  b Überlieferungsstücken, gleichbares efw.: VO  u arıa oder VO  b arıa
VO  b Haditen. Viele olchen Fragen In- Magdalena.*' Von letzterer kursierte ZWarLr

teressierte unternahmen In dieser Periode ein Evangelium, CS ist aber nicht bekannt,
grofße und manchmal jahrelange Relsen, dass irgendjemand sich aufmachte, In

Palästina ach Leuten oder deren ach-Zeugenberichte ammeln und de-
Ten (;laubwürdigkeit überprüfen. 1ese kommen suchen, die arıa oder arıa
ammlungen en MMeEeNSeEe Ausma{fße Magdalena persönlich ekannt aben,
erreicht, S1€ enthalten zehntausende VO  b solche Berichte überprüfen. Es wurde
Einzelberichten, VO  b denen dann 1Ur eiwa ZW ar großer Wert auf die Apostolizität und
ein Zehntel In die berühmten Sammlungen das er der Texte der Evangelien gelegt
al-Buharis ges 870) oder Muslims ges und S1€ ollten wirkliche historische Be-

So Clie wichtige Änderung der Gebetsrichtung: Zunächst WT Jerusalem, dann wurde Mek-

11
Ika richtungsbestimmend.
Gelegentlich wird den Muslimen vorgeworfen, 61€ würden wen1g Interesse zeigen, moderne His-
torisch-kritische Methoden auf den Koran anzuwenden. Hierbei 1st ber beachten, dass Mus-
lIime ın den entsprechenden wel Jahrhunderten nach dem Tod des Gründes ihrer Religionsge-
meinschaft eın ausgepragtes historisch-kritisches Interesse VOrwelsen können. C'hristlicherseits
ich lasse hier das jüdische Interesse 508 Alten Testament auflßer Betracht) steht dem nicht
11UT nichts Vergleichbares gegenüber, vielmehr 1st 1waAas WI1IE 1n€e historisch-wissenschaftliche
Gleichgültigkeit konstatieren. uch Cdie bekannte Hexapla des Urigenes bietet keine Ent-
sprechung, 61€ stellt eın philologisches Uun: kommentierendes, kein historisch-kritisches nNter-
nehmen dar, hat Iso ihre Parallele ın der islamischen Theologie ın den Tafsıren.

405

vier Evangelien, der Apostelgeschichte 

und der Paulusbriefe faktisch verbindlich, 

umstritten blieben im lateinischen Be-

reich der Hebräerbrief, im griechischen 

die Apokalypse. Eine kanonische Form des 

Korans bildete sich sehr rasch, etwa zwan-

zig Jahre nach dem Tod Muhammads, 

heraus. Unter dem Kalifen Uthman (reg. 

644 – 656) wurde die definitive Version er-

stellt, die mit durchgehenden diakritischen 

Zeichen und Vokalisierungen eine ver-

bindliche Form erreicht hatte. Im 2. und 

3. Jahrhundert (= Hidschra) fand eine in-

teressante Entwicklung statt: Die frühen 

Muslime wurden im Koran auf zahlreiche 

Punkte aufmerksam, zu denen sie weitere, 

genauere Erläuterungen wünschten. So 

sahen sie, dass manche Vorschriften schon 

im Koran später geändert oder sogar ganz 

abgeschafft worden waren.10 Dazu woll-

ten sie möglichst authentische zusätzli-

che Informationen einholen. So begann 

praktisch mit dem Tod Muhammads die 

Sammlung von Überlieferungsstücken, 

von Hadīt-en. Viele an solchen Fragen In-

teressierte unternahmen in dieser Periode 

große und manchmal jahrelange Reisen, 

um Zeugenberichte zu sammeln und de-

ren Glaubwürdigkeit zu überprüfen. Diese 

Sammlungen haben immense Ausmaße 

erreicht, sie enthalten zehntausende von 

Einzelberichten, von denen dann nur etwa 

ein Zehntel in die berühmten Sammlungen 

al-Buh–aris (gest. 870) oder Muslims (gest. 

10 So z. B. die wichtige Änderung der Gebetsrichtung: Zunächst war Jerusalem, dann wurde Mek-
ka richtungsbestimmend.

11 Gelegentlich wird den Muslimen vorgeworfen, sie würden wenig Interesse zeigen, moderne his-
torisch-kritische Methoden auf den Koran anzuwenden. Hierbei ist aber zu beachten, dass Mus-
lime in den entsprechenden zwei Jahrhunderten nach dem Tod des Gründes ihrer Religionsge-
meinschaft  ein ausgeprägtes historisch-kritisches Interesse vorweisen können. Christlicherseits 
(ich lasse hier das jüdische Interesse am sog. Alten Testament außer Betracht) steht dem nicht 
nur nichts Vergleichbares gegenüber, vielmehr ist so etwas wie eine historisch-wissenschaft liche 
Gleichgültigkeit zu konstatieren. Auch die bekannte Hexapla des Origenes bietet keine Ent-
sprechung, sie stellt ein philologisches und kommentierendes, kein historisch-kritisches Unter-
nehmen dar, hat also ihre Parallele in der islamischen Th eologie in den Tafsīren.

875) aufgenommen wurden. Seit dem 

2. Jahrhundert/Hidschra waren Kriterien 

zur Überprüfung der Zuverlässigkeit ent-

wickelt worden, z. B. der Ruf der Zeugen, 

die Nicht-Unterbrechung der Zeugen-

kette, terminologische Übereinstimmun-

gen usw. Diese Kriterien sind nicht jene 

unserer modernen historisch-kritischen 

Methoden, und tatsächlich findet sich viel 

Legendäres in diesen Sammlungen. Bei 

den Christen fand nichts Vergleichbares 

statt. So sind beispielsweise manche Orts-

angaben in den Evangelien ungenau oder 

nicht übereinstimmend. Niemand kam 

jedoch auf den Gedanken, nach Palästina 

zu reisen, Zeugen zu suchen, die bei dem 

Ereignis vielleicht anwesend waren, oder 

deren Söhne aufzusuchen, die vielleicht 

von ihren Eltern etwas Entsprechendes 

gehört haben könnten. Während also etwa 

von Aiša, der Lieblingsfrau Muhammads, 

eine sehr große Zahl von Hadīt-en überlie-

fert ist, gibt es schlechterdings nichts Ver-

gleichbares etwa von Maria oder von Maria 

Magdalena.11 Von letzterer kursierte zwar 

ein Evangelium, es ist aber nicht bekannt, 

dass irgendjemand sich aufmachte, um in 

Palästina nach Leuten oder deren Nach-

kommen zu suchen, die Maria oder Maria 

Magdalena persönlich gekannt haben, um 

solche Berichte zu überprüfen. Es wurde 

zwar großer Wert auf die Apostolizität und 

das Alter der Texte der Evangelien gelegt 

und sie sollten wirkliche historische Be-

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



406 Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ltes der ungeschaffene KOoran

gebenheiten berichten. Niemand versuchte geschichtlich hinter der symbolischen/
jedoch das Uurc weltere Zeugenaussagen metaphysischen Bedeutung der G egenwart

überprüfen. Und ebenso versuchte des GöÖöttlichen und Erlösenden auf dieser
niemand eute aufzusuchen, die sich Erde. DIies wird schon In den synoptischen
vielleicht den Wortlaut VO  b Predigten Evangelien euilic und ist dann 1mM oNan-
oder Reden Jesu In der Originalsprache nesevangelium, aber auch wenngleich In
erinnern konnten, solche LDSISSIMG VeEr- Sahz anderer Form In den Paulusbriefen
ha systematisch und überprüfbar Salmll- manıifest.!* S1e sind nicht als Primartexte
meln. Uurz gesagt Das Leben Jesu wurde bezeichnen, sondern tellen bereits
schon 1mM Jahrhundert nicht 1Ur ohne theologische Interpretationen dar, S1e sind
die Sprache Jesu (Aramäisc. weltergege- Lehrbriefe ber den Of{ftenbarer und Erlö-
ben, sondern CS wurde auch enthistorisiert SCT. E1n aAhnliches Interesse ijeg aber auch
und entlokalisiert, CS wurde ziemlich den Kindheitsgeschichten, die den Be-
bald AaUuSs der realen eit und dem realen richten ber das Leben Jesu hinzugefügt
aum entiernt und In einen symbolischen wurden, zugrunde: DIe Geburt des Kindes
aum und eine symbolische e1it verlegt. CSUuSs hat kosmische Dimensionen. on
Im Johannesevangelium hat diese Entwick- der Knabe CSUS verfügt ber ein Wiıssen,
lung bereits einen ziemlich definitiven das 1Ur himmlischen Ursprungs Sein kann.
Abschluss gefunden. Man kann CN auch Je änger sich die Parusıle, also die Wieder-

Das Interesse historischen un Jesu Christi 1mM Gericht verzögerte,
CSUuSs War schon ZUFK e1it der Abfassung 11150 mehr verstärkte sich das Interesse
der Synoptiker 1Ur och ger1ng, ZUFK eit gegenwärtig metaphysisch erlösenden
der Abfassung des Johannesevangeliums und wirkenden Sohn (jottes.
überhaupt kaum mehr vorhanden. Das Das Interesse der Muslime ingegen
Interesse richtete sich z.B nicht auf die nicht auf die Person Muhammads,!“
Überprüfung des 1mM Matthäusevangelium sondern auf den OrYran konzentriert, also
berichteten Stammbaumes Jesu, sondern auf die SCHTF1IUGC. festgelegte Offenbarung.
ging ziemlich bald In die ichtung der DIe muslimischen Theologen wI1Ie auch die
Erhellung der himmlischen erkun jeweiligen (emeinden des und Jahr-
Jesu. Der Johannes-Prolog ist ein beredtes hunderts (=Hidschra) intensiv mıt
Zeugnis davon. Das Interesse der Christen den sich daraus ergebenden Fragen be-
War also auf die Person Jesu Christi konzen- schäftigt. (Janz hnlich und entwicklungs-
triıert, allerdings nicht auf den historischen geschichtlich paralle die Christen
CSUS, sondern auf den Offenbarer und 1mM und Jahrhundert der (späteren)
Erlöser. Auch die ethische Botschaft efw.: christlichen Zeitrechnung mıt den Fra-
der Bergpredigt verschwand wirkungs- SCH ZUFK Person Jesu befasst. S1e fragten

ES 1st hier nicht der Urt, auf Cdie rage der Paulusbriefe un: der 508 Pseudo-Paulusbriefe eIN-
zugehen. uch bei Paulus fragte niemand SCHAUCI nach, worauf sich se1INe Autoritäat gründete,
woher denn eigentlich al l das wusste, WA1S cschrieb.
uch der Person Muhammads wurde gebührendes Interesse gewidmet, Ca jede selNer Au-
ßerungen offenbarungsrelevant WIl. [Dass dies eigene Schriften ZUuU!T Biografie Muhammads 1Ns
Leben rief, 1st leicht verständlich. Lesenswert ın diesem Zusammenhang 1st Cdie alteste Cieser
Biografien, Cdie Ihn Ishäg (gest. nach 76() ın Bagdad) verfasste: Das Leben des Propheten, übers.

Kotter, Kandern 000

406

gebenheiten berichten. Niemand versuchte 

jedoch das durch weitere Zeugenaussagen 

zu überprüfen. Und ebenso versuchte 

niemand Leute aufzusuchen, die sich 

vielleicht an den Wortlaut von Predigten 

oder Reden Jesu in der Originalsprache 

erinnern konnten, um solche ipsissima ver-

ba systematisch und überprüfbar zu sam-

meln. Kurz gesagt: Das Leben Jesu wurde 

schon im 1. Jahrhundert nicht nur ohne 

die Sprache Jesu (Aramäisch) weitergege-

ben, sondern es wurde auch enthistorisiert 

und entlokalisiert, d. h. es wurde ziemlich 

bald aus der realen Zeit und dem realen 

Raum entfernt und in einen symbolischen 

Raum und eine symbolische Zeit verlegt. 

Im Johannesevangelium hat diese Entwick-

lung bereits einen ziemlich definitiven 

Abschluss gefunden. Man kann es auch 

so sagen: Das Interesse am historischen 

Jesus war schon zur Zeit der Abfassung 

der Synoptiker nur noch gering, zur Zeit 

der Abfassung des Johannesevangeliums 

überhaupt kaum mehr vorhanden. Das 

Interesse richtete sich z. B. nicht auf die 

Überprüfung des im Matthäusevangelium 

berichteten Stammbaumes Jesu, sondern 

ging ziemlich bald in die Richtung der 

Erhellung der himmlischen Herkunft 

Jesu. Der Johannes-Prolog ist ein beredtes 

Zeugnis davon. Das Interesse der Christen 

war also auf die Person Jesu Christi konzen-

triert, allerdings nicht auf den historischen 

Jesus, sondern auf den Offenbarer und 

Erlöser. Auch die ethische Botschaft etwa 

der Bergpredigt verschwand wirkungs-

12 Es ist hier nicht der Ort, auf die Frage der Paulusbriefe und der sog. Pseudo-Paulusbriefe ein-
zugehen. Auch bei Paulus fragte niemand genauer nach, worauf sich seine Autorität gründete, 
woher er denn eigentlich all das wusste, was er schrieb.

13 Auch der Person Muhammads wurde gebührendes Interesse gewidmet, da jede seiner Äu-
ßerungen off enbarungsrelevant war. Dass dies eigene Schrift en zur Biografi e Muhammads ins 
Leben rief, ist leicht verständlich. Lesenswert in diesem Zusammenhang ist die älteste dieser 
Biografi en, die Ibn Ishāq (gest. nach 760 in Bagdad) verfasste: Das Leben des Propheten, übers. 
v. G. Rotter, Kandern 41999.

geschichtlich hinter der symbolischen/

metaphysischen Bedeutung der Gegenwart 

des Göttlichen und Erlösenden auf dieser 

Erde. Dies wird schon in den synoptischen 

Evangelien deutlich und ist dann im Johan-

nesevangelium, aber auch – wenngleich in 

ganz anderer Form – in den Paulusbriefen 

manifest.12 Sie sind nicht als Primärtexte 

zu bezeichnen, sondern stellen bereits 

theologische Interpretationen dar, sie sind 

Lehrbriefe über den Offenbarer und Erlö-

ser. Ein ähnliches Interesse liegt aber auch 

den Kindheitsgeschichten, die zu den Be-

richten über das Leben Jesu hinzugefügt 

wurden, zugrunde: Die Geburt des Kindes 

Jesus hat kosmische Dimensionen. Schon 

der Knabe Jesus verfügt über ein Wissen, 

das nur himmlischen Ursprungs sein kann. 

Je länger sich die Parusie, also die Wieder-

kunft Jesu Christi im Gericht verzögerte, 

umso mehr verstärkte sich das Interesse 

am gegenwärtig metaphysisch erlösenden 

und so wirkenden Sohn Gottes.

Das Interesse der Muslime hingegen 

war nicht auf die Person Muhammads,13 

sondern auf den Koran konzentriert, also 

auf die schriftlich festgelegte Offenbarung. 

Die muslimischen Theologen wie auch die 

jeweiligen Gemeinden des 2. und 3. Jahr-

hunderts (= Hidschra) waren intensiv mit 

den sich daraus ergebenden Fragen be-

schäftigt. Ganz ähnlich und entwicklungs-

geschichtlich parallel waren die Christen 

im 2. und 3. Jahrhundert der (späteren) 

christlichen Zeitrechnung mit den Fra-

gen zur Person Jesu befasst. Sie fragten 

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ttes der ungeschaffene KOoran A0/

sich: Wer War CSUuSs Christus, In welcher 1mM Christentum, 1mM rgebnis aber sieht S1e
Beziehung stand/steht Gott, und In bis In den Wortlaut hinein Jener sehr ÜAhn-
welcher elise ist 1mM Gottesdienst, also ich. Dass die Muslime die christlichen s 10228
bel der Eucharistiefeier gegenwärtig‘ DIe Ösungen kannten, ist unbestritten, TEeUNC.

en S1€ diese nicht einfachhin üÜüber-Muslime fragten sich: Was ist der Oran,
In welcher Beziehung steht Gott, NOIMNIMNEN, sondern en das, Was für ihre
und In welcher e1se ist (J,ott selbst 1mM eigenen Fragen hilfreich WAal, verwendet.
Gottesdienst, also bei der Rezıitation des In vielen Darstellungen der Dogmen-
KOrans,; gegenwärtig® Bel dem Versuch, geschichte beider Religionen hat IHNan den
Antworten auf diese entscheidenden Fra- Eindruck, als OD jeweils eine Entwicklung
SCH finden, sich (emeinden und hiın diesem Zielpunkt und diesen
Theologen bei den Christen wI1Ie bei den Formeln stattgefunden habe. Demnach
Muslimen schwer. DIe Geschichte dieser waren alle früheren Antworten also enTl-
Frühzeit 1mM Christentum wI1Ie 1mM Islam ist weder falsch oder unfertige Antizipationen
aAußerst vielfältig und 1mM Einzelnen kom- der wahren Lehre. Hıer wird allerdings der
pliziert. S1e verlief In Wirklichkeit nicht Schlusspunkt mıt dem Zielpunkt verwech-
einlinig und zielgerichtet, WIE CS uns die selt DZw. wird letzterer In hineinin-
eNnrza. der Lehrbücher der Dogmen- terpretlert. 1ese 1C ist ideologisch und
geschichte sowohl 1mM Christentum als hält der historischen Analyse nicht stand.
auch 1mM slam nahelegen möchten. ıne Ideengeschichtlich oder auch theologisch
Art ndpunkt dieser frühen Entwicklung esehen hätte die ac. nämlich In beiden
wurde 1mM Christentum Konzil VO  b NI1- Fällen auch SahzZ anders ausgehen können.
caa (325; DS 25) erreicht, das dann TEUNC. handelt CS sich hier nicht his-
Konzil VO  b Konstantinopel (381; DS 50) torische Gesetzlichkeiten, vielmehr
nochmals bestätigt wurde. DIe Formel lau- eine Kombination historisch kontingenter
tet CSUS Christus ist wesensgleich mıt (J,ott Ereign1sse. 1ese en und
(homoousiOS, lat. UNIUS substantiae C  S stattgefunden. Wenn In verschiedenen

Kulturen bei Zzwel ÜAhnlichen Problemsitua-Patre), nicht geschaffen (O14 poiethenta, lat.
HON factum), CT stieg (wegen LINSETES Heils) tionen die Entscheidungen und die ihnen
Vo  S Himmel era (kathelthönta, lat. des- zugrundeliegenden Entscheidungsmecha-
cendit, Konstantinopel: de caelis). Nısmen grofße Ahnlichkeiten aufweisen,

Bel den Muslimen fand diese TU. darft Dbzw. 111U55 sich der Historiker fragen,
Entwicklung 1mM re vA 1dschra 49 OD hier ein Muster vorliegt, das mehrmals

Chr.) einen ndpunkt In der OIlıziellen unabhängig voneinander aufgetreten 1st.
Formel, dass der oran ungeschaffen (gair 168e Theorie, die keinesfalls modern ist,
mahlüg) SEl Aus der Sure 12,2 War ohne- taucht In der arabischen Kultur bei Ibn
dies schon klar, dass der oran ZU. eil Haldun ges In Se1iINer berühmten
der Menschen VO Himmel herabgesandt uquaddimma schon sehr früh auf.'* G1bt
worden War das Herabsteigen: nNuzUl). CS also ein olches Muster bel der Entste-
DIe Entwicklung verlief also In der isla- hung der beiden Urdogmen?
mischen Gesellschaft etwas schneller als

Ihn Haldun (Khaldün), e Muquaddima. Betrachtungen ZuUu!r Weltgeschichte. Übers. Glese,
München ÖT

407

sich: Wer war Jesus Christus, in welcher 

Beziehung stand/steht er zu Gott, und in 

welcher Weise ist er im Gottesdienst, also 

bei der Eucharistiefeier gegenwärtig? Die 

Muslime fragten sich: Was ist der Koran, 

in welcher Beziehung steht er zu Gott, 

und in welcher Weise ist Gott selbst im 

Gottesdienst, also bei der Rezitation des 

Korans, gegenwärtig? Bei dem Versuch, 

Antworten auf diese entscheidenden Fra-

gen zu finden, taten sich Gemeinden und 

Theologen bei den Christen wie bei den 

Muslimen schwer. Die Geschichte dieser 

Frühzeit im Christentum wie im Islam ist 

äußerst vielfältig und im Einzelnen kom-

pliziert. Sie verlief in Wirklichkeit nicht so 

einlinig und zielgerichtet, wie es uns die 

Mehrzahl der Lehrbücher der Dogmen-

geschichte sowohl im Christentum als 

auch im Islam nahelegen möchten. Eine 

Art Endpunkt dieser frühen Entwicklung 

wurde im Christentum am Konzil von Ni-

cäa (325; DS 125) erreicht, das dann am 1. 

Konzil von Konstantinopel (381; DS 150) 

nochmals bestätigt wurde. Die Formel lau-

tet: Jesus Christus ist wesensgleich mit Gott 

(homooúsios, lat. unius substantiae cum 

Patre), nicht geschaffen (ou poiethénta, lat. 

non factum), er stieg (wegen unseres Heils) 

vom Himmel herab (kathel thónta, lat. des-

cendit, Konstantinopel: + de caelis).

Bei den Muslimen fand diese frühe 

Entwicklung im Jahre 227 Hidschra (= 849 

n. Chr.) einen Endpunkt in der offiziellen 

Formel, dass der Koran ungeschaffen (gair 

mahlūq) sei. Aus der Sure 12,2 war ohne-

dies schon klar, dass der Koran zum Heil 

der Menschen vom Himmel herabgesandt 

worden war (das Herabsteigen: nuzūl). 

Die Entwicklung verlief also in der isla-

mischen Gesellschaft etwas schneller als 

im Christentum, im Ergebnis aber sieht sie 

bis in den Wortlaut hinein jener sehr ähn-

lich. Dass die Muslime die christlichen sog. 

Lösungen kannten, ist unbestritten, freilich 

haben sie diese nicht einfachhin über-

nommen, sondern haben das, was für ihre 

eigenen Fragen hilfreich war, verwendet.

In vielen Darstellungen der Dogmen-

geschichte beider Religionen hat man den 

Eindruck, als ob jeweils eine Entwicklung 

hin zu diesem Zielpunkt und zu diesen 

Formeln stattgefunden habe. Demnach 

wären alle früheren Antworten also ent-

weder falsch oder unfertige Antizipationen 

der wahren Lehre. Hier wird allerdings der 

Schlusspunkt mit dem Zielpunkt verwech-

selt bzw. wird letzterer in ersteren hineinin-

terpretiert. Diese Sicht ist ideologisch und 

hält der historischen Analyse nicht stand. 

Ideengeschichtlich oder auch theologisch 

gesehen hätte die Sache nämlich in beiden 

Fällen auch ganz anders ausgehen können. 

Freilich handelt es sich hier nicht um his-

torische Gesetzlichkeiten, vielmehr um 

eine Kombination historisch kontingenter 

Ereignisse. Diese haben so und genau so 

stattgefunden. Wenn in verschiedenen 

Kulturen bei zwei ähnlichen Problemsitua-

tionen die Entscheidungen und die ihnen 

zugrundeliegenden Entscheidungsmecha-

nismen große Ähnlichkeiten aufweisen, 

darf bzw. muss sich der Historiker fragen, 

ob hier ein Muster vorliegt, das mehrmals 

unabhängig voneinander aufgetreten ist. 

Diese Theorie, die keinesfalls modern ist, 

taucht in der arabischen Kultur bei Ibn 

Haldūn (gest. 1406) in seiner berühmten 

Muquaddimma schon sehr früh auf.14 Gibt 

es also ein solches Muster bei der Entste-

hung der beiden Urdogmen?

14 Ibn Haldūn (Khaldūn), Die Muquaddima. Betrachtungen zur Weltgeschichte. Übers. v. A. Giese, 
München 2011.

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



405 Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ltes der ungeschaffene KOoran

In der Geschichte der beiden genannten Urc. Demnach gilt für den oran wI1Ie
rdogmen lässt sich zeigen, dass (1) diese für die Person Christi: Einordnung 1ın
Formeln kein Endprodukt einer theo- VO Trennungsstrich. DIes wurde ZUFK IN -
logischen Diskussion aIcCIl, sondern diskutierbaren Lehre und ZU. Prüfstein
jeweils AaUuSs politischen Interessen heraus der Rechtgläubigkeit. TEUNC. ist diese Ent-
und politischem Druck durchgesetzt scheidung nicht selbstverständlic. und
und hierauf en auferlegt wurden, wobel einer Erklärung.
die unterlegene Partei infach eliminiert Es wurde schon angedeutet, dass ich
wurde. Mıt diesen Formeln (2) fand ein die Durchsetzung des ungeschaffen für eine
geistesgeschichtlicher Bruch DZw. Urc primär politische Entscheidung a.  e) Was

diese Formeln wurde ein geistesgeschicht- lediglich die Frage verschiebt: arum enTl-
licher Bruch sanktioniert. DIies Se1 kurz schieden sich die Herrscher dafür? Um CN

dargestellt. infach und ungeschützt S1ie enTt-

Grundvoraussetzung bei Christen wI1Ie sprachen damıt weithin dem SO gesunden
bei Muslimen ist die strenge Irennung Glauben des Volkes theologisch SC-
VO  b (J,ott und Welt, VO  b chöpfer und (Je- drückt dem SS Konsens amı hatten S1€
schöpf. die ehrhelr des gläubigen Volkes hinter

sich, ebenso die eNnrza. der einfachen
chöpfer eschöp Glaubenshüte Auch stärkten S1€ dadurch

ihre eigene politische Macht. Herrscher,
Ich vermute SOSaL, dass diese Irennung die sich als Sta:  er des Ungeschaffenen
als Glaubensgrundlage für das Christen- präsentieren konnten, erhöhten ihr Anse-
{uU:  3 WwIe für den Islam entscheidender hen und ihre Autor1ität. S1e drängten da-
ist als der Monotheismus sich. Der e1- her AaUuSs politischen Gründen den Einfluss
gentliche Angstgegner beider War und ist der eher rationalistischen und kritischen
er nicht der Polytheismus, sondern Theologen zurück DZw. eliminierten ihn
der Pantheismus, der diese (GJsrenze VOCI- Sgahz Es schien tatsächlic ziemlich frag-
wischt oder aufhebt (vgl. Suf1s, ar' lich, OD diese eher elitäre Gruppe sich als
USW.). Es stellt sich hier 1mM 1INDIIC. auf staatstragende Kraft erwelsen würde, Ca
die Person Jesu Christi SOWI1E den oran S1€ die Massen weder begeistern och
olgende Frage: Auf welcher Selte dieses auch kontrollieren konnte. E1n Debattier-
Trennstriches sollen diese eingeordnet klub mıt Dauerreflexion War kein vielver-
werden? 1e8se Frage erga sich schon IN - Ssprechender Faktor einer Einheits- und
sofern, als die Volksfrömmigkeit und die Stabilitätspolitik.
ihr entsprechenden Gottesdienstformen In Beginnen WITr mıt der Entwicklung 1mM
die ichtung chöpfer gingen, oran islamischen Bereich, weil dort die Alterna-
Dbzw. CSUuSs Christus 1n VO Irennungs- t1ve besonders gul ZU. USdruc. kommt.!
strich stehen, die Theologen jedoch eher Alle Muslime VO  b Anfang über-
für eschöp optlierten, also für rechts VO > dass der Ooran eine göttliche Bot-
Trennungsstrich. Schlussendlich setizte schaft WAarl. BIs ZUFK eit arun ar-Raschids
sich das ungeschaffen auf beiden Selten ges 809) wurde der Ooran allerdings als

Eiınen uch für Nicht-Fachleute geelgneten un: empfehlenswerten Überblick über Cdie Probleme
un: Cdie ZUr! Diskussion estehende Entwicklung liefert Nagel, Geschichte der islamischen T1heo-

408

In der Geschichte der beiden genannten 

Urdogmen lässt sich zeigen, dass (1) diese 

Formeln kein Endprodukt einer theo-

logischen Diskussion waren, sondern 

jeweils aus politischen Interessen heraus 

und unter politischem Druck durchgesetzt 

und hierauf allen auferlegt wurden, wobei 

die unterlegene Partei einfach eliminiert 

wurde. Mit diesen Formeln (2) fand ein 

geistesgeschichtlicher Bruch statt bzw. durch 

diese Formeln wurde ein geistesgeschicht-

licher Bruch sanktioniert. Dies sei kurz 

dargestellt.

Grundvoraussetzung bei Christen wie 

bei Muslimen ist die strenge Trennung 

von Gott und Welt, von Schöpfer und Ge-

schöpf.

Schöpfer | Geschöpf

Ich vermute sogar, dass diese Trennung 

als Glaubensgrundlage für das Christen-

tum wie für den Islam entscheidender 

ist als der Monotheismus an sich. Der ei-

gentliche Angstgegner beider war und ist 

daher nicht der Polytheismus, sondern 

der Pantheismus, der diese Grenze ver-

wischt oder aufhebt (vgl. Sūfīs, Eckhardt 

usw.). Es stellt sich hier im Hinblick auf 

die Person Jesu Christi sowie den Koran 

folgende Frage: Auf welcher Seite dieses 

Trennstriches sollen diese eingeordnet 

werden? Diese Frage ergab sich schon in-

sofern, als die Volksfrömmigkeit und die 

ihr entsprechenden Gottesdienstformen in 

die Richtung Schöpfer gingen, d. h. Koran 

bzw. Jesus Christus links vom Trennungs-

strich stehen, die Theologen jedoch eher 

für Geschöpf optierten, also für rechts vom 

Trennungsstrich. Schlussendlich setzte 

sich das ungeschaffen auf beiden Seiten 

durch. Demnach gilt für den Koran wie 

für die Person Christi: Einordnung links 

vom Trennungsstrich. Dies wurde zur in-

diskutierbaren Lehre und zum Prüfstein 

der Rechtgläubigkeit. Freilich ist diese Ent-

scheidung nicht selbstverständlich und 

bedarf einer Erklärung.

Es wurde schon angedeutet, dass ich 

die Durchsetzung des ungeschaffen für eine 

primär politische Entscheidung halte, was 

lediglich die Frage verschiebt: Warum ent-

schieden sich die Herrscher dafür? Um es 

einfach und ungeschützt zu sagen: Sie ent-

sprachen damit weithin dem sog. gesunden 

Glauben des Volkes – theologisch ausge-

drückt: dem sog. Konsens. Damit hatten sie 

die Mehrheit des gläubigen Volkes hinter 

sich, ebenso die Mehrzahl der einfachen 

Glaubenshüter. Auch stärkten sie dadurch 

ihre eigene politische Macht. Herrscher, 

die sich als Statthalter des Ungeschaffenen 

präsentieren konnten, erhöhten ihr Anse-

hen und ihre Autorität. Sie drängten da-

her aus politischen Gründen den Einfluss 

der eher rationalistischen und kritischen 

Theologen zurück bzw. eliminierten ihn 

ganz. Es schien tatsächlich ziemlich frag-

lich, ob diese eher elitäre Gruppe sich als 

staatstragende Kraft erweisen würde, da 

sie die Massen weder begeistern noch 

auch kontrollieren konnte. Ein Debattier-

klub mit Dauerreflexion war kein vielver-

sprechender Faktor einer Einheits- und 

Stabilitätspolitik.

Beginnen wir mit der Entwicklung im 

islamischen Bereich, weil dort die Alterna-

tive besonders gut zum Ausdruck kommt.15 

Alle Muslime waren von Anfang an über-

zeugt, dass der Koran eine göttliche Bot-

schaft war. Bis zur Zeit Harun ar-Raschids 

(gest. 809) wurde der Koran allerdings als 

15 Einen auch für Nicht-Fachleute geeigneten und empfehlenswerten Überblick über die Probleme 
und die zur Diskussion stehende Entwicklung liefert T. Nagel, Geschichte der islamischen Th eo-

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ttes der ungeschaffene KOoran 409

ZUFK Schöpfung ehörig angesehen, also als ten S1€ erwartungsgemäfß eine weitreichen-
geschaffen. Es andelte sich ein VO  b de allegorische Interpretation er anthro-
(J,ott geschaffenes eschen WwIe die Was- pomorphen Ausdrücke ıIn ezug auf (J,ott
serquelle einer (Jase inmıtten der Wüuüste.*®© Fur die Auffassung VO Ooran edeu-

tetfe diese Lehre VO  b der unantastbarenDIe Quelle ist ein Zeichen, ein Wunder
der Schöpfung, aber eben ein eschöpf. Einheit Gottes, dass der Inhalt des Korans
Das War auch die Meinung der Theologen. also zentral die Lehre VO  b der Einheit und
Theologen werden bel den Muslimen Einzigkeit Allahs ZWarLr auf die Weisheit
mutakallimun genannt. Das Wort ist ein (,ottes zurückgeführt wurde, der Oran
artızıp ZU. erb kalama, also sprechen, selbst aber SahzZ auf die Selte des ervor-
die der Theologie entsprechende 1SZ1IpP- gebrachten gehört, also SahzZ konsequent
lin wurde und wird aAlam genannt, also als geschaffen (mahlüq bezeichnet wurde.
Wort oder Rede, wI1Ie 0Q0S In Theologie. DIe Gegner fragten dann: Wenn WITr aber
DIe grofße Schule der Mutakallimun alle Bilder wegnehmen, hat die göttliche

die Mu taziliten, die sich In asra Offenbarung dann überhaupt och einen
herausbildeten und dann auch In Bagdad Inhalt oder löst S1€ sich In Tautologien wI1Ie
sehr einflussreich wurden.!’ 1ese Schule oft ist oftt und HLT Gott, oder: als FIin-
wird Recht als rationalistisch bezeich- ziger ist der E1INZIgE us  s auf? es KOn-
netl. Der Einfluss griechischer Philosophie krete wurde mıt VO  b Allegorien WCB-
ist möglich, jedoch umstrıtten. Jedenfalls interpretiert, DIe Gegner der Mu taziliten
ijeg der Beginn dieser Schule VOL der sahen also bei diesen eine Fortsetzung der
breiten Übersetzungstätigkeit, welche die Lehren des Gahm ben Safwan ges 746),
griechische Philosophie In der arabischen dessen Auffassung als die Entleerung (at
Kultur und Gesellschaft bekannt machte. fa ' tıl) gekennzeichnet wurde, weil sich
Zur eit des Kalifen al-Ma ‘ mun (reg 8 ] 3— In ihr der Gottesbegriff jeder Fassbarkeit
833) wurde diese rationalistische Lehre der eNTIZOg und eigentlich überhaupt keine P
Mu taziliten offizielle Doktrin des Reiches. ılıven Aussagen mehr möglich schienen.'®
1ese Lehre durchzusetzen, wurde aller- Eigentlich sprechen können WITFr nicht ber
ings mıt ziemlich intoleranten eihoden den chöpfer, sondern 1Ur ber die SC
versucht. DIe Mu taziliten verfochten mıt schaffenen iInge. In Wirklichkeit hatten
er Strenge die Lehre der Einheit (,ottes die Mu taziliten aber versucht, einen Aus-
(tawhıd), also die für die islamische Theo- WCS AaUuSs dieser Entleerung finden, also
ogie immer Sahnız zentrale Lehre Um dies der Bildersprache des Korans In irgend-
mıt zahlreichen Ausdrücken und Bildern einer e1se doch erecht werden, ohne
des Orans In inklang bringen, wand- eine 1elhel ıIn das esen (,ottes hinein-

logie. Von Mohammed bis ZuUu!r Gegenwart, München 1994, welters: Winfter (He.) Ihe C am-
bridge (‚ompanion C'lassical Islamic Theology, Cambridge 2008 Überragend, ber für Cdie
melsten Leser vermutlich detailliert un: umfangreich: VUtH ESS, Theologie un: Gesell-
cschaft 1m Uun: Jahrhundert Hidschra., Bände, Berlin-New 'Ork_
Scharida, Iso Sar 7a  1yd, das geoffenbarte Gesetz, bedeutet wörtlich JLLzunächst WAaSs-
serquelle.
/u den Mu taziliten vgl Montgomery Marmurd, Der Islam I{ Politische Ent-
wicklungen Uun: theologische Onzepte, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1985, 7}1 1256
/u den Gahmiten vgl eb: 140-150

409

zur Schöpfung gehörig angesehen, also als 

geschaffen. Es handelte sich um ein von 

Gott geschaffenes Geschenk wie die Was-

serquelle einer Oase inmitten der Wüste.16 

Die Quelle ist ein Zeichen, ein Wunder 

der Schöpfung, aber eben ein Geschöpf. 

Das war auch die Meinung der Theologen. 

Theologen werden bei den Muslimen 

mutakallimūn genannt. Das Wort ist ein 

Partizip zum Verb kalama, also sprechen, 

die der Theologie entsprechende Diszip-

lin wurde und wird kalām genannt, also 

Wort oder Rede, so wie logos in Theologie. 

Die erste große Schule der Mutakallimūn 

waren die Mu῾taziliten, die sich in Basra 

herausbildeten und dann auch in Bagdad 

sehr einflussreich wurden.17 Diese Schule 

wird zu Recht als rationalistisch bezeich-

net. Der Einfluss griechischer Philosophie 

ist möglich, jedoch umstritten. Jedenfalls 

liegt der Beginn dieser Schule vor der 

breiten Übersetzungstätigkeit, welche die 

griechische Philosophie in der arabischen 

Kultur und Gesellschaft bekannt machte. 

Zur Zeit des Kalifen al-Ma῾mun (reg. 813–

833) wurde diese rationalistische Lehre der 

Mu῾taziliten offizielle Doktrin des Reiches. 

Diese Lehre durchzusetzen, wurde aller-

dings mit ziemlich intoleranten Methoden 

versucht. Die Mu῾taziliten verfochten mit 

aller Strenge die Lehre der Einheit Gottes 

(tawhīd), also die für die islamische Theo-

logie immer ganz zentrale Lehre. Um dies 

mit zahlreichen Ausdrücken und Bildern 

des Korans in Einklang zu bringen, wand-

logie. Von Mohammed bis zur Gegenwart, München 1994, weiters: T. Winter (Hg.), Th e Cam-
bridge Companion to Classical Islamic Th eology, Cambridge 2008. Überragend, aber für die 
meisten Leser vermutlich zu detailliert und zu umfangreich: J. van Ess, Th eologie und Gesell-
schaft  im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. 6 Bände, Berlin–New York 1991–1996.

16 Scharia, also šar῾īya, d. h. das geoff enbarte Gesetz, bedeutet wörtlich genommen zunächst Was-
serquelle.

17 Zu den Mu῾taziliten vgl. z. B. W. Montgomery Watt / M. Marmura, Der Islam II. Politische Ent-
wicklungen und theologische Konzepte, Stuttgart–Berlin–Köln–Mainz 1985, 211–256.

18 Zu den Ğahmiten vgl. ebd., 140–150.

ten sie erwartungsgemäß eine weitreichen-

de allegorische Interpretation aller anthro-

pomorphen Ausdrücke in Bezug auf Gott 

an. Für die Auffassung vom Koran bedeu-

tete diese Lehre von der unantastbaren 

Einheit Gottes, dass der Inhalt des Korans 

– also zentral die Lehre von der Einheit und 

Einzigkeit Allahs – zwar auf die Weisheit 

Gottes zurückgeführt wurde, der Koran 

selbst aber ganz auf die Seite des Hervor-

gebrachten gehört, also ganz konsequent 

als geschaffen (mahlūq) bezeichnet wurde. 

Die Gegner fragten dann: Wenn wir aber 

alle Bilder wegnehmen, hat die göttliche 

Offenbarung dann überhaupt noch einen 

Inhalt oder löst sie sich in Tautologien wie 

Gott ist Gott und nur Gott, oder: als Ein-

ziger ist er der Einzige usw. auf? Alles Kon-

krete wurde mit Hilfe von Allegorien weg-

interpretiert. Die Gegner der Mu῾taziliten 

sahen also bei diesen eine Fortsetzung der 

Lehren des Ğahm ben Safwān (gest. 746), 

dessen Auffassung als die Entleerung (at-

ta῾tīl) gekennzeichnet wurde, weil sich 

in ihr der Gottesbegriff jeder Fassbarkeit 

entzog und eigentlich überhaupt keine po-

sitiven Aussagen mehr möglich schienen.18 

Eigentlich sprechen können wir nicht über 

den Schöpfer, sondern nur über die ge-

schaffenen Dinge. In Wirklichkeit hatten 

die Mu῾taziliten aber versucht, einen Aus-

weg aus dieser Entleerung zu finden, also 

der Bildersprache des Korans in irgend-

einer Weise doch gerecht zu werden, ohne 

eine Vielheit in das Wesen Gottes hinein-

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



41() Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ltes der ungeschaffene KOoran

zutragen.” Man I11US5 jedoch anerkennen, War CS aber selbst Ibn Hanbal bei dieser
da{fß die Mu taziliten das Problem sehr Vorstellung nicht. Zunächst e 3 dass
SC esehen en 1mMm IHNan 1mM Be- der oran nicht geschaffen SEeI; erst spater
reich des Schöpfers irgendetwas VO  b ihm hatte sich ZUFK positiven Prädikation
Verschiedenes ist IHNan auf dem Weg geschaffen durchgerungen. 1e8es Tadıka

einer Hypostasierung desselben Dass wurde dann Urc. die gesetzliche Fest-
dies der Weg der christlichen Logos-Lehre legung al-Mutawakkils (reg 47-861)

offiziell und nicht welter diskutierbar.WAal, wusstien S1€ Der oran selbst
brachte hier die tändig wiederholte War- arum aber hat sich der all der Auf-
NUuNg VO  S Gesellt keinen Gefährten fassung der Hanbaliten angeschlossen?
be!l! Auch der oran durfte nichts neben Vereinfacht ausgedrückt: DIe Auffassun-
Gott, nichts VO  b (J,ott Verschiedenes se1IN, SCH der rationalistischen, kritisch inter-

ehörte Se1lINer Form ach ausschliefßlic pretierenden Mu taziliten wurden VO  b

auf die rechte Selite uUuNsSsSeres Irennungsstri- einer ntellektuellen Elite (ZU der durchaus
ches, War Geschaffenes innerhalb auch der sehr gebildete alı al-Ma ‘ mun
der Schöpfung. gehörte, der ebenso kräftigst die Überset-

AÄAm anderen Ende des Spektrums ZUNS griechischer Philosophie und WIS-
stand eine Gruppe der Führung Ibn senschaft 1Ins Arabische förderte) reziplert,
Hanbals ges 855), der dersel- S1e aber wenI1g geeignet, die „‚Herzen
ben e1it und wirkte. Zur eit der der Frommen“ 1mM Lande ergreifen und
Herrschaft al-Ma ‘ muns und der mu ta- bewegen Wenn sich der alı al-Muta-
zilitischen Staatsdoktrin usste auch wakkil also den Hanbaliten zuwandte,
einIge eit 1mM ( efängnis zubringen. Ibn wandte sich nicht primär dieser theo-
Hanbal und SEe1INe Gefolgschaft“” ehnten logischen Schule als olcher sondern
Kaläm, also Theologie, überhaupt ab, der dieser, insofern S1€ ziemlich die
Ooran War für ihn und SEe1INe nhänger 1mM Haltung und die üunsche der frommen,
Wortlaut immer eindeutig und verständ- infach gläubigen Muslime repräsentierte.
ich und edurite keiner Interpretation, 1ese Ausprägung VO  b Gläubigen War eben
Der oran als die göttliche Offenbarung die ehnrza Se1lINer Untertanen E1n DIS-
ist die Weisheit (,ottes selbst und als solche kutierklub ber mehr oder weniger allego-
selbstverständlic. ew1g und ungeschaffen. risch interpretierende Gottesprädikate
ach Auffassung der Hanbaliten ist dies War auf die auer kein brauc.  ares Herr-
ıIn Sure 69,22 ZU. USdruc. gebracht, schaftsinstrument, hier ging CS e1n-
VO oran als VO  b einer wohlverwahrten deutige, nicht welılter diskutierbare, volks-
afe: gesprochen wird, Sahnız hnlich In ahe Bestimmungen. E1n alı brauchte
Sure 256, In Vers und VO  b eiInem eben immer jedenfalls auf ängere 1C.
wohlverwahrten/verborgenen Buch die hiın einen breiten gesellschaftlichen KOn-
Rede ist, das dann VO errn der Welt SCI15, die Einheit und Stabilität SE1INES
herabgesandt wurde. Es geht also eine Reiches sichern. DIes ist auch eine Frage
Art Urschrift präexistenter Art, die schon des Machterhalts Festzuhalten ist jedoch,
immer bei (J,ott vorhanden WAÄäIrl. (janz ohl dass das Dogma VO  b der Ungeschaffenheit

Dasselbe Silt uch für Cdie Negatıve Theologie bei den C'hristen.
/u den Hanbaliten vgl Montgomery Marmurd, Der Islam 1{ s Anm 17), 290-297

410

19 Dasselbe gilt auch für die Negative Th eologie bei den Christen.
20 Zu den Hanbaliten vgl. W. Montgomery Watt / M. Marmura, Der Islam II (s. Anm. 17), 290–297.

zutragen.19 Man muss jedoch anerkennen, 

daß die Mu῾taziliten das Problem sehr 

scharf gesehen haben: Nimmt man im Be-

reich des Schöpfers irgendetwas von ihm 

Verschiedenes an, so ist man auf dem Weg 

zu einer Hypostasierung desselben. Dass 

dies der Weg der christlichen Logos-Lehre 

war, wussten sie genau. Der Koran selbst 

brachte hier die ständig wiederholte War-

nung vor: Gesellt Allah keinen Gefährten 

bei! Auch der Koran durfte nichts neben 

Gott, nichts von Gott Verschiedenes sein, 

er gehörte seiner Form nach ausschließlich 

auf die rechte Seite unseres Trennungsstri-

ches, er war etwas Geschaffenes innerhalb 

der Schöpfung.

Am anderen Ende des Spektrums 

stand eine Gruppe unter der Führung Ibn 

Hanbals (gest. 855), der genau zu dersel-

ben Zeit lebte und wirkte. Zur Zeit der 

Herrschaft al-Ma῾mūns und der mu῾ta-

zilitischen Staatsdoktrin musste er auch 

einige Zeit im Gefängnis zubringen. Ibn 

Hanbal und seine Gefolgschaft20 lehnten 

Kalām, also Theologie, überhaupt ab, der 

Koran war für ihn und seine Anhänger im 

Wortlaut immer eindeutig und verständ-

lich und bedurfte keiner Interpretation. 

Der Koran als die göttliche Offenbarung 

ist die Weisheit Gottes selbst und als solche 

selbstverständlich ewig und ungeschaffen. 

Nach Auffassung der Hanbaliten ist dies 

in Sure 85,22 zum Ausdruck gebracht, wo 

vom Koran als von einer wohlverwahrten 

Tafel gesprochen wird, ganz ähnlich in 

Sure 56, wo in Vers 78 und 80 von einem 

wohlverwahrten/verborgenen Buch die 

Rede ist, das dann vom Herrn der Welt 

herabgesandt wurde. Es geht also um eine 

Art Urschrift präexistenter Art, die schon 

immer bei Gott vorhanden war. Ganz wohl 

war es aber selbst Ibn Hanbal bei dieser 

Vorstellung nicht. Zunächst sagte er, dass 

der Koran nicht geschaffen sei; erst später 

hatte er sich zur positiven Prädikation un-

geschaffen durchgerungen. Dieses Prädikat 

wurde dann durch die gesetzliche Fest-

legung al-Mutawakkils (reg. 847–861) 

offiziell und nicht weiter diskutierbar. 

Warum aber hat sich der Kalif der Auf-

fassung der Hanbaliten angeschlossen? 

Vereinfacht ausgedrückt: Die Auffassun-

gen der rationalistischen, kritisch inter-

pretierenden Mu῾taziliten wurden von 

einer intellektuellen Elite (zu der durchaus 

auch der sehr gebildete Kalif al-Ma῾mūn 

gehörte, der ebenso kräftigst die Überset-

zung griechischer Philosophie und Wis-

senschaft ins Arabische förderte) rezipiert, 

sie waren aber wenig geeignet, die „Herzen 

der Frommen“ im Lande zu ergreifen und 

zu bewegen. Wenn sich der Kalif al-Muta-

wakkil also den Hanbaliten zuwandte, so 

wandte er sich nicht primär dieser theo-

logischen Schule als solcher zu, sondern 

dieser, insofern sie ziemlich genau die 

Haltung und die Wünsche der frommen, 

einfach gläubigen Muslime repräsentierte. 

Diese Ausprägung von Gläubigen war eben 

die Mehrzahl seiner Untertanen. Ein Dis-

kutierklub über mehr oder weniger allego-

risch zu interpretierende Gottesprädikate 

war auf die Dauer kein brauchbares Herr-

schaftsinstrument, hier ging es um ein-

deutige, nicht weiter diskutierbare, volks-

nahe Bestimmungen. Ein Kalif brauchte 

eben immer – jedenfalls auf längere Sicht 

hin – einen breiten gesellschaftlichen Kon-

sens, um die Einheit und Stabilität seines 

Reiches zu sichern. Dies ist auch eine Frage 

des Machterhalts. Festzuhalten ist jedoch, 

dass das Dogma von der Ungeschaffenheit 

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ttes der ungeschaffene KOoran 4A11

NnNOoTtatlıon hat, die sich aber erst VO  u 1Caades Korans nicht das Ergebnis e1ner theo-
logischen Diskussion War CN gab ZWi eine her ergibt. (Jenauso gul und pOsIit1v WEeI -

ange Diskussion, aber eben kein eindeu- tend könnte IHNan jedoch VO  b Erwählung
tiges Ergebnis, keinen Sleger sondern sprechen, wI1Ie das olk der Hebräer VO  b

als Dogma, als religiöses (G(Jesetz für (J,ott r wählt wurde und CS ZU. Bundes-
die Gläubigen, auf eine politische Entschei- chluss kam 1eser Subordinatianismus
dung des Kalifen zurückging. Ochmals gilt für die lateinische wI1Ie für die riechi-
gesagt DIe Kalifen tutzen sich zunächst sche Theologie. Tertullian und Urigines
auf die Mu taziliten, also rationalistische sind alur die besten Zeugen. Im Prinzıp
elitäre Theologen, die die Geschaffenheit jedoch gilt für alle Theologen des und
des Korans vertraten, gingen dann jedoch Jahrhunderts. Und bei den griechischen
AaUS politischem Kalktl den volksnahen Theologen gilt sowohl für die platonisie-
Hanbaliten über, die die Ungeschaffenheit renden Alexandriner, z. B. DI0ONys10s VO  b

des Korans vertraten DIe Mu taziliten Alexandrien ges 265), der das homoou-
hatten ıIn der Folgezeit keine Chance mehr S1058 gleichwesenhaft), weil ıIn der
und verschwanden praktisch. nicht vorhanden, ausdrücklich ablehnte,

WwIe auch für die aristotelisch Oorlentlerten
Nun ZUFK Entwicklung 1mM frühen Christen- Antiochener, VO  u denen der bekannteste
iu  3 Zunächst War 1Ur die nicht sehr pra- Lukian VO  b Samosata ges 312) WAarfl. Er
Z1se Auffassung welt verbreitet, dass sich bezeichnet Christus ausdrücklich als den
der göttliche Gelst, VO  b dem auch keine gewordenen Schn, der dem ungewordenen
besonders präzise Vorstellung vorlag, auf dAftfer gegenübergestellt wird. DIe 1N1€
CSUuSs herabgelassen habe. Hıer fanden alle des Lukian wurde dann VO  u Ärlus ges
Formen spätantiker Logosspekulationen ach 335) welılter verfolgt. Es gab SOML
ihren Ort DIe Annahme der Praexistenz recht verschiedene Ansichten ZUFK Person
des LOgOS War damıit ZWarLr och nicht Jesu Christi, und die einfachen G;läubigen
verbunden. Ihm wurde aber eine Funk- SUimMmMIienN nicht immer mıt den Auffas-
tion bei der Schöpfung zugeordnet. 1eser SUNSCH der Theologen überein. Es dürften
LOgOS 16€| (J,ott eindeutig untergeordnet, aber auch zahlreiche einfache äubige der
Ca die Einheit (,ottes unbedingt erhalten Erwählungsvorstellung ziemlich ahe SC
bleiben sollte. E1n beliebtes Bild, das für standen aben; S1€ passte gul ZUFK Tradition
die Erwählung Jesu ZU  S Sohn (Jottes he- der Erwählung der Propheten. Im 1NDIIIC.
LaNSCZUSCH wurde, War die aule Jesu 1mM auf die Taxls der christlichen (jemeinden
Jordan Urc. Johannes den Täutfer. ach hätte CS och ange weitergehen können
der aule {ffnete sich der Himmel und der WwIe bisher. Dazu einIge Beispiele: DIiony-
(GJelst schwebte wI1Ie eine aul auf CSUS S1085 VO  b Alexandrien sprach VO  b der (Je-
eraDb, worauf eine Stimme sprach: Du hist schöpflichkeit des Sohnes, wurde beim
Mein geliebter Schn, dir habe ich Mein Bischof VO  b Rom diesbezüglich angeklagt,
efalien gefunden (Mk 1,9-11, und Paral- der die Ewigkeit des Sohnes bestätigte,
lelstellen): Adoptianismus also, CSUS aber die Gleichwesenheit, die (,OÖlt-
wird VO  b (Jott als Sohn auserwählt und 1C.  eit, nicht akzeptierte (DS 112-115).

Dogmengeschichtlich pricht Historisch umstrıtten ist die Nachricht
IHNan er VO  b Subordinatianismus, also ber eine Synode In Antiochien 1mM re

268, auf welcher der USdruc. homoousiosUnterordnung, Was eine negatıve Kon-

411

des Korans nicht das Ergebnis einer theo-

logischen Diskussion war – es gab zwar eine 

lange Diskussion, aber eben kein eindeu-

tiges Ergebnis, keinen Sieger –, sondern 

als Dogma, d. h. als religiöses Gesetz für 

die Gläubigen, auf eine politische Entschei-

dung des Kalifen zurückging. Nochmals 

gesagt: Die Kalifen stützen sich zunächst 

auf die Mu῾taziliten, also rationalistische 

elitäre Theologen, die die Geschaffenheit 

des Korans vertraten, gingen dann jedoch 

aus politischem Kalkül zu den volksnahen 

Hanbaliten über, die die Ungeschaffenheit 

des Korans vertraten. Die Mu῾taziliten 

hatten in der Folgezeit keine Chance mehr 

und verschwanden praktisch.

Nun zur Entwicklung im frühen Christen-

tum. Zunächst war nur die nicht sehr prä-

zise Auffassung weit verbreitet, dass sich 

der göttliche Geist, von dem auch keine 

besonders präzise Vorstellung vorlag, auf 

Jesus herabgelassen habe. Hier fanden alle 

Formen spätantiker Logosspekulationen 

ihren Ort. Die Annahme der Präexistenz 

des Logos war damit zwar noch nicht 

verbunden. Ihm wurde aber eine Funk-

tion bei der Schöpfung zugeordnet. Dieser 

Logos blieb Gott eindeutig untergeordnet, 

da die Einheit Gottes unbedingt erhalten 

bleiben sollte. Ein beliebtes Bild, das für 

die Erwählung Jesu zum Sohn Gottes he-

rangezogen wurde, war die Taufe Jesu im 

Jordan durch Johannes den Täufer. Nach 

der Taufe öffnete sich der Himmel und der 

Geist schwebte wie eine Taube auf Jesus 

herab, worauf eine Stimme sprach: Du bist 

mein geliebter Sohn, an dir habe ich mein 

Gefallen gefunden (Mk 1,9  –11, und Paral-

lelstellen): Adoptianismus also, d. h. Jesus 

wird von Gott als Sohn auserwählt und an-

genommen. Dogmengeschichtlich spricht 

man daher von Subordinatianismus, also 

Unterordnung, was eine negative Kon-

notation hat, die sich aber erst von Nicäa 

her ergibt. Genauso gut und positiv wer-

tend könnte man jedoch von Erwählung 

sprechen, so wie das Volk der Hebräer von 

Gott erwählt wurde und es zum Bundes-

schluss kam. Dieser Subordinatianismus 

gilt für die lateinische wie für die griechi-

sche Theologie. Tertullian und Origines 

sind dafür die besten Zeugen. Im Prinzip 

jedoch gilt er für alle Theologen des 2. und 

3. Jahrhunderts. Und bei den griechischen 

Theologen gilt er sowohl für die platonisie-

renden Alexandriner, z. B. Dionysios von 

Alexandrien (gest. 265), der das homooú-

sios (= gleichwesenhaft), weil in der Bibel 

nicht vorhanden, ausdrücklich ablehnte, 

wie auch für die aristotelisch orientierten 

Antiochener, von denen der bekannteste 

Lukian von Samosata (gest. 312) war. Er 

bezeichnet Christus ausdrücklich als den 

gewordenen Sohn, der dem ungewordenen 

Vater gegenübergestellt wird. Die Linie 

des Lukian wurde dann von Arius (gest. 

nach 335) weiter verfolgt. Es gab somit 

recht verschiedene Ansichten zur Person 

Jesu Christi, und die einfachen Gläubigen 

stimmten nicht immer mit den Auffas-

sungen der Theologen überein. Es dürften 

aber auch zahlreiche einfache Gläubige der 

Erwählungsvorstellung ziemlich nahe ge-

standen haben; sie passte gut zur Tradition 

der Erwählung der Propheten. Im Hinblick 

auf die Praxis der christlichen Gemeinden 

hätte es noch lange so weitergehen können 

wie bisher. Dazu einige Beispiele: Diony-

sios von Alexandrien sprach von der Ge-

schöpflichkeit des Sohnes, wurde beim 

Bischof von Rom diesbezüglich angeklagt, 

der die Ewigkeit des Sohnes bestätigte, 

aber die Gleichwesenheit, d. h. die Gött-

lichkeit, nicht akzeptierte (DS 112 –115). 

Historisch umstritten ist die Nachricht 

über eine Synode in Antiochien im Jahre 

268, auf welcher der Ausdruck homooúsios 

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



417 Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ltes der ungeschaffene KOoran

ausdrücklich verworfen wurde.*‘ AÄArlus residenz Nikaia (in der heutigen Türkei)
wurde dann allerdings Se1iINer Sub- e1in. Anlass alur der strıttige
ordinatianischen Auffassung 315 VO (Ostertermin Felertagstermine gehörten
Bischof VO  b Alexandrien exkommuni- 1U  b einmal In die Oompetenz der Öffent-
ziert, wurde nicht AaUS der Kirche, lichen Ordnung, Der Kalser 1e die TÖff-
sondern AaUS der Alexandriner (Gemeinde nungsrede und ermahnte die Teilnehmer
ausgeschlossen. So War auch dem ZUFK Einheit. Aufßerplanmäfßig kam jedoch
großen UÜrigenes passılert, der hierauf ach auch die umstrıttene Frage der Christolo-
(äsarea ging und dort welterarbeitete. gie auf die Tagesordnung. Der Kalser sah
egen die Verurteilung des ÄArlus wurden sehr ohl die politische Bedeutung dieser
anderenorts Gegensynoden organıslert. Frage. orum CN dem Kalser g1iNg, ist
Auch der bedeutende Exeget und Hıstor1- klar dem NEeUu zusammengefügten
ker Eusebius ges 339) stand auf der Selte Reich In der einen Kirche das tragende
des AÄArlus. Es begannen Verhandlungen, Fundament geben  22 Der Patrologe
ein Hin und Her zwischen den beteiligten Campenhausen sagt dazu:
Selten und den Zentralen In Alexandrien, „DIe Entscheidung VO  b 1Caa War

Antiochien und Rom iıne übergeordnete kein reiner Zufall; aber > wI1Ie S1€ zustande
Entscheidungsinstanz für Glaubenslehren kam, War S1€ 1mM wesentlichen doch das
gab CS damals noch) nicht. Manche dach- rgebnis taktischer Mafßnahmen und des
ten, dass sich irgendwie schon ein Konsens kaiserlichen Druckes SCWESCH., Das,
herausbilden würde: auch bel der anon- Konstantın VOLF em lag, War die Befrie-
bildung War das VOLF sich Im dung und der feste Zusammenschlufß der
ZUFK Diskussion stehenden Punkt hätte ein Reichskirche, die CI gegründet hatte. Dem
olcher faktischer Konsens eiwa den sollte auch die Verurteilung des AÄArlus und

das nicänische Bekenntnis dienen.3liturgischen Taufbekenntnissen kommen
können. Der spatere ext VO  b 1Caa geht Das homoousios wurde auf ausdrück-
auf ein olches Taufbekenntnis, nämlich lichen Wunsch des Kalsers In den ext auf-
Jenes AaUS Cäsarea, zurück, das Zusätze INCN, obwohl tliche 1SCHOTIe (17
mıt ausdrücklicher Ablehnung der Aus- VO  b 250) dagegen waren.“ Es wurde
drücke des AÄArlus erganzt wurde. also ein Glaubensbekenntnis formuliert,

Während also VO  b Selten der (Jemeln- ohne dass eine Klärung des theologischen
den und der 1SCHOTIe keine einheitliche TODIemMSs stattgefunden hatte und ohne
egelung Urc. irgendeine ber Okal- dass auch 1Ur eine afur erforderliche Ter-
ynoden hinausgehende Institution AaNSC- minologie ZUFK Verfügung gestanden hätte.
strebt wurde, meldete sich Jetz eine gahız Das geht beispielsweise daraus hervor, dass
andere Nnstanz Wort Aliser Konstantın, der grofße Verteidiger des 1CAaNUums, Atha-
der das Christentum als staatstragende Naslus, der se1it 325 Bischof VO  u Alexan-
Kraft aufbauen wollte 1eser berief 325 drien WAal, nicht 1Ur erst viel spater, 35()
eine Reichsversammlung In seine Sommer- herum, also re ach dem Konzil, den

21 Pannenberg, Art Christologie. 11 Dogmengeschichtlich, 1: RGG® 1, Sp. 1766
Schneemelcher, Art Arilanischer Streit, 1: RGG® 1, Sp. 5093
Campenhausen, Griechische Kirchenväter, Stuttgart 73
Pannenberg, Art Christologie s Anm. 21)

412

ausdrücklich verworfen wurde.21 Arius 

wurde dann allerdings wegen seiner – sub-

ordinatianischen – Auffassung 318 vom 

Bischof von Alexandrien exkommuni-

ziert, d. h. er wurde nicht aus der Kirche, 

sondern aus der Alexandriner Gemeinde 

ausgeschlossen. So etwas war auch dem 

großen Origenes passiert, der hierauf nach 

Cäsarea ging und dort weiterarbeitete. 

Gegen die Verurteilung des Arius wurden 

anderenorts Gegensynoden organisiert. 

Auch der bedeutende Exeget und Histori-

ker Eusebius (gest. 339) stand auf der Seite 

des Arius. Es begannen Verhandlungen, 

ein Hin und Her zwischen den beteiligten 

Seiten und den Zentralen in Alexandrien, 

Antiochien und Rom. Eine übergeordnete 

Entscheidungsinstanz für Glaubenslehren 

gab es damals (noch) nicht. Manche dach-

ten, dass sich irgendwie schon ein Konsens 

herausbilden würde; auch bei der Kanon-

bildung war das so vor sich gegangen. Im 

zur Diskussion stehenden Punkt hätte ein 

solcher faktischer Konsens etwa zu den 

liturgischen Taufbekenntnissen kommen 

können. Der spätere Text von Nicäa geht 

auf ein solches Taufbekenntnis, nämlich 

jenes aus Cäsarea, zurück, das um Zusätze 

mit ausdrücklicher Ablehnung der Aus-

drücke des Arius ergänzt wurde.

Während also von Seiten der Gemein-

den und der Bischöfe keine einheitliche 

Regelung durch irgendeine über Lokal-

synoden hinausgehende Institution ange-

strebt wurde, meldete sich jetzt eine ganz 

andere Instanz zu Wort: Kaiser Konstantin, 

der das Christentum als staatstragende 

Kraft aufbauen wollte. Dieser berief 325 

eine Reichsversammlung in seine Sommer-

21 W. Pannenberg, Art. Christologie. II. Dogmengeschichtlich, in: RGG3 I, Sp. 1766.
22 W. Schneemelcher, Art. Arianischer Streit, in: RGG3 I, Sp. 593.
23 H. Campenhausen, Griechische Kirchenväter, Stuttgart 71986, 73.
24 W. Pannenberg, Art. Christologie (s. Anm. 21).

residenz Nikaia (in der heutigen Türkei) 

ein. Anlass dafür war u. a. der strittige 

Ostertermin – Feiertagstermine gehörten 

nun einmal in die Kompetenz der öffent-

lichen Ordnung. Der Kaiser hielt die Eröff-

nungsrede und ermahnte die Teilnehmer 

zur Einheit. Außerplanmäßig kam jedoch 

auch die umstrittene Frage der Christolo-

gie auf die Tagesordnung. Der Kaiser sah 

sehr wohl die politische Bedeutung dieser 

Frage. Worum es dem Kaiser ging, ist 

klar: „[…] dem neu zusammengefügten 

Reich in der einen Kirche das tragende 

Fundament zu geben.“22 Der Patrologe H. 

Campenhausen sagt dazu:

„Die Entscheidung von Nicäa war 

kein reiner Zufall; aber so, wie sie zustande 

kam, war sie im wesentlichen doch das 

Ergebnis taktischer Maßnahmen und des 

kaiserlichen Druckes gewesen. Das, woran 

Konstantin vor allem lag, war die Befrie-

dung und der feste Zusammenschluß der 

Reichskirche, die er gegründet hatte. Dem 

sollte auch die Verurteilung des Arius und 

das nicänische Bekenntnis dienen.“23 

Das homooúsios wurde auf ausdrück-

lichen Wunsch des Kaisers in den Text auf-

genommen, obwohl etliche Bischöfe (17 

von ca. 250) dagegen waren.24 Es wurde 

also ein Glaubensbekenntnis formuliert, 

ohne dass eine Klärung des theologischen 

Problems stattgefunden hatte und ohne 

dass auch nur eine dafür erforderliche Ter-

minologie zur Verfügung gestanden hätte. 

Das geht beispielsweise daraus hervor, dass 

der große Verteidiger des Nicänums, Atha-

nasius, der seit 328 Bischof von Alexan-

drien war, nicht nur erst viel später, um 350 

herum, also 25 Jahre nach dem Konzil, den 

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ttes der ungeschaffene KOoran 4153

Begriff homoousios verwendete, sondern Der Dauerkonflik des Kalsers mıt
auch „N1e die Verschiedenheit der Per- Athanasius hatte keinerlei theologischen

(für die keinen festen Terminus Hintergrund, CN ging el ausschließlic.
hatte), mıt ihrer Wesensgleichheit ogisch- Machtpositionen: Athanasius beharrte
systematisch verbunden‘“ hat.?> Man wird auf der politischen Unabhängigkeit des Pa-
hier Ibn erinnert, der ebenso triarchats VO  u Alexandrien und geriet da-
ange brauchte, sich das VO Kali- Uurc mıt der Einheitspolitik des Kalsers
fen verordnete ungeschaffen (gair mahlüg) tändig In Konftdflikt. In theologischer Hın-
gewöhnen können, obwohl der alı die sicht unterstutzte jedoch das Einheits-
Lehre der Hanbaliten ZU. (G(Jesetz emacht bekenntnis des konstantinischen Reiches,
hatte. Und auch In einer anderen Hinsicht also das Nicänische Glaubensbekenntnis,
erinner uns Athanasius Ibn Hanbal. mıt en ıhm ZUFK Verfügung stehenden

Kräften.1eser lehnte jede Form VO  b Kalaäm, also
VO  b islamischer Theologie, aD Im ber- arum aber hat Konstantın auf das
galıg VO  b der Vorherrschaft der Mu tazı- homoousios gesetzl, das ZU. Zeitpunkt

des Konzils ziemlich umstrıtten war® Manliten Jener der Hanbaliten pielte sich
ein Rationalitäts- und Reflexionsverlust kann die Vermutung aussprechen, dass
ab, ein Bruch SO weılt konnte ein Grieche mıt sicherem politischem Instinkt erfasst
In Alexandrien TEUNLC. nicht gehen, eine hatte, dass auf ängere 1C hiın der Glaube
Form VO  b Bruch 1mM Bereich der rationalen einen mıt (J,ott wesensgleichen Gründer
Analyse ijeg jedoch bei ıhm VOÖTIL. der Staatsreligion die tragfähigere Alterna-

tive WAal, auch Wenn die Arlaner nicht„Athanasios ist der griechische
Kirchenvater, der In der akademischen Luft schon ausroftten wollte. on ZweIl re
der christlichen Philosophie nicht mehr ach dem Konzil, also 32/, veranlasste
ursprünglich ause 1st. Er ist ein KIir- Konstantın die Rehabilitierung VO  u ÄArlus
chenmann, der sich auch auf theologische und Eusebius. Konstantın ging also ohne
inge versteht, aber CIZOSCH ist CI bei den Umwege den Weg des Kalifen Mutawakkil.
Verwaltungsstellen der alexandrinischen Umgekehrt gab CN aber bel Mutawakkil
Hierarchie. Nicht die Schule, sondern der keinerlei Versuch, die Mu taziliten wleder
(Gottesdienst und die klerikalen Uros der In irgendeiner Form rehabilitieren. Das
kirchlichen Verwaltung sind seiInNne geistige

CO
rgebnis aber War In beiden Fällen dassel-

eımat. be DIe Mu taziliten WIE die Arlaner VCI-

Konstantın ging CS letztlich eine schwanden VO  b der historisch sichtbaren
are bekenntnismäfßige Unterlage Se1iINer Oberfläche
Reichspolitik: Einheit, nicht Man sollte hier weniger theologisch,
tionale oder theologische arheı vielmehr politisch und argumentat1ions-

„1m Interesse der Einheit hat Konstan- strategisch denken Wır en das Sche-
tiın ach 325 die theologische Diskussion chöpfer eschöpf. Wird efragt, auf
verhindert.L welche Selte der oran DZw. CSUuSs Christus

Ebd
Campenhausen, Griechische Kirchenväter s Anm 23),
Schneemelcher, Art Arianischer Streit s Anm 22), Sp. 5093

DIie tTlaner hielten sich noch ein1ge e1t bei den OoOten Uun: den Vandalen, verschwanden dann
ber uch

413

Begriff homooúsios verwendete, sondern 

auch „nie die Verschiedenheit der Per-

sonen (für die er keinen festen Terminus 

hatte), mit ihrer Wesensgleichheit logisch-

systematisch verbunden“ hat.25 Man wird 

hier an Ibn Hanbal erinnert, der ebenso 

lange brauchte, um sich an das vom Kali-

fen verordnete ungeschaffen (gair mahlūq) 

gewöhnen zu können, obwohl der Kalif die 

Lehre der Hanbaliten zum Gesetz gemacht 

hatte. Und auch in einer anderen Hinsicht 

erinnert uns Athanasius an Ibn Hanbal. 

Dieser lehnte jede Form von Kalām, also 

von islamischer Theologie, ab. Im Über-

gang von der Vorherrschaft der Mu῾tazi-

liten zu jener der Hanbaliten spielte sich 

ein Rationalitäts- und Reflexionsverlust 

ab, ein Bruch. So weit konnte ein Grieche 

in Alexandrien freilich nicht gehen, eine 

Form von Bruch im Bereich der rationalen 

Analyse liegt jedoch bei ihm vor.

„Athanasios ist der erste griechische 

Kirchenvater, der in der akademischen Luft 

der christlichen Philosophie nicht mehr 

ursprünglich zu Hause ist. Er ist ein Kir-

chenmann, der sich auch auf theologische 

Dinge versteht, aber erzogen ist er bei den 

Verwaltungsstellen der alexandrinischen 

Hierarchie. Nicht die Schule, sondern der 

Gottesdienst und die klerikalen Büros der 

kirchlichen Verwaltung sind seine geistige 

Heimat.“26 

Konstantin ging es letztlich um eine 

klare bekenntnismäßige Unterlage seiner 

Reichspolitik: um Einheit, nicht um ra-

tionale oder theologische Klarheit.

„Im Interesse der Einheit hat Konstan-

tin nach 325 die theologische Diskussion 

verhindert.“27 

25 Ebd.
26 H. Campenhausen, Griechische Kirchenväter (s. Anm. 23), 72.
27 W. Schneemelcher, Art. Arianischer Streit (s. Anm. 22), Sp. 593.
28 Die Arianer hielten sich noch einige Zeit bei den Goten und den Vandalen, verschwanden dann 

aber auch.

Der Dauerkonflikt des Kaisers mit 

Athanasius hatte keinerlei theologischen 

Hintergrund, es ging dabei ausschließlich 

um Machtpositionen: Athanasius beharrte 

auf der politischen Unabhängigkeit des Pa-

triarchats von Alexandrien und geriet da-

durch mit der Einheitspolitik des Kaisers 

ständig in Konflikt. In theologischer Hin-

sicht unterstützte er jedoch das Einheits-

bekenntnis des konstantinischen Reiches, 

also das Nicänische Glaubensbekenntnis, 

mit allen ihm zur Verfügung stehenden 

Kräften.

Warum aber hat Konstantin auf das 

homooúsios gesetzt, das zum Zeitpunkt 

des Konzils ziemlich umstritten war? Man 

kann die Vermutung aussprechen, dass er – 

mit sicherem politischem Instinkt – erfasst 

hatte, dass auf längere Sicht hin der Glaube 

an einen mit Gott wesensgleichen Gründer 

der Staatsreligion die tragfähigere Alterna-

tive war, auch wenn er die Arianer nicht 

schon ausrotten wollte. Schon zwei Jahre 

nach dem Konzil, also 327, veranlasste 

Konstantin die Rehabilitierung von Arius 

und Eusebius. Konstantin ging also ohne 

Umwege den Weg des Kalifen Mutawakkil. 

Umgekehrt gab es aber bei Mutawakkil 

keinerlei Versuch, die Mu῾taziliten wieder 

in irgendeiner Form zu rehabilitieren. Das 

Ergebnis aber war in beiden Fällen dassel-

be: Die Mu῾taziliten wie die Arianer ver-

schwanden von der historisch sichtbaren 

Oberfläche.28 

Man sollte hier weniger theologisch, 

vielmehr politisch und argumentations-

strategisch denken. Wir haben das Sche-

ma: Schöpfer | Geschöpf. Wird gefragt, auf 

welche Seite der Koran bzw. Jesus Christus 

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



414 Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ltes der ungeschaffene KOoran

gehören, lefert die Antwort „ungeschaf- 1mM arabisch dominierten Spanien wleder
fen  “ auf die Seite des Schöpfers gehö- auf. DIes War kein historisch verspateter
r19, bekenntnismäfßßig eine are Antwort Nachfolger des wisigotischen Arlanısmus,
die TODIeme tauchen erst ıIn der olge sondern War eine 1mM Grunde Pprogressive
auf), während die Antwort „geschaffen”, und dialogbereite Theologie, die sich mıt
d.h den Dingen der Welt gehörig, ihren Hauptvertretern Elipandus VO  b To-
nächst nichts sagt, denn CN ehören sehr edo ges ach 800) und Felix VO  b rge.
viele inge und ıIn recht verschiedener ges 818) der monotheistischen eraus-
e1se ZUFK Welt. Der Politiker zieht Me1s forderung Urc. den Islam tellen wollte
die einfache (simple Antwort VOT, CI wirkt CSUuSs Christus galt bei diesen Adoptianern
entschlossen und zukunftsorientiert, das als VO  b (J,ott anerkannter Verkünder der
Später wird nicht diskutiert und bis auf Wahrheit, also Urc. doption eingesetzt,“
elteres Konstantınhinausgeschoben. nicht aber als wesensgleicher Sohn (jottes.
War ein Slegertyp, der keine langen und DIes wurde selbstverständlic. VO  b den
subtilen Diskussionen wünschte. Dass Nicänischen Theologen und den S1€
die are und beruhigende Antwort nicht terstützenden Herrschern als TITrlehre SC
immer auch die rationalere und auf ange brandmarkt. nter Jenen, die diese Irlehre
1C. hiın sicherere ist, 1€| auf der Stre- bekämpften, War auch Alkuin, der mıt VIE-
cke. Der AÄArlaniısmus ging auf ängere 1C. len anderen 1mM Auftrag Karls des Grofßen
hin In den Untergrund, auch WwWenn IHNan andelte  S0 Wieder War ein (zukünftiger)
In Ravenna bis heute das Baptisterium Kalser ZUFK Stelle, die Glaubenseinheit
der Arlaner bewundern kann. Und auch wahren, CN ging Ja ıIn Spanien darum, al-
die edanken der Mu taziliten gingen In Andalus für das Christentum DZw. für die
den Untergrund, spielten aber doch WEeI1- christlichen Herrscher zurückzugewinnen,
terhin zumindest die des schlechten und nicht darum, mıt den Muslimen 1Ins
(Jewissens der islamischen Theologen. espräc kommen.?!
ınen Neo-Mu ‘tazilismus hat CS jedoch
Nn1ie mehr egeben. 1ne kurze Episode Ich habe Beginn VO  b Dialog zwischen
einer Art Neo-Arilanismus hatte CS aller- Christen und Muslimen gesprochen. KOÖN-
ings bei den Christen schon egeben. Das Hen WITFr für diesen Dialog oder zumindest
ist geistesgeschichtlich interessant. Der für die Vorbereitung eiInes olchen AaUS dem
Adoptianismus tauchte 1mM Jahrhundert (Gesagten lernen?

Elipandus VOoO  3 Toledo hat heftiger Uun: uch synodaler Angriffe un: Verurteilungen bis
seinem Tod selinen adoptianistischen Auffassungen festgehalten. Im Unterschied dazu

hat Felix VO  3 Urgel sich nach einer VO  3 arl dem Großen veranstalteten Diskussion miıt Alkuin
unterworfen un: verbrachte se1INe etzten Jahre unfer Aufsicht ın Lyon.
Vgl Grililmeier, Art Adoptianismus, 1: LIhK“ 1, Sp. 154 Vgl 595 Uun: 610-615 Auf-
schlussreich 1st der lat Kommentar der Herausgeber 612-615, ZUuU!T Synode ın Frank-
furt 1m Jahre 794 „Carolus Magnus TEX desiderans, ur hac concilium flat DEeCHMENICHM Ul-
FÜr (1} ICAENO I1“ (DS, 204)

41 Auf Cdie vielfältigen Fragen ZUuU!T ematik arl der Große Uun: der Islam, denen Cdie provokati-
VEl Ihesen Pirennes Anlass gegeben haben, kann hier selbstverständlich nicht eingegangen
werden. Vegl. dazu 7, B den uch bildmäßig cehr schönen Sammelband Mohammed Uun: arl
der Grofße. DIie Geburt des Abendlandes, Stuttgart-Zürich 1993

414

gehören, so liefert die Antwort „ungeschaf-

fen“, d. h. auf die Seite des Schöpfers gehö-

rig, bekenntnismäßig eine klare Antwort 

(die Probleme tauchen erst in der Folge 

auf), während die Antwort „geschaffen“, 

d. h. zu den Dingen der Welt gehörig, zu-

nächst nichts sagt, denn es gehören sehr 

viele Dinge und in recht verschiedener 

Weise zur Welt. Der Politiker zieht meist 

die einfache (simple) Antwort vor, er wirkt 

entschlossen und zukunftsorientiert, das 

Später wird nicht diskutiert und bis auf 

Weiteres hinausgeschoben. Konstantin 

war ein Siegertyp, der keine langen und 

subtilen Diskussionen wünschte. Dass 

die klare und beruhigende Antwort nicht 

immer auch die rationalere und auf lange 

Sicht hin sicherere ist, blieb auf der Stre-

cke. Der Arianismus ging auf längere Sicht 

hin in den Untergrund, auch wenn man 

in Ravenna bis heute das Baptisterium 

der Arianer bewundern kann. Und auch 

die Gedanken der Mu῾taziliten gingen in 

den Untergrund, spielten aber doch wei-

terhin zumindest die Rolle des schlechten 

Gewissens der islamischen Theologen. 

Einen Neo-Mu῾tazilismus hat es jedoch 

nie mehr gegeben. Eine kurze Episode 

einer Art Neo-Arianismus hatte es aller-

dings bei den Christen schon gegeben. Das 

ist geistesgeschichtlich interessant. Der 

Adoptianismus tauchte im 8. Jahrhundert 

im arabisch dominierten Spanien wieder 

auf. Dies war kein historisch verspäteter 

Nachfolger des wisigotischen Arianismus, 

sondern war eine im Grunde progressive 

und dialogbereite Theologie, die sich mit 

ihren Hauptvertretern Elipandus von To-

ledo (gest. nach 800) und Felix von Urgel 

(gest. 818) der monotheistischen Heraus-

forderung durch den Islam stellen wollte: 

Jesus Christus galt bei diesen Adoptianern 

als von Gott anerkannter Verkünder der 

Wahrheit, also durch Adoption eingesetzt,29  

nicht aber als wesensgleicher Sohn Gottes. 

Dies wurde selbstverständlich von den 

Nicänischen Theologen und den sie un-

terstützenden Herrschern als Irrlehre ge-

brandmarkt. Unter jenen, die diese Irrlehre 

bekämpften, war auch Alkuin, der mit vie-

len anderen im Auftrag Karls des Großen 

handelte.30 Wieder war ein (zukünftiger) 

Kaiser zur Stelle, um die Glaubenseinheit 

zu wahren, es ging ja in Spanien darum, al-

Andalus für das Christentum bzw. für die 

christlichen Herrscher zurückzugewinnen, 

und nicht darum, mit den Muslimen ins 

Gespräch zu kommen.31 

Ich habe zu Beginn von Dialog zwischen 

Christen und Muslimen gesprochen. Kön-

nen wir für diesen Dialog oder zumindest 

für die Vorbereitung eines solchen aus dem 

Gesagten etwas lernen?

29 Elipandus von Toledo hat trotz heft iger und auch synodaler Angriff e und Verurteilungen bis 
zu seinem Tod an seinen adoptianistischen Auff assungen festgehalten. Im Unterschied dazu 
hat Felix von Urgel sich nach einer von Karl dem Großen veranstalteten Diskussion mit Alkuin 
unterworfen und verbrachte seine letzten Jahre unter Aufsicht in Lyon.

30 Vgl. A. Grillmeier, Art. Adoptianismus, in: LTh K2 I, Sp. 154 f. Vgl. DS 595 und 610– 615. Auf-
schlussreich ist der lat. Kommentar der Herausgeber zu DS 612– 615, d. h. zur Synode in Frank-
furt im Jahre 794: „Carolus Magnus rex desiderans, ut hoc concilium fi at oecumenicum et aequa-
tur cum Nicaeno II.“ (DS, 204).

31 Auf die vielfältigen Fragen zur Th ematik Karl der Große und der Islam, zu denen die provokati-
ven Th esen J. H. Pirennes Anlass gegeben haben, kann hier selbstverständlich nicht eingegangen 
werden. Vgl. dazu z. B. den auch bildmäßig sehr schönen Sammelband Mohammed und Karl 
der Große. Die Geburt des Abendlandes, Stuttgart–Zürich 1993.

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran



Schupp Der ungeschaffene Sohn (Jo0ttes der ungeschaffene KOoran 415

Durch die politischen Entscheidungen gerade diese beiden rdogmen, die Jewel-
Kalser Konstantıns und des Kalifen Muta- lige Multter erDogmen, werden bis heute
wakkil wurden theologische Diskussionen WwIe ein Glaubenstest eingesetzt. Glaubst du
HUYC: Religionsgesetze abgebrochen. In das homoousi0s, Ja oder nein® /Zusätz-
beiden Fällen dies das Mal, dass 1C. Erklärungen brauchen WITFr nicht und

In den jeweiligen Religionen DZw. diese gestatten WITFr er auch gal nicht!
Staaten eschah. Dabei wurde mıt dem Uns genugt ein einfaches Ja Völlig paralle
zentralen USdruc. ungeschaffen WESCHS- dazu: Glaubst du die Ungeschaffenheit
gleich DZw. ungeschaffen unvergleichbar des KOrans,; Ja oder nein® Interpretationen
nicht 1Ur 21n Dogma eingeführt, sondern VO  b Worten wI1Ie ungeschaffen sind weder
überhaupt erst die Vorstellung Von Dogmen, erforderlich och auch erwünscht. E1n

VO  b (Gesetzen 11M Glaubensbereich und Dogma als (G(Jesetz ist infach wahr und
damıt die Ausgrenzung der anderen Auf- ehlbar, SOM undiskutierbar. Es grenzt aD
fassung. 1ese Anderen MUussten VO  b der VO  b er Unwahrheit Man kann dies auch
Bühne der Geschichte verschwinden: das der extirem gereizten Stimmung und der
gilt für die Mu taziliten wI1Ie für die Arla- geradezu aggressiven Haltung sehen, die
Ner. Christen WwIe Muslime sind 1mM und jemandem entgegenschlägt, Wenn mıt

Jahrhundert ihrer Zeitrechnung rhe- diesen rdogmen auch 1Ur irgendwie In
torisch sehr drastisch mıt ihren Gegnern Konflikt geraten scheint oder 1Ur auf-
UNMISCHANSCHL 1e8se wurden zumindest als fordert, ihre Geschichte und ihren Sınn
Häretiker, häufig aber gleich als Ungläubige etwas näher erläutern. Es ware er
bezeichnet. Damals TEeUNC. sehr viel schon eine wichtige inübung In jeden
eIiÖOrLı mıt 1mM pie Oft reichte ein (Irts- Dialog mıt anderen, Wenn IHNan einmal die
wechsel, größeren Schwierigkeiten AaUS anderen 1mM eigenen Lager, die nicht wider-
dem Weg gehen. Selit der e1it Konstan- legt, sondern blofß unterdrückt wurden,
tins auf christlicher Selte (unterbrochen wleder Wort kommen 1e oder sich
1Ur Urc. die e1it des Kalsers Julian) und zumindest ihre damals unterdrückte
al-Ma muns und Mutawakkils auf der isla- Existenz erinnerte. Vielleicht en S1€ Ja
mischen Selte wurde der Umgang mıt Hda- doch Sahz Vernünftiges und Überlegens-
retikern gleich welcher Seite) wesentlich wertes gesagl.
härter. ıne mihnd, also eine Inquisition
mıt einer Religionspolizei wurde schon Der Autor geb, 1936, Von 19/] his 1975

al-Ma ‘ mun eingerichtet und VO  b Professor für ogmati der MHNIVer-
Mutawakkil übernommen, 1Ur 1U  b auf die S$ITA. Innsbruck, 1976 his 197/8 arbeitete CT

Gegenselte angewandt. Intoleranz hat häu- Leibniz-Archiv annover, Von 1979 his
fig historisch sehr welt zurückliegende Ur- 2002 Lehrstuhlinhaber für Philosophie
sachen. DIe Methoden, die bei der Durch- der Untversita Paderborn; 2005 erschien
setzung der Intoleranz angewandt werden, seine rasch populär gewordene „Geschichte
sind jedoch überall ziemlich gleich, der Philosophie 11M UÜberblick (3 Bände);
S1e sind ideologieneutral,. Grofßinquisito- verdienstvoll sind auch die Editionen
Ten en Me1s selbst keine Theorie oder arabischen Philosophen u-Nasr al
Ideologie, vielmehr 1Ur eine Methode. Und Farabi, Averroes).

415

Durch die politischen Entscheidungen 

Kaiser Konstantins und des Kalifen Muta-

wakkil wurden theologische Diskussionen 

durch Religionsgesetze abgebrochen. In 

beiden Fällen war dies das erste Mal, dass 

so etwas in den jeweiligen Religionen bzw. 

Staaten geschah. Dabei wurde mit dem 

zentralen Ausdruck ungeschaffen / wesens-

gleich bzw. ungeschaffen / unvergleichbar 

nicht nur ein Dogma eingeführt, sondern 

überhaupt erst die Vorstellung von Dogmen, 

d. h. von Gesetzen im Glaubensbereich und 

damit die Ausgrenzung der anderen Auf-

fassung. Diese Anderen mussten von der 

Bühne der Geschichte verschwinden; das 

gilt für die Mu῾taziliten wie für die Aria-

ner. Christen wie Muslime sind im 2. und 

3. Jahrhundert ihrer Zeitrechnung rhe-

torisch sehr drastisch mit ihren Gegnern 

umgegangen. Diese wurden zumindest als 

Häretiker, häufig aber gleich als Ungläubige 

bezeichnet. Damals war freilich sehr viel 

Rhetorik mit im Spiel. Oft reichte ein Orts-

wechsel, um größeren Schwierigkeiten aus 

dem Weg zu gehen. Seit der Zeit Konstan-

tins auf christlicher Seite (unterbrochen 

nur durch die Zeit des Kaisers Julian) und 

al-Ma῾mūns und Mutawakkils auf der isla-

mischen Seite wurde der Umgang mit Hä-

retikern (gleich welcher Seite) wesentlich 

härter. Eine mihna, also eine Inquisition 

mit einer Religionspolizei wurde schon 

unter al-Ma῾mūn eingerichtet und von 

Mutawakkil übernommen, nur nun auf die 

Gegenseite angewandt. Intoleranz hat häu-

fig historisch sehr weit zurückliegende Ur-

sachen. Die Methoden, die bei der Durch-

setzung der Intoleranz angewandt werden, 

sind jedoch überall ziemlich gleich, d. h. 

sie sind ideologieneutral. Großinquisito-

ren haben meist selbst keine Theorie oder 

Ideologie, vielmehr nur eine Methode. Und 

gerade diese beiden Urdogmen, die jewei-

lige Mutter aller Dogmen, werden bis heute 

wie ein Glaubenstest eingesetzt. Glaubst du 

an das homooúsios, ja oder nein? Zusätz-

liche Erklärungen brauchen wir nicht und 

diese gestatten wir daher auch gar nicht! 

Uns genügt ein einfaches Ja. Völlig parallel 

dazu: Glaubst du an die Ungeschaffenheit 

des Korans, ja oder nein? Interpretationen 

von Worten wie ungeschaffen sind weder 

erforderlich noch auch erwünscht. Ein 

Dogma als Gesetz ist einfach wahr und un-

fehlbar, somit undiskutierbar. Es grenzt ab 

von aller Unwahrheit. Man kann dies auch 

an der extrem gereizten Stimmung und der 

geradezu aggressiven Haltung sehen, die 

jemandem entgegenschlägt, wenn er mit 

diesen Urdogmen auch nur irgendwie in 

Konflikt zu geraten scheint oder nur auf-

fordert, ihre Geschichte und ihren Sinn 

etwas näher zu erläutern. Es wäre daher 

schon eine wichtige Einübung in jeden 

Dialog mit anderen, wenn man einmal die 

anderen im eigenen Lager, die nicht wider-

legt, sondern bloß unterdrückt wurden, 

wieder zu Wort kommen ließe oder sich 

zumindest an ihre damals unterdrückte 

Existenz erinnerte. Vielleicht haben sie ja 

doch ganz Vernünftiges und Überlegens-

wertes gesagt.

Der Autor: geb. 1936, von 1971 bis 1975 

Professor für Dogmatik an der Univer-

sität  Innsbruck, 1976 bis 1978 arbeitete er 

am Leibniz-Archiv Hannover, von 1979 bis 

2002 Lehrstuhlinhaber für Philosophie an 

der Universität Paderborn; 2003 erschien 

seine rasch populär gewordene „Geschichte 

der Philosophie im Überblick (3 Bände); 

verdienstvoll sind auch die Editionen zu 

arabischen Philosophen (Abu-Nasr M. al 

Farabi, Averroes).

Schupp / Der ungeschaffene Sohn Gottes – der ungeschaffene Koran


