
ThPQ 1653 2015), 1351453 135

Klaus Schwelgg!| G J

Den lIc auf das anze lenken
Menschen Im terben spirıtuell pegleıten

v esen ıst mıt dem Tod verbunden. Im en aber rechnen ohl die
wenigsten Menschen mıt diesem kreign1s. Es wird verdrängt, kommt 1Ur

bei den anderen VOTV. Wenn der Tod ann hereinbricht Z.. durch die Dıa-
einer Krankheit annn oftmals gepaart mıt Fragen: „Warum ich?“,

„Warum Jjetzt?“eIch hatte doch och 1e] 1M en VOr.  C Wer sich mıt
Krankheit und Tod konfrontiert sieht, annn diesen Fragen aum AUSWEI-
chen,; jedoch eine eue Perspektive In der Auseinandersetzung mıt ihnen
erhalten S1€e als Lebensbegleitung verstehen. (Redaktion)

Spiritualität hat Konjunktur. Zurecht kann Angehörigen. Dem wollen, AaUS 1DUIISCH-
die merkbar wachsende Sensibilität für christlicher 1C. die folgenden ber-
spirituelle Bedürfnisse als „eIn kulturelles legungen dienen. S1e verstehen sich nicht
Phänomen Daiber) bezeichnet WEeI- als theoretische Überlegung, sondern als
den Anteil daran hat nicht zuletzt die VO  b Reflexion einer pastoralen YTaxXIls, die ihren
Dame Cicely Saunders inspirlerte moder- Kontext als Hospizseelsorge nicht verleug-

Nen kann und ll1E Hospizidee.‘ Wle Nn1ie egegnen
WITFr heute 1mM Alltag gleichzeitig einer jel-
zahl VO  u „Spiritualitäten Religionen und
Kirchen gelten längst nicht mehr als deren „gelstlıc
alleinige Verwalterinnen. Im Gegenteil, die
Verbindung ZUFK institutionalisierten Religi- Auch für die CAFrs  1che Tradition gilt, dass

wurde stark gelockert, ZU. Teil bewusst der Begriff Spiritualität nicht eINNEINC.
verwendet wurde und wIrd. Darauf kannaufgelöst. Der Begriff ist 1mM allgemeinen

Wortschatz zunehmend gebräuchlich, da- hier nicht welılter eingegangen werden.
mıt aber auch vieldeutiger geworden. DIe ınen gemeinsamen Bezugs- und Aus-
dadurch entstandene Bedeutungsvielfalt gangspunkt aber biletet die begriffliche
macht CN notwendig, immer wleder NEeU Wurzel „spiritus”. Als Christen „spirituell”
klären, Was 1mM jeweiligen Sprachgebrauch en, bedeutet nicht zuletzt, AaUuSs (‚ottes

„Spiritualität/spirituell” verstehen (GJelst en wollen Leben AaUuSs den (7Ja-
ben des Gelstes, den CSUuSs den Seinen beim1sT. Nicht zuletzt bedarf CS dieser Klärung

In besonderer e1se In der TaxXls der Be- SCAHIeE: verheißt, als Geist der Wahr-
heit, als Beistand, Helfier und Vollender.gleitung sterbender Menschen und ihrer

Dazu: Cicely Saunders, Brücke ın 1ne andere Welt. Was hinter der Hospiz-Idee esteht He-
rausgegeben Uun: eingeleitet VO  3 Christoph Örl (Herder-Spektrum 4708 Freiburg Y.—Da-
se|-Wien 1999

135

Klaus Schweiggl SJ

Den Blick auf das Ganze lenken
Menschen im Sterben spirituell begleiten

◆ Jedes Leben ist mit dem Tod verbunden. Im Leben aber rechnen wohl die 

wenigsten Menschen mit diesem Ereignis. Es wird verdrängt, kommt nur 

bei den anderen vor. Wenn der Tod dann hereinbricht – z. B. durch die Dia-

gnose einer Krankheit –, dann oft mals gepaart mit Fragen: „Warum ich?“, 

„Warum jetzt?“, „Ich hatte doch noch so viel im Leben vor.“ Wer sich mit 

Krankheit und Tod konfrontiert sieht, kann diesen Fragen kaum auswei-

chen, jedoch eine neue Perspektive in der Auseinandersetzung mit ihnen 

erhalten – sie als Lebensbegleitung verstehen. (Redaktion)

ThPQ 163 (2015), 135  –143

Spiritualität hat Konjunktur. Zurecht kann 

die merkbar wachsende Sensibilität für 

spirituelle Bedürfnisse als „ein kulturelles 

Phänomen“ (K. F. Daiber) bezeichnet wer-

den. Anteil daran hat nicht zuletzt die von 

Dame Cicely Saunders inspirierte moder-

ne Hospizidee.1 Wie nie zuvor begegnen 

wir heute im Alltag gleichzeitig einer Viel-

zahl von „Spiritualitäten“. Religionen und 

Kirchen gelten längst nicht mehr als deren 

alleinige Verwalterinnen. Im Gegenteil, die 

Verbindung zur institutionalisierten Religi-

on wurde stark gelockert, zum Teil bewusst 

aufgelöst. Der Begriff ist im allgemeinen 

Wortschatz zunehmend gebräuchlich, da-

mit aber auch vieldeutiger geworden. Die 

dadurch entstandene Bedeutungsvielfalt 

macht es notwendig, immer wieder neu zu 

klären, was im jeweiligen Sprachgebrauch 

unter „Spiritualität/spirituell“ zu verstehen 

ist. Nicht zuletzt bedarf es dieser Klärung 

in besonderer Weise in der Praxis der Be-

gleitung sterbender Menschen und ihrer 

1 Dazu: Cicely M. Saunders, Brücke in eine andere Welt. Was hinter der Hospiz-Idee steht. He-
rausgegeben und eingeleitet von Christoph Hörl (Herder-Spektrum 4708). Freiburg i. Br.–Ba-
sel–Wien 1999.

Angehörigen. Dem wollen, aus biblisch-

christlicher Sicht, die folgenden Über-

legungen dienen. Sie verstehen sich nicht 

als theoretische Überlegung, sondern als 

Reflexion einer pastoralen Praxis, die ihren 

Kontext als Hospizseelsorge nicht verleug-

nen kann und will.

1 „geistlich“

Auch für die christliche Tradition gilt, dass 

der Begriff Spiritualität nicht einheitlich 

verwendet wurde und wird. Darauf kann 

hier nicht weiter eingegangen werden. 

Einen gemeinsamen Bezugs- und Aus-

gangspunkt aber bietet die begriffliche 

Wurzel „spiritus“. Als Christen „spirituell“ 

zu leben, bedeutet nicht zuletzt, aus Gottes 

Geist leben zu wollen. Leben aus den Ga-

ben des Geistes, den Jesus den Seinen beim 

Abschied verheißt, als ‚Geist der Wahr-

heit‘, als Beistand, Helfer und Vollender. 



136 Schweiggel en Blick auf das (Janze lenken

In diesem Sinn bezeichnet Spiritualität Lung Einige davon werden 1mM Folgenden
die Grundhaltung der Lebensweise eiInNnes exemplarisch benannt.
Menschen, der auf (,ottes Wort vertrauend
ıIn seiInen konkreten Lebensvollzügen sich
VO  b diesem (GJelst leiten lässt. Spirituell „UNterwegs sernn  AF
en bedeutet sSOmlıt, ein Leben führen
„1M (Gelste Gottes, der uns dazu einlädt, Wır sind Weggefährten, gemeinsam auf
AaUS SeINer G egenwart utzen ziehen dem Weg, aber och nicht Ziel. Be-
(Dominique Bertrand). och einen chritt gleitete und Begleitende sind €1 glei-
näher unseren Lebensalltag heran rückt chermaßen Betrofftfene. Fur ein egstüc
der eologe Paul ulehner, Wenn gemeinsam unterwegs, auf dem Je e1-

Spiritualität die „Verwirklichung des Lebensweg dem Ziel Im
auDens den konkreten Lebens- reuzgang des Augsburger Oomes ruft
bedingungen‘ versteht. aran anknüpfend uns dies eine Inschrift Grabstein des
wird 1mM Folgenden „Spiritualität” die Domhbherrn Mehler (F nachdrücklich
„Verwirklichung des auDens den In Erinnerung: „Ju qu1 CN CHO fui el qu1 CR
Lebensbedingungen des Sterbens“ VOCI- S IL eris.“ „Was du bist, bin ich SCWESCH
standen. amı sind WITr zugleic. mıt der und Was ich bin, wIırst du sein.“ Homo
Grundspannung konfrontiert, In der WITFr vlator. Nser Lebensweg aber uns

uns ıIn der spirituellen Begleitung sterben- unausweichlich Urc. das Tor des es
der Menschen vorfinden. Sheila Cassidy Und konfrontiert uns mıt der SIaUu-

1e menschlichen Leidens, mıthat S1€ 1Ins Wort gebracht: „WiIr mMUusSsen
Osterleute se1IN, tief verwurzelt In der Welt Sterben, Tod und TIrauer. Den mıt dieser
und ihrem Schmerz, doch 1mM gleichen Erfahrung verbundenen menschlichen,
Blickwinkel den Gott, der uns emacht hat Ja menschheitlichen Fragen, Ängsten
und der unNnserenNnl Leben und terben einen und Hoffnungen können WITr uns als Be-
Sınn geben kann. Zuerst scheint das eine gleitende nicht entziehen, sondern 1Ur 1mM

gewaltige Forderung se1IN, aber WITr VOCI- schlichten ewusstsein der eigenen Be-
SCSSCH]: Osterleute wachsen Pfingst- troffenher nähern. 1ese unausweichliche
kindern heran. Mıtten 1mM erzen des Konf{rontation mıt dem Tod verursacht uns

Geheimnisses des Leidens ist die nade, Menschen tiefe existenzielle Nöte, lässt uns

die uns alle erhält, Pfleger und epflegte oft hilflos, ohnmiächtig zurück. och WITr
gleichermafßen. S1e kommt reichlich MUSSsSen uns VOLF diesem Hintergrund der
und sicher WIE der Sonnenaufgang, Frage tellen Wle können WITFr Sterbende
durchdringt die Schwärze der Irauer und und ihre Angehörigen spirituell begleiten?
Verzweiflung und gibt uns CUuU«eCc olInung Wenn WITFr aufrichtig, wahrhaftig sind,
auf die unsichtbaren Dinge, “ DIe „Lebens- MUSSsSen WITFr antwortfen: Es gibt keine allge-
bedingungen‘ sterbender Menschen neh- meingültige Antwort arau. Und dennoch
TIen WITr 1mM Alltag der Begleitung oft als können WITr der Frage ‚In concreto nicht
„Spannungen’ wahr. S1e sind zugleic aber ausweichen. S1e stellt sich unausweichlich,
auch „Ansatzpunkte” spiritueller Beglei- eben weil WITFr dem Sterben, dem Tod, der

Sheila Cassidy, e Dunkelheit teilen. Spiritualität der Sterbebegleitung, Freiburg 1. Br. 1995,
2391

136

In diesem Sinn bezeichnet Spiritualität 

die Grundhaltung der Lebensweise eines 

Menschen, der auf Gottes Wort vertrauend 

in seinen konkreten Lebensvollzügen sich 

von diesem Geist leiten lässt. Spirituell zu 

leben bedeutet somit, ein Leben zu führen 

„im Geiste Gottes, der uns dazu einlädt, 

aus seiner Gegenwart Nutzen zu ziehen“ 

(Dominique Bertrand). Noch einen Schritt 

näher an unseren Lebensalltag heran rückt 

der Theologe Paul M. Zulehner, wenn er 

unter Spiritualität die „Verwirklichung des 

Glaubens unter den konkreten Lebens-

bedingungen“ versteht. Daran anknüpfend 

wird im Folgenden unter „Spiritualität“ die 

„Verwirklichung des Glaubens unter den 

Lebensbedingungen des Sterbens“ ver-

standen. Damit sind wir zugleich mit der 

Grundspannung konfrontiert, in der wir 

uns in der spirituellen Begleitung sterben-

der Menschen vorfinden. Sheila Cassidy 

hat sie ins Wort gebracht: „Wir müssen 

Osterleute sein, tief verwurzelt in der Welt 

und ihrem Schmerz, doch stets im gleichen 

Blickwinkel den Gott, der uns gemacht hat 

und der unserem Leben und Sterben einen 

Sinn geben kann. Zuerst scheint das eine 

gewaltige Forderung zu sein, aber wir ver-

gessen: Osterleute wachsen zu Pfingst-

kindern heran. Mitten im Herzen des 

Geheimnisses des Leidens ist die Gnade, 

die uns alle erhält, Pfleger und Gepflegte 

gleichermaßen. Sie kommt so reichlich 

und so sicher wie der Sonnenaufgang, 

durchdringt die Schwärze der Trauer und 

Verzweiflung und gibt uns neue Hoffnung 

auf die unsichtbaren Dinge.“2 Die „Lebens-

bedingungen“ sterbender Menschen neh-

men wir im Alltag der Begleitung oft als 

„Spannungen“ wahr. Sie sind zugleich aber 

auch „Ansatzpunkte“ spiritueller Beglei-

2 Sheila Cassidy, Die Dunkelheit teilen. Spiritualität der Sterbebegleitung, Freiburg i. Br. 1995, 
232 f.

tung. Einige davon werden im Folgenden 

exemplarisch benannt.

2 „unterwegs sein“

Wir sind Weggefährten, gemeinsam auf 

dem Weg, aber noch nicht am Ziel. Be-

gleitete und Begleitende sind dabei glei-

chermaßen Betroffene. Für ein Wegstück 

gemeinsam unterwegs, auf dem je ei-

genen Lebensweg dem Ziel entgegen. Im 

Kreuzgang des Augsburger Domes ruft 

uns dies eine Inschrift am Grabstein des 

Domherrn Mehler († 1517) nachdrücklich 

in Erinnerung: „Tu qui es ego fui et qui ego 

sum tu eris.“ „Was du bist, bin ich gewesen 

und was ich bin, wirst du sein.“ – Homo 

viator. Unser Lebensweg aber führt uns 

unausweichlich durch das Tor des Todes. 

Und er konfrontiert uns mit der grau-

samen Vielfalt menschlichen Leidens, mit 

Sterben, Tod und Trauer. Den mit dieser 

Erfahrung verbundenen menschlichen, 

ja menschheitlichen Fragen, Ängsten 

und Hoffnungen können wir uns als Be-

gleitende nicht entziehen, sondern nur im 

schlichten Bewusstsein der eigenen Be-

troffenheit nähern. Diese unausweichliche 

Konfrontation mit dem Tod verursacht uns 

Menschen tiefe existenzielle Nöte, lässt uns 

oft hilflos, ohnmächtig zurück. Doch wir 

müssen uns vor diesem Hintergrund der 

Frage stellen: Wie können wir Sterbende 

und ihre Angehörigen spirituell begleiten? 

Wenn wir aufrichtig, wahrhaftig sind, 

müssen wir antworten: Es gibt keine allge-

meingültige Antwort darauf. Und dennoch 

können wir der Frage ‚in concreto‘ nicht 

ausweichen. Sie stellt sich unausweichlich, 

eben weil wir dem Sterben, dem Tod, der 

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken



Schweigoel Den Blick auf das (Janze lenken 137

Irauer nicht ausweichen können. S1e stellt L  dens  9 och des „Du“ 1mM Psalm überhören.
sich unerbittlich, weil S1€ sich uns jeweils Der HOosplzgast, den ich mitbegleiten
In der Begegnung mıt einem einzigartıgen durfte, ein Junger Ärzt, Ehemann und
Menschen stellt. Wır dürfen aber die Frage aler Zzweler Töchter 1mM er VO  u und
nicht allein 1mM 1C. auf andere tellen 16 Jahren vertraute uns „Ich bin 1mM
S1e hat Ja Zzuerst und zuletzt mıt meiınem HOSpIZ, leben! Der Tod gehört ZU.

Leben un Wır selbst sind VO  b diesen Leben, sterben kann IHNan uüb  11 ß Das
kostbare Erbe, das MIr hinterlassen hat,Fragen betroffen, jede und jeder VO  b uns

ist die Klarheit, die Begleitung sterbender
Menschen als Lebensbegleitung verstehen

„leben sterben” dürfifen. Im 1C auf die biblisch-christ-
1C. Tradition el dlas, den Sterbenden

„Angesichts des es wird das Rätsel des In der Grundhaltung ihrer Lebenshoffnung
menschlichen Daselins gröfßsten. Der egegnen. och Zzuerst gilt auch hier In
Mensch rfährt nicht 1Ur den chmerz und er emu festzuhalten: Der sichere Tod
den fortschreitenden au des Leibes, ist das LOS UNSsScCIES irdischen Lebens. Wır
sondern auch, Ja och mehr, die Furcht VOL alle teilen CS mıt en Geschöpfen.
immerwährendem Verlöschen.“  S Wır sind Dennoch singen WITFr Christen
Tag für Tag mıt diesem ‚Rätsel” konfron- den Tod „Der Tod hat keinen tachel
1er Es ordert uns heraus, das „Geheim- mehr.  ß Es ist das Paschageheimnis Christi,
Nn1ıS menschlichen Lebens immer wleder das WITFr uns €1 ingend anelgnen, der
NEeU edenken. Denn terben ist eine Glaube den Sleg des Lebens ber den
unNnscerIer schwierigsten Lebensaufgaben. Tod. Was kann diese ollnung für uns

Dabei lässt sich die bedrängende Fra- persönlich und als Begleiterinnen und Be-
SC, „wle WITFr sterben wollen“ 1Ur sinnvoll leiter bedeuten? So aradox CN klingen
beantworten, Wenn WITFr uns efragt mMag Ermutigung ZU. Leben. S1e ermutigt
aben, „WwI1e WITr en wollen”, richtiger: J1S, dem Leben trauen, Sahnız und Sal,
„wle ich en 11« Naturgemäfs spitzt sich bis ZU. etzten Atemzug 1e8se radıkale
auch diese Frage 1mM etzten Abschnitt des Lebensbejahung wird gespelst AaUuSs der
Lebensweges auf das terben S1e lautet „Theo-logik”, dass für den (Gott des Lebens
dann eiwa „Wile möchte ich meın Leben der Tod nicht endgültiger Schlusspunkt

Ende leben‘”, mıt anderen Worten „Wile SEe1IN kann. S1e ründet In unNnserenNnl tiefsten
und „menschlichsten Vertrauen, dasskann ich 1mM Angesicht des nahen es

leben?“ 1e8es Ende wird el nicht als (J,ott uns nicht In den „Banden des Todes“
theoretisch bedachtes Wilissen die End- belässt S1ie wird VO  b der off-
1C.  el menschlichen Lebens verstanden, NUuNg, dass WITF, WwWenn WITr 1mM terben
sondern 1mM existenziellen Sınn der riah- Leben verlieren, nicht auch selbst endgül-
LunNng des Psalmisten durchlebt und urch- t1g verloren gehen. Es ist die ollnung der
litten: „Wile ein fertiggewobenes Tuch Auferstehung, die WwIe ein Funke ıIn jeder
schneidest du mich 3,b“ (vgl. Jes 8,12b) menschlichen Dunkelheit einmal auf-
Dabei ollten WITFr weder die Tonlage des leuchtet, die WITFr mıt en Menschen teilen,
„Fertiggewoben och des 35  SCHANeIl- „dass nicht es endgültig 1mM Tod verloren

Vaticanum 1L, Pastoralkonstitition Gaudium SPES, 1, 1, Art

137

Trauer nicht ausweichen können. Sie stellt 

sich unerbittlich, weil sie sich uns jeweils 

in der Begegnung mit einem einzigartigen 

Menschen stellt. Wir dürfen aber die Frage 

nicht allein im Blick auf andere stellen. 

Sie hat ja zuerst und zuletzt mit meinem 

Leben zu tun. Wir selbst sind von diesen 

Fragen betroffen, jede und jeder von uns.

3 „leben – sterben“

„Angesichts des Todes wird das Rätsel des 

menschlichen Daseins am größten. Der 

Mensch erfährt nicht nur den Schmerz und 

den fortschreitenden Abbau des Leibes, 

sondern auch, ja noch mehr, die Furcht vor 

immerwährendem Verlöschen.“3 Wir sind 

Tag für Tag mit diesem „Rätsel“ konfron-

tiert. Es fordert uns heraus, das „Geheim-

nis“ menschlichen Lebens immer wieder 

neu zu bedenken. Denn Sterben ist eine 

unserer schwierigsten Lebensaufgaben.

Dabei lässt sich die bedrängende Fra-

ge, „wie wir sterben wollen“ nur sinnvoll 

beantworten, wenn wir uns zuvor gefragt 

haben, „wie wir leben wollen“, richtiger: 

„wie ich leben will“. Naturgemäß spitzt sich 

auch diese Frage im letzten Abschnitt des 

Lebensweges auf das Sterben zu. Sie lautet 

dann etwa so: „Wie möchte ich mein Leben 

zu Ende leben“, mit anderen Worten: „Wie 

kann ich im Angesicht des nahen Todes 

leben?“ Dieses Ende wird dabei nicht als 

theoretisch bedachtes Wissen um die End-

lichkeit menschlichen Lebens verstanden, 

sondern im existenziellen Sinn der Erfah-

rung des Psalmisten durchlebt und durch-

litten: „Wie ein fertiggewobenes Tuch 

schneidest du mich ab“ (vgl. Jes 38,12b). 

Dabei sollten wir weder die Tonlage des 

„Fertiggewoben“, noch des „Abschnei-

3 Vaticanum II, Pastoralkonstitition Gaudium et spes, I,1, Art. 18.

dens“, noch des „Du“ im Psalm überhören. 

Der erste Hospizgast, den ich mitbegleiten 

durfte, ein junger Arzt, Ehemann und 

Vater zweier Töchter im Alter von 14 und 

16 Jahren vertraute uns an: „Ich bin im 

Hospiz, um zu leben! Der Tod gehört zum 

Leben, sterben kann man überall.“ Das 

kostbare Erbe, das er mir hinterlassen hat, 

ist die Klarheit, die Begleitung sterbender 

Menschen als Lebensbegleitung verstehen 

zu dürfen. Im Blick auf die biblisch-christ-

liche Tradition heißt das, den Sterbenden 

in der Grundhaltung ihrer Lebenshoffnung 

zu begegnen. Doch zuerst gilt auch hier in 

aller Demut festzuhalten: Der sichere Tod 

ist das Los unseres irdischen Lebens. Wir 

alle teilen es mit allen Geschöpfen.

Dennoch singen wir Christen gegen 

den Tod an: „Der Tod hat keinen Stachel 

mehr.“ Es ist das Paschageheimnis Christi, 

das wir uns dabei singend aneignen, der 

Glaube an den Sieg des Lebens über den 

Tod. Was kann diese Hoffnung für uns 

persönlich und als Begleiterinnen und Be-

gleiter bedeuten? So paradox es klingen 

mag: Ermutigung zum Leben. Sie ermutigt 

uns, dem Leben zu trauen, ganz und gar, 

bis zum letzten Atemzug. Diese radikale 

Lebensbejahung wird gespeist aus der 

„Theo-logik“, dass für den Gott des Lebens 

der Tod nicht endgültiger Schlusspunkt 

sein kann. Sie gründet in unserem tiefsten 

und „menschlichsten“ Vertrauen, dass 

Gott uns nicht in den „Banden des Todes“ 

belässt. Sie wird getragen von der Hoff-

nung, dass wir, wenn wir im Sterben unser 

Leben verlieren, nicht auch selbst endgül-

tig verloren gehen. Es ist die Hoffnung der 

Auferstehung, die wie ein Funke in jeder 

menschlichen Dunkelheit einmal auf-

leuchtet, die wir mit allen Menschen teilen, 

„dass nicht alles endgültig im Tod verloren 

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken



135 Schweiggel en Blick auf das (Janze lenken

ist  d Es ist das Vertrauen ıIn das Leben, das n  arum ich?
en Menschen möchte, dass CS arum ich NIC
zuletzt doch nicht dem Tod unterliegt. Es
ist die offnung, dass Leid und JIränen, Wer ank ist, MeEe1IsS bald wleder
Tod und Irauer nicht das letzte Wort ber gesund werden. Und WITr bestärken ihn
ein Menschenleben Sind. Es ist der Österli- darin, nicht selten wider besseres
che Glaube, dass das Leben stärker ist als Wiılssen, mıt dem uspruch: „ ES wird es
der Tod. wileder gut  1“ Wer aber dürfte SacCIl, dass

dieser uUsSpruc nicht „gut gemeint‘ ist®
Ist CI vielleicht nicht der, WwWenn auch

H  ra anzheılt  44 zulängliche, tragische Versuch, der Sehn-
sucht ach Leben USdruc. verleihen,

Es ebt und leidet immer der Mensch. ach „Leben In Fülle”? Ruft nicht, WwWenn

1esem Wilissen hat Saunders Urc ihr auch sechr verhalten, eine vielleicht VeCI-

KONnzept ‚1ota. Pai  C6 als Arztin echnung schüttete Erinnerung wach, dass 1mM Ur-
S1e hat damıt nachhaltig das Be- Sprung, nfang es gul WAal, dass (JO0t-

wusstsein gefördert, dass die Schmerzen tes Schöpfungswerk In seiInen ugen sechr
schwer kranker und sterbender Menschen gul WAal;, WIE der biblische Bericht bezeugt‘
ganzheitlich sehen Sind. Nur lässt Gen erbirgt sich dahinter nicht
sich das Leiden e1iNnes anderen Menschen Jene Sehnsucht ach Heil, die WITFr der
annähernd begreifen. Was Dr. Cicely Saun- Chiffre „Kranksein’ als zerbrochen erleben,
ders mıt ‚Tota. Pai  C6 umschreibt, benennt als verlorenes (Gsanzes, als Halbierung IIN

die alttestamentliche Tradition als egen- Ter Existenz® In der Begegnung mıt Men-
satz b  SA  om ‚alles, Was dem allseitigen schen, die mıt einer schweren rIkrankung

eDen, mıt Sterbenden, Trauernden und mıtWohlergehen chaden kann“.* Deshalb gilt
CS ıIn der Begleitung wahrzunehmen, Was deren Angehörigen erscheint Cdies oft
einen Menschen „physisch, psycho-sozial, „Warum® arum ich, jetzt?”
kulturell und spirituell tragt, Was ihn be- In diesen Fragen angesichts einer ernsten

glückt, nährt und 1mM Tiefsten SEINES Seins und das Leben bedrohenden Erkrankun
ausmacht. Es geht die innersten Quel- bündeln sich gleichsam die oben angerI1S-
len und Reichtümer, AaUS denen ein Mensch Fragen. In berührender e1se hat

und immer och ebt und die CS bis der damals schon VO Tod gezeichnete
zuletzt würdigen 1t” ( Knipping). griechisch-orthodoxe Metropolit VO  u Os-
Das Bemühen diese ganzheitliche 1C. terreich Michael Staikos In einem Nntier-
gehört ZUFK entscheidenden „Schnittmen- VIECW darüber gesprochen. arum ich?“
C6  ge VO  b Hospizbegleitung und spiritueller Se1 SeINe Frage SCWESCHI, als sich mıt
Begleitung. Dabei geht CS nicht wenl- der 1agNO0se Se1INer Krebserkrankung kon-
gCcI als das Bemühen, das „SANZC Le- frontiert sah Dann aber habe sich die Frage
be  C6 eiInNnes Menschen und das „lebenslange verändert, hiın ZU. „Warum ich nicht?“”.
Werden dieser Ganzheit“ würdigen. Es Wır alle, einzigartıger e1Ise aber
geht darum, nicht 1Ur die Fragmente die Betroffenen selbst, MUSsSeN mıt diesen
sehen, sondern das (Janze anzuerkennen. Fragen weiterleben. Und nicht wen1ge VO  u

Vgl FYTranz Kogler (He.) Herders Bibellexikon, Freiburg Br -Basel-Wien 2008, 219

138

ist“. Es ist das Vertrauen in das Leben, das 

allen Menschen zutrauen möchte, dass es 

zuletzt doch nicht dem Tod unterliegt. Es 

ist die Hoffnung, dass Leid und Tränen, 

Tod und Trauer nicht das letzte Wort über 

ein Menschenleben sind. Es ist der österli-

che Glaube, dass das Leben stärker ist als 

der Tod.

4 „Fragment – Ganzheit“

Es lebt und leidet immer der ganze Mensch. 

Diesem Wissen hat C. Saunders durch ihr 

Konzept „Total Pain“ als Ärztin Rechnung 

getragen. Sie hat damit nachhaltig das Be-

wusstsein gefördert, dass die Schmerzen 

schwer kranker und sterbender Menschen 

ganzheitlich zu sehen sind. Nur so lässt 

sich das Leiden eines anderen Menschen 

annähernd begreifen. Was Dr. Cicely Saun-

ders mit „Total Pain“ umschreibt, benennt 

die alttestamentliche Tradition als Gegen-

satz zu „šālôm“: „alles, was dem allseitigen 

Wohlergehen schaden kann“.4 Deshalb gilt 

es in der Begleitung wahrzunehmen, was 

einen Menschen „physisch, psycho-sozial, 

kulturell und spirituell trägt, was ihn be-

glückt, nährt und im Tiefsten seines Seins 

ausmacht. Es geht um die innersten Quel-

len und Reichtümer, aus denen ein Mensch 

lebte und immer noch lebt und die es bis 

zuletzt zu würdigen gilt“ (C. Knipping). 

Das Bemühen um diese ganzheitliche Sicht 

gehört zur entscheidenden „Schnittmen-

ge“ von Hospizbegleitung und spiritueller 

Begleitung. Dabei geht es um nicht weni-

ger als um das Bemühen, das „ganze Le-

ben“ eines Menschen und das „lebenslange 

Werden dieser Ganzheit“ zu würdigen. Es 

geht darum, nicht nur die Fragmente zu 

sehen, sondern das Ganze anzuerkennen.

4 Vgl. Franz Kogler (Hg.), Herders neues Bibellexikon, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2008, 219.

5 „Warum ich? – 
Warum ich nicht?“

Wer krank ist, hofft meist bald wieder 

gesund zu werden. Und wir bestärken ihn 

darin, nicht selten wider unser besseres 

Wissen, mit dem Zuspruch: „Es wird alles 

wieder gut!“ Wer aber dürfte sagen, dass 

dieser Zuspruch nicht „gut gemeint“ ist? 

Ist er vielleicht nicht der, wenn auch un-

zulängliche, tragische Versuch, der Sehn-

sucht nach Leben Ausdruck zu verleihen, 

nach „Leben in Fülle“? Ruft er nicht, wenn 

auch sehr verhalten, eine vielleicht ver-

schüttete Erinnerung wach, dass im Ur-

sprung, am Anfang alles gut war, dass Got-

tes Schöpfungswerk in seinen Augen sehr 

gut war, wie der biblische Bericht bezeugt? 

(Gen 1,31b). Verbirgt sich dahinter nicht 

jene Sehnsucht nach Heil, die wir unter der 

Chiffre „Kranksein“ als zerbrochen erleben, 

als verlorenes Ganzes, als Halbierung unse-

rer Existenz? In der Begegnung mit Men-

schen, die mit einer schweren Erkrankung 

leben, mit Sterbenden, Trauernden und mit 

deren Angehörigen erscheint dies oft so.

„Warum? Warum ich, warum jetzt?“ 

In diesen Fragen angesichts einer ernsten 

und das Leben bedrohenden Erkrankung 

bündeln sich gleichsam die oben angeris-

senen Fragen. In berührender Weise hat 

der damals schon vom Tod gezeichnete 

griechisch-orthodoxe Metropolit von Ös-

terreich Michael Staikos in einem Inter-

view darüber gesprochen. „Warum ich?“ 

sei seine erste Frage gewesen, als er sich mit 

der Diagnose seiner Krebserkrankung kon-

frontiert sah. Dann aber habe sich die Frage 

verändert, hin zum „Warum ich nicht?“.

Wir alle, in einzigartiger Weise aber 

die Betroffenen selbst, müssen mit diesen 

Fragen weiterleben. Und nicht wenige von 

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken



Schweigoel Den Blick auf das (Janze lenken 139

ihnen en wirklich mıt ihr. Fur S1€ wird Tod ist bedrohlich, lebensbedrohlic. Wır
die rkrankung ein Ansto(fß, das Leben HNEeUu w1isSssen CS, aber WITr sprechen CS nicht aUus,

gestalten, ihrer ungewollten, aber UuS- weil WITFr uns fürchten. Wır ehalten unNnsere

weichlichen Lebenssituation eine eutung ngs für uns anchma. wollen WITFr da-
mıt andere schonen. Wır tun CS aber auch,und damıit edeutung geben. So abgegrif-

fen das Wort erscheinen 111399, die an  el Wenn uns Tan  el und Schicksalsschläge
wird ihnen einer „Lebenschance“. In Erinnerung rufen, wI1Ie gefährdet
Nicht wenige Menschen, die die Erfahrung Leben 1sT. Das macht ngs und verleitet
der Konfrontation mıt dem unvermittelt 350 uns zugleic. dazu, diese Erfahrung aUS-

zublenden och 1mM Letzten können WITFrgreifbar nahen‘ Tod kennen, werden sich In
einem Wort der Öösterreichischen Lyrikerin der Begegnung mıt dem Tod nicht aUS-

Christine usta wiederfinden: ‚Welc. ein weichen, WITFr können die Begegnung mıt
Irrtum lauben, das Leben Se1 da, uns ıhm auch nicht entschärtfen. Es elingt
erecht werden. Es ist ein eschen. nicht, sehr WITr dies auch versuchen, ihn
dem WITr erst erecht werden MUSSEeN. Das In unterschiedlichsten Bildern ıIn den T1

bekommen. Der Tod stellt LebenLeben versagt sich keinem. Nur WITr VeCI-

unls iıhm viel oft.“ In Frage. Denn OD gefürchtet und VCI-

„Warum ®, arum ich?, arum ich drängt, OD herbeigesehnt oder VOLF iıhm
nicht?“ Gefragt wird €1 letztlich da- eflohen wird, WITFr sind ıhm ausgeliefert.
nach, geht meın Leben Jetz schon Er beendet unwiderruflflich Leben

Ende, 1111US55 ich schon sterben?® Deshalb rklären WITr ihn ZU. Feind.
DIe Versuche, auf diese Frage AaNLWOTF- och CN gibt auch eine andere, eine 11-
ten, bleiben zahlreich und verschieden teilige Erfahrung. In eiInem espräc. 1981,
voneinander WwIe die Menschen, die S1€ wenige Monate VOLF Se1iINer schweren Er-
aufgrun ihres Geschicks tellen Fur viele rankung, der zehn re spater VCI-

VO  b ihnen kommt die Konf{rontation mıt starb, Pedro Arrupe (Generaloberer
dem Lebensende früh, ZUFK Nzeıt. S1e des Jesuitenordens 965 983) „JatsaAch-

ich ist der Tod, den IHNan oft sehr fürchtet,sind och nicht „lebenssatt”, empfinden
och nicht „genug“ gelebt en Fur für mich eiInNnes der me1lsten erwarte-
andre ist die verbleibende e1it kurz ten Ereign1sse, ein re1gN1S, das meiınem

Leben Sinn verleiht. Man kann den Tododer der Weg unbekannt, och VO

„Warum einem möglichen „Wozu“ des betrachten als das Ende des Lebens oder
Krankseins kommen. die Schwelle der Ewigkeit, In jedem dieser

Aspekte 1ın ich Trost.” Der Gedanke
den Tod als „tröstlicher edanke“? 168e
Sichtweise des es verzichtet auf das„gefürchtet erwartet  Dl
„Feindbild ß und kann das terben

Fast scheint CS > als würden WITF, obwohl als Lebensvollzug entdecken. Der Tod
WITFr alle wIssen, dass WITFr sterben mussen, erhält dadurch eine „maijeutische” Rol-
zeitwelse nicht wirklich damıt „rechnen.‘. le zugewlesen. Es hat bei den Salzburger
Das ZU. großen Verschweigen. Der Festspielen berechtigtes Interesse erweckt,

Pedro Arrupe, Meın Weg Uun: meln Glaube. Eın Gespräch miıt Jean-Claude Dietsch M ıt e1-
111e Nachwort VOoO  3 arl Rahner SJ Osthldern 1983, 128

139

ihnen leben wirklich mit ihr. Für sie wird 

die Erkrankung ein Anstoß, das Leben neu 

zu gestalten, ihrer ungewollten, aber unaus-

weichlichen Lebenssituation eine Deutung 

und damit Bedeutung zu geben. So abgegrif-

fen das Wort erscheinen mag, die Krankheit 

wird ihnen zu einer neuen „Lebenschance“. 

Nicht wenige Menschen, die die Erfahrung 

der Konfrontation mit dem unvermittelt „so 

greifbar nahen“ Tod kennen, werden sich in 

einem Wort der österreichischen Lyrikerin 

Christine Busta wiederfinden: „Welch ein 

Irrtum zu glauben, / das Leben sei da, uns 

gerecht zu werden. / Es ist ein Geschenk, 

dem wir erst gerecht werden müssen. / Das 

Leben versagt sich keinem. / Nur wir ver-

sagen uns ihm – viel zu oft.“

„Warum?, Warum ich?, Warum ich 

nicht?“ Gefragt wird dabei letztlich da-

nach, warum geht mein Leben jetzt schon 

zu Ende, warum muss ich schon sterben? 

Die Versuche, auf diese Frage zu antwor-

ten, bleiben so zahlreich und verschieden 

voneinander wie die Menschen, die sie 

aufgrund ihres Geschicks stellen. Für viele 

von ihnen kommt die Konfrontation mit 

dem Lebensende zu früh, zur Unzeit. Sie 

sind noch nicht „lebenssatt“, empfinden 

noch nicht „genug“ gelebt zu haben. Für 

andre ist die verbleibende Zeit zu kurz 

oder der Weg zu unbekannt, um noch vom 

„Warum“ zu einem möglichen „Wozu“ des 

Krankseins zu kommen.

6 „gefürchtet – erwartet“

Fast scheint es so, als würden wir, obwohl 

wir alle wissen, dass wir sterben müssen, 

zeitweise nicht wirklich damit „rechnen“. – 

Das führt zum großen Verschweigen. Der 

Tod ist bedrohlich, lebensbedrohlich. Wir 

wissen es, aber wir sprechen es nicht aus, 

weil wir uns fürchten. Wir behalten unsere 

Angst für uns. Manchmal wollen wir da-

mit andere schonen. Wir tun es aber auch, 

wenn uns Krankheit und Schicksalsschläge 

in Erinnerung rufen, wie gefährdet unser 

Leben ist. Das macht Angst und verleitet 

uns zugleich dazu, diese Erfahrung aus-

zublenden. Doch im Letzten können wir 

der Begegnung mit dem Tod nicht aus-

weichen, wir können die Begegnung mit 

ihm auch nicht entschärfen. Es gelingt 

nicht, so sehr wir dies auch versuchen, ihn 

in unterschiedlichsten Bildern in den Griff 

zu bekommen. Der Tod stellt unser Leben 

in Frage. Denn ob er gefürchtet und ver-

drängt, ob er herbeigesehnt oder vor ihm 

geflohen wird, wir sind ihm ausgeliefert. 

Er beendet unwiderruflich unser Leben. 

Deshalb erklären wir ihn gerne zum Feind. 

Doch es gibt auch eine andere, eine gegen-

teilige Erfahrung. In einem Gespräch 1981, 

wenige Monate vor seiner schweren Er-

krankung, an der er zehn Jahre später ver-

starb, sagte Pedro Arrupe (Generaloberer 

des Jesuitenordens 1965 –1983): „Tatsäch-

lich ist der Tod, den man oft sehr fürchtet, 

für mich eines der am meisten erwarte-

ten Ereignisse, ein Ereignis, das meinem 

Leben Sinn verleiht. Man kann den Tod 

betrachten als das Ende des Lebens oder 

die Schwelle der Ewigkeit, in jedem dieser 

Aspekte finde ich Trost.“5 Der Gedanke an 

den Tod als „tröstlicher Gedanke“? Diese 

Sichtweise des Todes verzichtet auf das 

„Feindbild Tod“ und kann so das Sterben 

als Lebensvollzug entdecken. Der Tod 

erhält dadurch eine „maieutische“ Rol-

le zugewiesen. Es hat bei den Salzburger 

Festspielen berechtigtes Interesse erweckt, 

5 Pedro Arrupe, Mein Weg und mein Glaube. Ein Gespräch mit Jean-Claude Dietsch SJ. Mit ei-
nem Nachwort von Karl Rahner SJ, Ostfi ldern 1983, 128 f.

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken



14() Schweiggel en Blick auf das (Janze lenken

als die des es In Hugo VO  b Hof{f- damıt S1€ ihm bei der Verfolgung des Zieles
mannsthals „Jedermann' In den Festspiel- helfen, dem CI geschaffen ist  &/ 1e8es
OMMETIN 2005 und 2006 mıt der chau- VO  b (J,ott geschenkte Ziel aber ist das ewlge
spielerin Ulrike Olkerts besetzt wurde. ucC. des Menschen. In dieser Relation
iıne „Tödin" uns besonders SINNEN- ıhm ist deshalb es andere sehen und
fällig VOTr ugen, dass terben nicht zuletzt beurteilen.
„Vollendung der Geburt“ ist; der Tod als
‚Geburtshelferi  C6 ZU. Leben Beseelt VO  u

olcher olinung kann Tanz VO  b AssIısı „Ende — Vollendung”
1mM Sonnengesang beten „Lob Se1 dir, meın
Herr, Urc. unNnsere Schwester, den eib- DIe letzte Lebensaufgabe, VOLF die sich ein
lichen Tod . iıne solche 1C. betrachtet Mensch Urc. eine ZU. Tode uhrende Er-
den Tod nicht isoliert, sondern bindet ihn rankung gestellt sieht, ist sich mıt seiInen
zurück das (Janze der menschlichen Ansprüchen, nicht zuletzt den ANnsprü-
Ex1istenz und betrachtet Krankwerden, chen sich selbst versöhnen. Das ahe
terben und Tod als ZU. Leben ehörig Lebensende fordert, der Bruchstückhaftig-
und bedeutungsvoll. Friedrich Weinreb, keit, dem Unvollendeten SEINES Lebens
der grofße jüdische Denker, konstatiert ZUzusiimmen, en mıt dem, Was „ aIll

(GGanzen‘ ochdarın das esen des Religiösen: „Das Re-
igiöse 1mM Menschen ist SeINe Fähigkeit, Bel Karl Rahner findet sich 1mM etzten
die eine Wirklichkeit mıt der anderen Band Se1lINer Schriften dazu ein trostvoller

Gedanke „Wenn einen leibliche Schmer-verbinden. Es ist die Möglichkeit 1mM Men-
schen, die eine Wirklichkeit 1Ins Verhältnis ZEeMN und seelische Verwirrung und De-
ZUFK anderen tellen Es ist also die Kraft pression In einen Zustand hinabstürzen,
des Relativieren-Könnens. ”® In dem IHNan infach nicht mehr kann, wI1Ie

Von dieser Kraft des „Relativieren- IHNan angeblich ollte, dann hat einem
Könnens“ sprechen auch die „Geistlichen der ewlge (J,ott In SseiINner Liebe schon sanft
Übungen“ des lgnatıus VO  b Loyola, die alle Verantwortung für SEe1IN Leben abge-
„Exerzitien‘. Der dort alur verwendete NOomMMmMeN. N K es kann Naı se1nN,
entsprechende Begriff ist Jener der ‚Indif- auch dann, Wenn WITFr 1Ur och hilflos Be-
ferenz“. Im „Prinzıp und Fundament‘“ (GU Rsiegte Sind.
23), gleichsam dem „Basistext” der bun- „Der Mensch geht mıt seiInen beiden
gChH, el CS „Der Mensch ist geschaffen, Füßen Er braucht seInem Wege €1

(J,ott uNnseIrfel errn en, ihm eine, das rechte und das 1ın Aber
Ehrfurcht erwelsen und iıhm dienen braucht S1€ In ihrer Verbindung.” Fur

Friedrich einreb ist dieses Bild ein Abbildund mittels dessen Sseine egele reiten;
die übrigen inge auf dem Angesicht der der SaAaNZCH Wirklichkeit des Menschen,
Erde sind für den Menschen geschaffen, der sichtbaren und der verborgenen. Zu

Friedrich Weinreb, Vom ınn des Frkrankens. Gesundsein Uun: Krankwerden, Bern 1979,
efier Köster, fur Freiheit befähigen. Kleiner Kommentar den Großen bxwerzitien des HL[ lgna-
t1US VO  3 Loyola, Leipzig 1999,
arl Rahner, /Zum theologischen un: anthropologischen Grundverständnis des Alterns, 1:
ders., Schriften ZUr! Theologie. Wissenschaft un: christlicher Glaube, Zürich 1983, 3721

140

als die Rolle des Todes in Hugo von Hof-

mannsthals „Jedermann“ in den Festspiel-

sommern 2005 und 2006 mit der Schau-

spielerin Ulrike Folkerts besetzt wurde. 

Eine „Tödin“ führt uns besonders sinnen-

fällig vor Augen, dass Sterben nicht zuletzt 

„Vollendung der Geburt“ ist; der Tod als 

„Geburtshelferin“ zum Leben. Beseelt von 

solcher Hoffnung kann Franz von Assisi 

im Sonnengesang beten: „Lob sei dir, mein 

Herr, durch unsere Schwester, den leib-

lichen Tod …“ Eine solche Sicht betrachtet 

den Tod nicht isoliert, sondern bindet ihn 

zurück an das Ganze der menschlichen 

Existenz und betrachtet Krankwerden, 

Sterben und Tod als zum Leben gehörig 

und bedeutungsvoll. Friedrich Weinreb, 

der große jüdische Denker, konstatiert 

darin das Wesen des Religiösen: „Das Re-

ligiöse im Menschen ist seine Fähigkeit, 

die eine Wirklichkeit mit der anderen zu 

verbinden. Es ist die Möglichkeit im Men-

schen, die eine Wirklichkeit ins Verhältnis 

zur anderen zu stellen. Es ist also die Kraft 

des Relativieren-Könnens.“6 

Von dieser Kraft des „Relativieren-

Könnens“ sprechen auch die „Geistlichen 

Übungen“ des Ignatius von Loyola, die 

„Exerzitien“. Der dort dafür verwendete 

entsprechende Begriff ist jener der „Indif-

ferenz“. Im „Prinzip und Fundament“ (GÜ 

23), gleichsam dem „Basistext“ der Übun-

gen, heißt es: „Der Mensch ist geschaffen, 

um Gott unseren Herrn zu loben, ihm 

Ehrfurcht zu erweisen und ihm zu dienen 

und mittels dessen seine Seele zu retten; 

die übrigen Dinge auf dem Angesicht der 

Erde sind für den Menschen geschaffen, 

6 Friedrich Weinreb, Vom Sinn des Erkrankens. Gesundsein und Krankwerden, Bern 1979, 45.
7 Peter Köster, Zur Freiheit befähigen. Kleiner Kommentar zu den Großen Exerzitien des hl. Igna-

tius von Loyola, Leipzig 1999, 19.
8 Karl Rahner, Zum theologischen und anthropologischen Grundverständnis des Alterns, in: 

ders., Schrift en zur Th eologie. Bd. 15: Wissenschaft  und christlicher Glaube, Zürich 1983, 321.

damit sie ihm bei der Verfolgung des Zieles 

helfen, zu dem er geschaffen ist.“7 Dieses 

von Gott geschenkte Ziel aber ist das ewige 

Glück des Menschen. In dieser Relation zu 

ihm ist deshalb alles andere zu sehen und 

zu beurteilen.

7 „Ende – Vollendung“

Die letzte Lebensaufgabe, vor die sich ein 

Mensch durch eine zum Tode führende Er-

krankung gestellt sieht, ist sich mit seinen 

Ansprüchen, nicht zuletzt den Ansprü-

chen an sich selbst zu versöhnen. Das nahe 

Lebensende fordert, der Bruchstückhaftig-

keit, dem Unvollendeten seines Lebens 

zuzustimmen, zu leben mit dem, was „am 

Ganzen“ noch fehlt.

Bei Karl Rahner findet sich im letzten 

Band seiner Schriften dazu ein trostvoller 

Gedanke: „Wenn einen leibliche Schmer-

zen und seelische Verwirrung und De-

pression in einen Zustand hinabstürzen, 

in dem man einfach nicht mehr kann, wie 

man – angeblich – sollte, dann hat einem 

der ewige Gott in seiner Liebe schon sanft 

alle Verantwortung für sein Leben abge-

nommen. […] Alles kann Gnade sein, 

auch dann, wenn wir nur noch hilflos Be-

siegte sind.“8 

„Der Mensch geht mit seinen beiden 

Füßen. Er braucht zu seinem Wege beide 

Beine, das rechte und das linke. […] Aber 

er braucht sie in ihrer Verbindung.“ Für 

Friedrich Weinreb ist dieses Bild ein Abbild 

der ganzen Wirklichkeit des Menschen, 

der sichtbaren und der verborgenen. Zu 

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken



Schweigoel Den Blick auf das (Janze lenken 141

dieser Wirklichkeit ehören wI1Ie In em melınen Entschluss reffen (GU
Ausatmen und ınatmen, Tod und Leben, 186). “ Nicht auf SeiIn Ende hin, sondern
Tan und gesund, Freude und Leid.? VO  b Sseinem Ende her soll das Leben aNSC-

Der Philosoph Robert Spaemann schaut und als „e1In (Gjanzes” In den 1C.
diesen Gedanken welıter, vertieft ihn gleich- werden. DIe Stunde des odes,
Sa und konkretisiert ihn, Wenn sagt auf die WITFr unausweichlich ein Leben lang
„Zum Annehmen der Wirklichkeit gehört oft furchtsam zugehen, bekommt damıt
die Fähigkeit, leiden können. E1n eine lebens- und sinnstiftende Bedeutung.
Mensch ist dann glücklich, WEnnn CI dlas, 1ese „dIS vivendi“ sich als die
Was will, Was kann, verwirklicht, aber wahre „dIS morilendi”. Denn der 1C
eben nicht uferlos, ohne Grenzen, sondern „VO. Ende her“ 111 klären helfen, wofür
1ULTL, WEnnn CI gleichzeitig imstande ist, die ich die MIır geschenkte Lebenszeit VCI-

realen Gegebenheiten, sich selbst und die wenden möchte. An MIır ijeg CS letztlich
anderen anzunehmen.  «10 Nser Leben ist entscheiden, wofür ich die MIır gegebe-
ndlich und CS bleibt immer bruchstück- 1E Zeit, me1lıne Lebenszeit einsetzten will,
haft DIe Erfahrung VO  b an  el und Jetzt, Tag für Tag, Stunde für Stunde.
Leid, das „LOSs des sicheren Todes“ CI - terben ist Lebensvollzug. Sterbende
innern uns daran. Und CS ist schmerzlich, Menschen begleiten ist Lebensbeglei-
verstörend schmerrzlich, daran erinner Lung Zu sterben ist ebenso natürlich WIE
werden. (J,ott selbst aber, das ist die off- eboren werden. Wır alle werden einmal
NUuNg des auDens, wird das „gute Werk“ sterben mMussen, weil WITr Jetz en dürfen

Und WITFr MUSSeEeN sterben, en DasGen 1,31), das begonnen hat, vollen-
den Das hoffen nımmt uns nicht 115 eine ist das (Jesetz des irdischen Lebens,
Ten Lebensschmerz, CN el ihn auch nicht. das andere die Hoffnung des auDens
Aber CS lässt uns ihn als „Wundschmerz” DIe spirituelle Begleitung Sterbender ist
begreifen, der uns auf Heilung hoffen lässt In spezifischer e1Ise Weggefährtenschaft,

„\Neg“ hier Sahz biblischen Sprach-
gebrauc verstanden, als Chiffre für die F1-

„Endlich lepben ndlıch leben“” gentümlichkeit des menschlichen Daselins

DIe schon erwähnten „Geistlichen UÜbun-
C6  gen des lgnatıus VO  b Loyola en e1In, bei „verlieren gewinnen“
wichtigen Lebensentscheidungen einen
fundamentalen Perspektivenwechse]l VOÖII - Das Leben sterbender Menschen und ihrer
zunehmen: „Als ware ich In me1lner Odes- Angehörigen, ihr Leben In der „Lebens-
stunde, die Form und das Ma{fß erwagen, phase des Sterbens“ ist aber entscheidend
die ich dann In der e1se der gegenwar- Uurc die Erfahrung des Abschieds SC
tigen Wahl eingehalten en wollte Und Zu ihren bedrängendsten Lebens-
indem ich mich ach Jener richte, soll ich themen zählen Verlust und Trauer, terben

Friedrich Weinreb, Vom ınn des Frkrankens s Anm 6) 41.49
Rohert Spaemann, Interview, 1: DIie Presse VOoO 1999

11 Ignatius Vorn Loyola, Geistliche UÜbungen. ach dem spanischen Autograph übersetzt VO  3 eler
Knauer, Würzburg 2008,

141

dieser ganzen Wirklichkeit gehören wie 

Ausatmen und Einatmen, Tod und Leben, 

krank und gesund, Freude und Leid.9 

Der Philosoph Robert Spaemann führt 

diesen Gedanken weiter, vertieft ihn gleich-

sam und konkretisiert ihn, wenn er sagt: 

„Zum Annehmen der Wirklichkeit gehört 

die Fähigkeit, leiden zu können. […] Ein 

Mensch ist dann glücklich, wenn er das, 

was er will, was er kann, verwirklicht, aber 

eben nicht uferlos, ohne Grenzen, sondern 

nur, wenn er gleichzeitig imstande ist, die 

realen Gegebenheiten, sich selbst und die 

anderen anzunehmen.“10 Unser Leben ist 

endlich und es bleibt immer bruchstück-

haft. Die Erfahrung von Krankheit und 

Leid, das „Los des sicheren Todes“ er-

innern uns daran. Und es ist schmerzlich, 

verstörend schmerzlich, daran erinnert zu 

werden. Gott selbst aber, das ist die Hoff-

nung des Glaubens, wird das „gute Werk“ 

(Gen 1,31), das er begonnen hat, vollen-

den. Das zu hoffen nimmt uns nicht unse-

ren Lebensschmerz, es heilt ihn auch nicht. 

Aber es lässt uns ihn als „Wundschmerz“ 

begreifen, der uns auf Heilung hoffen lässt.

8 „Endlich leben – endlich leben“

Die schon erwähnten „Geistlichen Übun-

gen“ des Ignatius von Loyola laden ein, bei 

wichtigen Lebensentscheidungen einen 

fundamentalen Perspektivenwechsel vor-

zunehmen: „Als wäre ich in meiner Todes-

stunde, die Form und das Maß erwägen, 

die ich dann in der Weise der gegenwär-

tigen Wahl eingehalten haben wollte. Und 

indem ich mich nach jener richte, soll ich 

9 Friedrich Weinreb, Vom Sinn des Erkrankens (s. Anm. 6), 41.49.
10 Robert Spaemann, Interview, in: Die Presse vom 5.2.1999.
11 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Nach dem spanischen Autograph übersetzt von Peter 

Knauer, Würzburg 2008, 86.

in allem meinen Entschluss treffen“ (GÜ 

186).11 Nicht auf sein Ende hin, sondern 

von seinem Ende her soll das Leben ange-

schaut und so als „ein Ganzes“ in den Blick 

genommen werden. Die Stunde des Todes, 

auf die wir unausweichlich ein Leben lang 

oft furchtsam zugehen, bekommt damit 

eine lebens- und sinnstiftende Bedeutung. 

Diese „ars vivendi“ entpuppt sich als die 

wahre „ars moriendi“. Denn der Blick 

„vom Ende her“ will klären helfen, wofür 

ich die mir geschenkte Lebenszeit ver-

wenden möchte. An mir liegt es letztlich 

zu entscheiden, wofür ich die mir gegebe-

ne Zeit, meine Lebenszeit einsetzten will, 

jetzt, Tag für Tag, Stunde für Stunde.

Sterben ist Lebensvollzug. Sterbende 

Menschen zu begleiten ist Lebensbeglei-

tung. Zu sterben ist ebenso natürlich wie 

geboren zu werden. Wir alle werden einmal 

sterben müssen, weil wir jetzt leben dürfen. 

Und wir müssen sterben, um zu leben. Das 

eine ist das Gesetz des irdischen Lebens, 

das andere die Hoffnung des Glaubens.

Die spirituelle Begleitung Sterbender ist 

in spezifischer Weise Weggefährtenschaft, 

„Weg“ hier ganz im biblischen Sprach-

gebrauch verstanden, als Chiffre für die Ei-

gentümlichkeit des menschlichen Daseins.

9 „verlieren – gewinnen“

Das Leben sterbender Menschen und ihrer 

Angehörigen, ihr Leben in der „Lebens-

phase des Sterbens“ ist aber entscheidend 

durch die Erfahrung des Abschieds ge-

prägt. Zu ihren bedrängendsten Lebens-

themen zählen Verlust und Trauer, Sterben 

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken



147 Schweiggel en Blick auf das (Janze lenken

und Überleben, Zurücklassen und Zu- seiInNne Vollendung und terben das „end-
ruc  eliben MUSSeN. Davon wird auch ihre gwerden eiInes Lebens.
Begleitung wesentlich miıtbestimmt. “ och auch J11S, die WITFr begleiten, wird

E1n wesentliches 1Leriıum spiritueller VOLF ugen eführt: Einmal werden auch
Begleitung Sterbender ist er die Frage, WITFr „gelebt aben  e Das Bild des es
OD S1€ ZUFK Lebenshoffnung ermutigt, das 1mM „Totentanz“ uns das drastisch
Vertrauen stärkt, sich 1mM Leben und Ster- VOLF ugen 1ese Konfrontation gehört
ben auf (‚ottes TIreue verlassen. S1e ist gewissermafßen ZU. Alltag der Begleitung

VO  b der offnung, den Übergang sterbender Menschen. Trotzdem ist der
bestehen, Lebensziel erreichen: Gedanke den Tod kein alltäglicher, kein

‚Guter Lehrer, Was soll ich tun, damıt ich gewöhnlicher. An den Tod kann IHNan sich
ewlges Leben erbe?“ (Mk DIe Frage nicht „gewöhnen.‘. Nicht zuletzt deshalb
des „einen” 1mM Markustext ist tatsächlic. MUSSsSen WITr uns der Frage stellen, WwIe WITFr
die zentrale Frage “  ‚aller die WITFr spirituell 1mM Angesicht des es en können. S1e
begleiten dürfifen Was 1111US55 ich (un, die erweIlst sich Zzuerst als eine „Leerstelle”, die
udes Lebens“ gewinnen‘ In diesem WITFr lernen MUSSsSen „auszuhalten‘. Das lässt
Sınn ist spirituelle Begleitung „Gefährten- uns vielleicht etwas VO  u der ‚Macht des
SC 1mM Aufbruch, 1mM Übergang“. Wenn Todes“ spuren, denn WITFr sind ıhm ohn-
WITFr terben als Lebensvollzug begreifen mächtig ausgeliefert. Deshalb mMuUusSsen WITr
vermOögen, dann ist der Tod tatsächlic mıt dem Tod en lernen, ein Leben lang

DIe spirituelle Begleitung sterbender
Menschen und ihrer Angehörigen kann

Weiterführende Lıteratur: diese Lernschritte fördern, vielleicht
dazu herausfordern und S1€ unterstutzen.Sheilad Cassidy, DIe Dunkelheit teilen. Spl-

ritualität der Sterbebegleitung, reiburg Wır MUSSsSen lernen, „Fein
VO Tod zerbrechen. rst dann kannBr. 1995

Monika üller, Dem terben Leben geben selbst hinter iıhm hervortretend für uns

ZU. Lehrmeister werden. Wenn WITr iıhmDIe Begleitung sterbender und trauernder
aufrichtig, aufrecht 1Ins Auge blicken, dannMenschen als spiritueller Weg, Gütersloh

2004 Es gibt Bücher, die auch re ach ıIn mancher Begleitung dürfen WITFr das
miterleben kann der Tod ZU. Lehrer desihrem Erscheinen empfehlenswert blei-
Lebens werden. Er uns Menschenben. DIe beiden genannten ehören beim

ema „Spirituelle Begleitung Sterbender“ eDbDen, Jetzt, heute Er uns wahrhaftig
zweifellos dazu. eDbDen, ndlich leben!
Monika Renz, Hinübergehen. Was beim
terben geschieht. Annäherung letzte
Wahrheiten UNSsScCIesS Lebens, 10 „Osterleute Pfingstkinder“”reiburg
ı. Br. 2011 E1n sehr interessanter Versuch

DIe Begleitung sterbender und trauernderder Annäherung, nicht zuletzt der
interdisziplinären ompetenz der Autorin. Menschen die Begleitenden immer

wleder ihre eigenen (Girenzen und VCI-

DIie alttestamentliche Erzählung VOoO  3 der „Entrückung des Elija‘ (2 Kon 2, —18) 1st eın sprechen-
des biblisches Zeugnis dafür.

142

und Überleben, Zurücklassen und Zu-

rückbleiben müssen. Davon wird auch ihre 

Begleitung wesentlich mitbestimmt.12 

Ein wesentliches Kriterium spiritueller 

Begleitung Sterbender ist daher die Frage, 

ob sie zur Lebenshoffnung ermutigt, das 

Vertrauen stärkt, sich im Leben und Ster-

ben auf Gottes Treue zu verlassen. Sie ist 

getragen von der Hoffnung, den Übergang 

zu bestehen, unser Lebensziel zu erreichen: 

„Guter Lehrer, was soll ich tun, damit ich 

ewiges Leben erbe?“ (Mk 10,17). Die Frage 

des „einen“ im Markustext ist tatsächlich 

die zentrale Frage „aller“, die wir spirituell 

begleiten dürfen: Was muss ich tun, um die 

„Fülle des Lebens“ zu gewinnen? In diesem 

Sinn ist spirituelle Begleitung „Gefährten-

schaft im Aufbruch, im Übergang“. Wenn 

wir Sterben als Lebensvollzug zu begreifen 

vermögen, dann ist der Tod tatsächlich 

12 Die alttestamentliche Erzählung von der „Entrückung des Elija“ (2 Kön 2,1–18) ist ein sprechen-
des biblisches Zeugnis dafür.

seine Vollendung und Sterben das „end-

gültig“ werden eines Lebens.

Doch auch uns, die wir begleiten, wird 

vor Augen geführt: Einmal werden auch 

wir „gelebt haben“. Das Bild des Todes 

im „Totentanz“ führt uns das drastisch 

vor Augen. Diese Konfrontation gehört 

gewissermaßen zum Alltag der Begleitung 

sterbender Menschen. Trotzdem ist der 

Gedanke an den Tod kein alltäglicher, kein 

gewöhnlicher. An den Tod kann man sich 

nicht „gewöhnen“. Nicht zuletzt deshalb 

müssen wir uns der Frage stellen, wie wir 

im Angesicht des Todes leben können. Sie 

erweist sich zuerst als eine „Leerstelle“, die 

wir lernen müssen „auszuhalten“. Das lässt 

uns vielleicht etwas von der „Macht des 

Todes“ spüren, denn wir sind ihm ohn-

mächtig ausgeliefert. Deshalb müssen wir 

mit dem Tod leben lernen, ein Leben lang.

Die spirituelle Begleitung sterbender 

Menschen und ihrer Angehörigen kann 

diese Lernschritte fördern, vielleicht sogar 

dazu herausfordern und sie unterstützen. 

Wir müssen lernen, unser „Feindbild“ 

vom Tod zu zerbrechen. Erst dann kann 

er selbst hinter ihm hervortretend für uns 

zum Lehrmeister werden. Wenn wir ihm 

aufrichtig, aufrecht ins Auge blicken, dann 

– in so mancher Begleitung dürfen wir das 

miterleben – kann der Tod zum Lehrer des 

Lebens werden. Er lehrt uns Menschen zu 

leben, jetzt, heute. Er lehrt uns wahrhaftig 

zu leben, endlich zu leben! 

10 „Osterleute – Pfi ngstkinder“

Die Begleitung sterbender und trauernder 

Menschen führt die Begleitenden immer 

wieder an ihre eigenen Grenzen und ver-

Weiterführende Literatur:

Sheila Cassidy, Die Dunkelheit teilen. Spi-

ritualität der Sterbebegleitung, Freiburg i. 

Br. 1995.

Monika Müller, Dem Sterben Leben geben. 

Die Begleitung sterbender und trauernder 

Menschen als spiritueller Weg, Gütersloh 

2004. Es gibt Bücher, die auch Jahre nach 

ihrem Erscheinen empfehlenswert blei-

ben. Die beiden genannten gehören beim 

Thema „Spirituelle Begleitung Sterbender“ 

zweifellos dazu.

Monika Renz, Hinübergehen. Was beim 

Sterben geschieht. Annäherung an letzte 

Wahrheiten unseres Lebens, Freiburg 

i. Br. 2011. Ein sehr interessanter Versuch 

der Annäherung, nicht zuletzt wegen der 

interdisziplinären Kompetenz der Autorin.

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken



Schweigoel Den Blick auf das (Janze lenken 145

welst S1€ manchmal hart „auf ihren Platz“. In der Irennung bis ZUFK Einheit, In den
Sheila Cassidy benennt ihn. Wunden bis ZUFK Herrlichkeit, 1mM Menschen

bis Gott, In (J,ott bis ZU. Menschen, 1mM„Langsam lerne ich 1mM Laufe der re
die Bedeutung der Machtlosigkeit kennen. Ich bis ZU. Du.“ Wır können hinzufü-
Ich rfiahre S1€ In mMmeiınem eigenen Leben, SCH Im Bruchstück bis ZU. (Janzen.
und ich erlebe S1€ In me1lner Arbeit Das
Geheimnis ijeg darin, sich nicht VOLF ihr Der Autor KIaus Schweiggl, Jesultt, Dr
fürchten, nicht davonzulaufen. DIe Ster- theol., /g 1950, Ordenseintritt 19/53; seit
benden wIsSsen, dass WITFr nicht (Gott Sind. 1998 Mitarbeiter 1M ‚Kardinal ÖNg Haus
es Was S1€ VO  b uns 1St, dass WITr Wien, 11M Bereich MO0SPIZ und Palliative
S1e nicht 1mM 1C lassen, dass WITFr unNnsere (are; Seelsorger 1M Mobilen H0SPIZ und Ta-
tellung Fufße des Kreuzes halten In geshospiz der (‚arıtas der Erzdiözese WiIeN;
diesem tadıum der e1se Ca se1IN, e1n- Publikationen: Sterbende spirituell beglei-
fach SE1IN Das ist In vieler Hinsicht das fen, Innsbruck- Wıen 200/; „Palliative” Sor-
Schwerste. C133 JE die MitarbeiterInnen?, In Günther

Klaus Hemmerle, der 1994 selbst e1- Bernatzky EeINANAarı Rudolf Likar
Ner Krebserkrankung verstorbene Bischof He.) Schmerzbehandlung In der Palliativ-
VO  u Aachen, hat verwandte Gedanken In medizin, Wiıen Schweig nicht
Gebetsbitten efasst: „Gott, gib uns ()ster- mMmeinen Iränen. Begleitung auf dem Weg der
AUSCH, die 1mM Tod bis ZU. Leben sehen Trauer, Innsbruck- Wıen 2005; weiıtere Bet-
vermögen, In der Schuld bis ZUFK Vergebung, frage In Sammelbänden und Zeitschriften.

Sheila Cassidy, DIie Dunkelheit teilen s Anm 2) 45.98

143

weist sie manchmal hart „auf ihren Platz“. 

Sheila Cassidy benennt ihn:

„Langsam lerne ich im Laufe der Jahre 

die Bedeutung der Machtlosigkeit kennen. 

Ich erfahre sie in meinem eigenen Leben, 

und ich erlebe sie in meiner Arbeit. Das 

Geheimnis liegt darin, sich nicht vor ihr zu 

fürchten, nicht davonzulaufen. Die Ster-

benden wissen, dass wir nicht Gott sind. 

Alles was sie von uns erwarten, ist, dass wir 

sie nicht im Stich lassen, dass wir unsere 

Stellung am Fuße des Kreuzes halten. In 

diesem Stadium der Reise da zu sein, ein-

fach zu sein: Das ist in vieler Hinsicht das 

Schwerste.“13 

Klaus Hemmerle, der 1994 selbst an ei-

ner Krebserkrankung verstorbene Bischof 

von Aachen, hat verwandte Gedanken in 

Gebetsbitten gefasst: „Gott, gib uns Oster-

augen, die im Tod bis zum Leben zu sehen 

vermögen, in der Schuld bis zur Vergebung, 

13 Sheila Cassidy, Die Dunkelheit teilen (s. Anm. 2), 45.98.

in der Trennung bis zur Einheit, in den 

Wunden bis zur Herrlichkeit, im Menschen 

bis zu Gott, in Gott bis zum Menschen, im 

Ich bis zum Du.“ – Wir können hinzufü-

gen: Im Bruchstück bis zum Ganzen.

Der Autor: Klaus M. Schweiggl, Jesuit, Dr. 

theol., Jg. 1950, Ordenseintritt 1973; seit 

1998 Mitarbeiter im ‚Kardinal König Haus‘, 

Wien, im Bereich Hospiz und Palliative 

Care; Seelsorger im Mobilen Hospiz und Ta-

geshospiz der Caritas der Erzdiözese Wien; 

Publikationen: Sterbende spirituell beglei-

ten, Innsbruck–Wien 2007; „Palliative“ Sor-

ge um die MitarbeiterInnen?, in: Günther 

Bernatzky / Reinhard Sittl / Rudolf Likar 

(Hg.), Schmerzbehandlung in der Palliativ-

medizin, Wien u. a. 32012; Schweig nicht zu 

meinen Tränen. Begleitung auf dem Weg der 

Trauer, Innsbruck–Wien 2005; weitere Bei-

träge in Sammelbänden und Zeitschriften.

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken


