ThPQ 163 (2015), 135-143

135

Klaus Schweiggl SJ

Den Blick auf das Ganze lenken

Menschen im Sterben spirituell begleiten

¢ Jedes Leben ist mit dem Tod verbunden. Im Leben aber rechnen wohl die
wenigsten Menschen mit diesem Ereignis. Es wird verdringt, kommt nur
bei den anderen vor. Wenn der Tod dann hereinbricht - z. B. durch die Dia-
gnose einer Krankheit —, dann oftmals gepaart mit Fragen: ,Warum ich?
»Warum jetzt?“, ,Ich hatte doch noch so viel im Leben vor.“ Wer sich mit
Krankheit und Tod konfrontiert sieht, kann diesen Fragen kaum auswei-
chen, jedoch eine neue Perspektive in der Auseinandersetzung mit ihnen
erhalten - sie als Lebensbegleitung verstehen. (Redaktion)

Spiritualitat hat Konjunktur. Zurecht kann
die merkbar wachsende Sensibilitit fiir
spirituelle Bediirfnisse als ,ein kulturelles
Phianomen® (K. F. Daiber) bezeichnet wer-
den. Anteil daran hat nicht zuletzt die von
Dame Cicely Saunders inspirierte moder-
ne Hospizidee.! Wie nie zuvor begegnen
wir heute im Alltag gleichzeitig einer Viel-
zahl von ,,Spiritualititen® Religionen und
Kirchen gelten lingst nicht mehr als deren
alleinige Verwalterinnen. Im Gegenteil, die
Verbindung zur institutionalisierten Religi-
on wurde stark gelockert, zum Teil bewusst
aufgeldst. Der Begriff ist im allgemeinen
Wortschatz zunehmend gebréduchlich, da-
mit aber auch vieldeutiger geworden. Die
dadurch entstandene Bedeutungsvielfalt
macht es notwendig, immer wieder neu zu
klaren, was im jeweiligen Sprachgebrauch
unter ,,Spiritualitdt/spirituell“ zu verstehen
ist. Nicht zuletzt bedarf es dieser Kldarung
in besonderer Weise in der Praxis der Be-
gleitung sterbender Menschen und ihrer

1

Angehoérigen. Dem wollen, aus biblisch-
christlicher Sicht, die folgenden Uber-
legungen dienen. Sie verstehen sich nicht
als theoretische Uberlegung, sondern als
Reflexion einer pastoralen Praxis, die ihren
Kontext als Hospizseelsorge nicht verleug-
nen kann und will.

1 ,geistlich”

Auch fiir die christliche Tradition gilt, dass
der Begriff Spiritualitit nicht einheitlich
verwendet wurde und wird. Darauf kann
hier nicht weiter eingegangen werden.
Einen gemeinsamen Bezugs- und Aus-
gangspunkt aber bietet die begriffliche
Waurzel ,,spiritus® Als Christen ,,spirituell
zu leben, bedeutet nicht zuletzt, aus Gottes
Geist leben zu wollen. Leben aus den Ga-
ben des Geistes, den Jesus den Seinen beim
Abschied verheift, als ,Geist der Wahr-
heit! als Beistand, Helfer und Vollender.

Dazu: Cicely M. Saunders, Briicke in eine andere Welt. Was hinter der Hospiz-Idee steht. He-

rausgegeben und eingeleitet von Christoph Horl (Herder-Spektrum 4708). Freiburg i. Br.-Ba-

sel-Wien 1999.



136

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken

In diesem Sinn bezeichnet Spiritualitit
die Grundhaltung der Lebensweise eines
Menschen, der auf Gottes Wort vertrauend
in seinen konkreten Lebensvollziigen sich
von diesem Geist leiten ldsst. Spirituell zu
leben bedeutet somit, ein Leben zu fithren
»im Geiste Gottes, der uns dazu einlidt,
aus seiner Gegenwart Nutzen zu ziehen®
(Dominique Bertrand). Noch einen Schritt
nédher an unseren Lebensalltag heran riickt
der Theologe Paul M. Zulehner, wenn er
unter Spiritualitdt die ,,Verwirklichung des
Glaubens unter den konkreten Lebens-
bedingungen® versteht. Daran ankniipfend
wird im Folgenden unter ,,Spiritualitit die
~Verwirklichung des Glaubens unter den
Lebensbedingungen des Sterbens ver-
standen. Damit sind wir zugleich mit der
Grundspannung konfrontiert, in der wir
uns in der spirituellen Begleitung sterben-
der Menschen vorfinden. Sheila Cassidy
hat sie ins Wort gebracht: ,Wir miissen
Osterleute sein, tief verwurzelt in der Welt
und ihrem Schmerz, doch stets im gleichen
Blickwinkel den Gott, der uns gemacht hat
und der unserem Leben und Sterben einen
Sinn geben kann. Zuerst scheint das eine
gewaltige Forderung zu sein, aber wir ver-
gessen: Osterleute wachsen zu Pfingst-
kindern heran. Mitten im Herzen des
Geheimnisses des Leidens ist die Gnade,
die uns alle erhalt, Pfleger und Gepflegte
gleichermaflen. Sie kommt so reichlich
und so sicher wie der Sonnenaufgang,
durchdringt die Schwiérze der Trauer und
Verzweiflung und gibt uns neue Hoffnung
auf die unsichtbaren Dinge.“* Die ,,Lebens-
bedingungen® sterbender Menschen neh-
men wir im Alltag der Begleitung oft als
»Spannungen” wahr. Sie sind zugleich aber
auch ,Ansatzpunkte® spiritueller Beglei-

2
232f.

tung. Einige davon werden im Folgenden
exemplarisch benannt.

2 ,unterwegs sein”

Wir sind Weggefihrten, gemeinsam auf
dem Weg, aber noch nicht am Ziel. Be-
gleitete und Begleitende sind dabei glei-
chermaflen Betroffene. Fiir ein Wegstiick
gemeinsam unterwegs, auf dem je ei-
genen Lebensweg dem Ziel entgegen. Im
Kreuzgang des Augsburger Domes ruft
uns dies eine Inschrift am Grabstein des
Dombherrn Mehler (1 1517) nachdriicklich
in Erinnerung: ,,Tu qui es ego fui et qui ego
sum tu eris.“ ,Was du bist, bin ich gewesen
und was ich bin, wirst du sein.“ - Homo
viator. Unser Lebensweg aber fithrt uns
unausweichlich durch das Tor des Todes.
Und er konfrontiert uns mit der grau-
samen Vielfalt menschlichen Leidens, mit
Sterben, Tod und Trauer. Den mit dieser
Erfahrung verbundenen menschlichen,
ja menschheitlichen Fragen, Angsten
und Hoffnungen kénnen wir uns als Be-
gleitende nicht entziehen, sondern nur im
schlichten Bewusstsein der eigenen Be-
troffenheit ndhern. Diese unausweichliche
Konfrontation mit dem Tod verursacht uns
Menschen tiefe existenzielle Néte, lasst uns
oft hilflos, ohnmachtig zuriick. Doch wir
miissen uns vor diesem Hintergrund der
Frage stellen: Wie kénnen wir Sterbende
und ihre Angehérigen spirituell begleiten?
Wenn wir aufrichtig, wahrhaftig sind,
miissen wir antworten: Es gibt keine allge-
meingiiltige Antwort darauf. Und dennoch
konnen wir der Frage ,in concreto’ nicht
ausweichen. Sie stellt sich unausweichlich,
eben weil wir dem Sterben, dem Tod, der

Sheila Cassidy, Die Dunkelheit teilen. Spiritualitit der Sterbebegleitung, Freiburg i.Br. 1995,



Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken

137

Trauer nicht ausweichen konnen. Sie stellt
sich unerbittlich, weil sie sich uns jeweils
in der Begegnung mit einem einzigartigen
Menschen stellt. Wir diirfen aber die Frage
nicht allein im Blick auf andere stellen.
Sie hat ja zuerst und zuletzt mit meinem
Leben zu tun. Wir selbst sind von diesen
Fragen betroffen, jede und jeder von uns.

3 ,leben - sterben”

»Angesichts des Todes wird das Ritsel des
menschlichen Daseins am grofiten. Der
Mensch erfahrt nicht nur den Schmerz und
den fortschreitenden Abbau des Leibes,
sondern auch, ja noch mehr, die Furcht vor
immerwéhrendem Verldschen.“> Wir sind
Tag fiir Tag mit diesem ,,Réatsel“ konfron-
tiert. Es fordert uns heraus, das ,Geheim-
nis“ menschlichen Lebens immer wieder
neu zu bedenken. Denn Sterben ist eine
unserer schwierigsten Lebensaufgaben.
Dabei lasst sich die bedrdngende Fra-
ge, ,wie wir sterben wollen“ nur sinnvoll
beantworten, wenn wir uns zuvor gefragt
haben, ,wie wir leben wollen®, richtiger:
»wie ich leben will“. Naturgemif8 spitzt sich
auch diese Frage im letzten Abschnitt des
Lebensweges auf das Sterben zu. Sie lautet
dann etwa so: ,Wie mochte ich mein Leben
zu Ende leben’, mit anderen Worten: ,Wie
kann ich im Angesicht des nahen Todes
leben?“ Dieses Ende wird dabei nicht als
theoretisch bedachtes Wissen um die End-
lichkeit menschlichen Lebens verstanden,
sondern im existenziellen Sinn der Erfah-
rung des Psalmisten durchlebt und durch-
litten: ,Wie ein fertiggewobenes Tuch
schneidest du mich ab“ (vgl. Jes 38,12b).
Dabei sollten wir weder die Tonlage des
»Fertiggewoben®, noch des ,Abschnei-

3

dens®, noch des ,Du” im Psalm {iberhoren.
Der erste Hospizgast, den ich mitbegleiten
durfte, ein junger Arzt, Ehemann und
Vater zweier Tochter im Alter von 14 und
16 Jahren vertraute uns an: ,JIch bin im
Hospiz, um zu leben! Der Tod gehért zum
Leben, sterben kann man iberall.“ Das
kostbare Erbe, das er mir hinterlassen hat,
ist die Klarheit, die Begleitung sterbender
Menschen als Lebensbegleitung verstehen
zu diirfen. Im Blick auf die biblisch-christ-
liche Tradition heifit das, den Sterbenden
in der Grundhaltung ihrer Lebenshoffnung
zu begegnen. Doch zuerst gilt auch hier in
aller Demut festzuhalten: Der sichere Tod
ist das Los unseres irdischen Lebens. Wir
alle teilen es mit allen Geschopfen.
Dennoch singen wir Christen gegen
den Tod an: ,,Der Tod hat keinen Stachel
mehr.“ Es ist das Paschageheimnis Christi,
das wir uns dabei singend aneignen, der
Glaube an den Sieg des Lebens tiber den
Tod. Was kann diese Hoffnung fiir uns
personlich und als Begleiterinnen und Be-
gleiter bedeuten? So paradox es klingen
mag: Ermutigung zum Leben. Sie ermutigt
uns, dem Leben zu trauen, ganz und gar,
bis zum letzten Atemzug. Diese radikale
Lebensbejahung wird gespeist aus der
»Theo-logik®, dass fiir den Gott des Lebens
der Tod nicht endgiltiger Schlusspunkt
sein kann. Sie griindet in unserem tiefsten
und ,menschlichsten Vertrauen, dass
Gott uns nicht in den ,,Banden des Todes"
beldsst. Sie wird getragen von der Hoff-
nung, dass wir, wenn wir im Sterben unser
Leben verlieren, nicht auch selbst endgiil-
tig verloren gehen. Es ist die Hoffnung der
Auferstehung, die wie ein Funke in jeder
menschlichen Dunkelheit einmal auf-
leuchtet, die wir mit allen Menschen teilen,
»dass nicht alles endgiiltig im Tod verloren

Vaticanum II, Pastoralkonstitition Gaudium et spes, 1,1, Art. 18.



138

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken

ist. Es ist das Vertrauen in das Leben, das
allen Menschen zutrauen mochte, dass es
zuletzt doch nicht dem Tod unterliegt. Es
ist die Hoffnung, dass Leid und Trénen,
Tod und Trauer nicht das letzte Wort iiber
ein Menschenleben sind. Es ist der osterli-
che Glaube, dass das Leben stérker ist als
der Tod.

4 ,Fragment — Ganzheit”

Eslebt und leidet immer der ganze Mensch.
Diesem Wissen hat C. Saunders durch ihr
Konzept ,Total Pain“ als Arztin Rechnung
getragen. Sie hat damit nachhaltig das Be-
wusstsein gefordert, dass die Schmerzen
schwer kranker und sterbender Menschen
ganzheitlich zu sehen sind. Nur so lasst
sich das Leiden eines anderen Menschen
annédhernd begreifen. Was Dr. Cicely Saun-
ders mit ,,Total Pain“ umschreibt, benennt
die alttestamentliche Tradition als Gegen-
satz zu ,,§al6m": ,,alles, was dem allseitigen
Wohlergehen schaden kann“* Deshalb gilt
es in der Begleitung wahrzunehmen, was
einen Menschen ,,physisch, psycho-sozial,
kulturell und spirituell trdgt, was ihn be-
gliickt, ndhrt und im Tiefsten seines Seins
ausmacht. Es geht um die innersten Quel-
len und Reichtiimer, aus denen ein Mensch
lebte und immer noch lebt und die es bis
zuletzt zu wiirdigen gilt“ (C. Knipping).
Das Bemiithen um diese ganzheitliche Sicht
gehort zur entscheidenden ,,Schnittmen-
ge“ von Hospizbegleitung und spiritueller
Begleitung. Dabei geht es um nicht weni-
ger als um das Bemiihen, das ,ganze Le-
ben® eines Menschen und das ,lebenslange
Werden dieser Ganzheit® zu wiirdigen. Es
geht darum, nicht nur die Fragmente zu
sehen, sondern das Ganze anzuerkennen.

5 ,Warum ich? -
Warum ich nicht?”

Wer krank ist, hofft meist bald wieder
gesund zu werden. Und wir bestarken ihn
darin, nicht selten wider unser besseres
Wissen, mit dem Zuspruch: ,,Es wird alles
wieder gut!“ Wer aber diirfte sagen, dass
dieser Zuspruch nicht ,gut gemeint® ist?
Ist er vielleicht nicht der, wenn auch un-
zuldngliche, tragische Versuch, der Sehn-
sucht nach Leben Ausdruck zu verleihen,
nach , Leben in Fiille“? Ruft er nicht, wenn
auch sehr verhalten, eine vielleicht ver-
schiittete Erinnerung wach, dass im Ur-
sprung, am Anfang alles gut war, dass Got-
tes Schopfungswerk in seinen Augen sehr
gut war, wie der biblische Bericht bezeugt?
(Gen 1,31b). Verbirgt sich dahinter nicht
jene Sehnsucht nach Heil, die wir unter der
Chiffre ,,Kranksein“ als zerbrochen erleben,
als verlorenes Ganzes, als Halbierung unse-
rer Existenz? In der Begegnung mit Men-
schen, die mit einer schweren Erkrankung
leben, mit Sterbenden, Trauernden und mit
deren Angehorigen erscheint dies oft so.
sWarum? Warum ich, warum jetzt?*
In diesen Fragen angesichts einer ernsten
und das Leben bedrohenden Erkrankung
biindeln sich gleichsam die oben angeris-
senen Fragen. In beriihrender Weise hat
der damals schon vom Tod gezeichnete
griechisch-orthodoxe Metropolit von Os-
terreich Michael Staikos in einem Inter-
view dariiber gesprochen. ,Warum ich?“
sei seine erste Frage gewesen, als er sich mit
der Diagnose seiner Krebserkrankung kon-
frontiert sah. Dann aber habe sich die Frage
verdndert, hin zum ,Warum ich nicht?
Wir alle, in einzigartiger Weise aber
die Betroffenen selbst, miissen mit diesen
Fragen weiterleben. Und nicht wenige von

* Vgl. Franz Kogler (Hg.), Herders neues Bibellexikon, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2008, 219.



Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken

139

ihnen leben wirklich mit ihr. Fir sie wird
die Erkrankung ein Anstof3, das Leben neu
zu gestalten, ihrer ungewollten, aber unaus-
weichlichen Lebenssituation eine Deutung
und damit Bedeutung zu geben. So abgegrif-
fen das Wort erscheinen mag, die Krankheit
wird ihnen zu einer neuen , Lebenschance®
Nicht wenige Menschen, die die Erfahrung
der Konfrontation mit dem unvermittelt ,,so
greifbar nahen“ Tod kennen, werden sich in
einem Wort der Osterreichischen Lyrikerin
Christine Busta wiederfinden: ,Welch ein
Irrtum zu glauben, / das Leben sei da, uns
gerecht zu werden. / Es ist ein Geschenk,
dem wir erst gerecht werden miissen. / Das
Leben versagt sich keinem. / Nur wir ver-
sagen uns ihm - viel zu oft.”

JWarum?, Warum ich?, Warum ich
nicht?“ Gefragt wird dabei letztlich da-
nach, warum geht mein Leben jetzt schon
zu Ende, warum muss ich schon sterben?
Die Versuche, auf diese Frage zu antwor-
ten, bleiben so zahlreich und verschieden
voneinander wie die Menschen, die sie
aufgrund ihres Geschicks stellen. Fiir viele
von ihnen kommt die Konfrontation mit
dem Lebensende zu frith, zur Unzeit. Sie
sind noch nicht ,lebenssatt’, empfinden
noch nicht ,,genug® gelebt zu haben. Fiir
andre ist die verbleibende Zeit zu kurz
oder der Weg zu unbekannt, um noch vom
sWarum® zu einem moglichen ,Wozu* des
Krankseins zu kommen.

6 ,geflrchtet — erwartet”

Fast scheint es so, als wiirden wir, obwohl
wir alle wissen, dass wir sterben miissen,
zeitweise nicht wirklich damit ,,rechnen®. -
Das fithrt zum groflen Verschweigen. Der

5

Tod ist bedrohlich, lebensbedrohlich. Wir
wissen es, aber wir sprechen es nicht aus,
weil wir uns fiirchten. Wir behalten unsere
Angst fiir uns. Manchmal wollen wir da-
mit andere schonen. Wir tun es aber auch,
wenn uns Krankheit und Schicksalsschlage
in Erinnerung rufen, wie gefihrdet unser
Leben ist. Das macht Angst und verleitet
uns zugleich dazu, diese Erfahrung aus-
zublenden. Doch im Letzten konnen wir
der Begegnung mit dem Tod nicht aus-
weichen, wir kénnen die Begegnung mit
ihm auch nicht entschirfen. Es gelingt
nicht, so sehr wir dies auch versuchen, ihn
in unterschiedlichsten Bildern in den Griff
zu bekommen. Der Tod stellt unser Leben
in Frage. Denn ob er gefiirchtet und ver-
dréngt, ob er herbeigesehnt oder vor ihm
geflohen wird, wir sind ihm ausgeliefert.
Er beendet unwiderruflich unser Leben.
Deshalb erklaren wir ihn gerne zum Feind.
Doch es gibt auch eine andere, eine gegen-
teilige Erfahrung. In einem Gespréch 1981,
wenige Monate vor seiner schweren Er-
krankung, an der er zehn Jahre spiter ver-
starb, sagte Pedro Arrupe (Generaloberer
des Jesuitenordens 1965-1983): ,Tatsich-
lich ist der Tod, den man oft sehr fiirchtet,
fir mich eines der am meisten erwarte-
ten Ereignisse, ein Ereignis, das meinem
Leben Sinn verleiht. Man kann den Tod
betrachten als das Ende des Lebens oder
die Schwelle der Ewigkeit, in jedem dieser
Aspekte finde ich Trost.“® Der Gedanke an
den Tod als ,trostlicher Gedanke“? Diese
Sichtweise des Todes verzichtet auf das
»Feindbild Tod“ und kann so das Sterben
als Lebensvollzug entdecken. Der Tod
erhilt dadurch eine ,maieutische“ Rol-
le zugewiesen. Es hat bei den Salzburger
Festspielen berechtigtes Interesse erweckt,

Pedro Arrupe, Mein Weg und mein Glaube. Ein Gesprich mit Jean-Claude Dietsch SJ. Mit ei-

nem Nachwort von Karl Rahner §J, Ostfildern 1983, 128f.



140

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken

als die Rolle des Todes in Hugo von Hof-
mannsthals ,,Jedermann® in den Festspiel-
sommern 2005 und 2006 mit der Schau-
spielerin Ulrike Folkerts besetzt wurde.
Eine ,,T6din“ fithrt uns besonders sinnen-
fallig vor Augen, dass Sterben nicht zuletzt
»vollendung der Geburt® ist; der Tod als
,Geburtshelferin“ zum Leben. Beseelt von
solcher Hoffnung kann Franz von Assisi
im Sonnengesang beten: ,,Lob sei dir, mein
Herr, durch unsere Schwester, den leib-
lichen Tod ...“ Eine solche Sicht betrachtet
den Tod nicht isoliert, sondern bindet ihn
zuriick an das Ganze der menschlichen
Existenz und betrachtet Krankwerden,
Sterben und Tod als zum Leben gehérig
und bedeutungsvoll. Friedrich Weinreb,
der grofle judische Denker, konstatiert
darin das Wesen des Religiosen: ,,Das Re-
ligiose im Menschen ist seine Fihigkeit,
die eine Wirklichkeit mit der anderen zu
verbinden. Es ist die Moglichkeit im Men-
schen, die eine Wirklichkeit ins Verhéltnis
zur anderen zu stellen. Es ist also die Kraft
des Relativieren-Konnens.“

Von dieser Kraft des ,Relativieren-
Konnens® sprechen auch die ,Geistlichen
Ubungen“ des Ignatius von Loyola, die
»Exerzitien“ Der dort dafiir verwendete
entsprechende Begriff ist jener der ,Indif-
ferenz®. Im ,,Prinzip und Fundament“ (GU
23), gleichsam dem ,,Basistext“ der Ubun-
gen, heifdt es: ,Der Mensch ist geschaffen,
um Gott unseren Herrn zu loben, ihm
Ehrfurcht zu erweisen und ihm zu dienen
und mittels dessen seine Seele zu retten;
die iibrigen Dinge auf dem Angesicht der
Erde sind fiir den Menschen geschaffen,

tius von Loyola, Leipzig 1999, 19.

damit sie ihm bei der Verfolgung des Zieles
helfen, zu dem er geschaffen ist.“” Dieses
von Gott geschenkte Ziel aber ist das ewige
Gliick des Menschen. In dieser Relation zu
ihm ist deshalb alles andere zu sehen und
zu beurteilen.

7 .Ende - Vollendung”

Die letzte Lebensaufgabe, vor die sich ein
Mensch durch eine zum Tode fithrende Er-
krankung gestellt sieht, ist sich mit seinen
Anspriichen, nicht zuletzt den Ansprii-
chen an sich selbst zu versohnen. Das nahe
Lebensende fordert, der Bruchstiickhaftig-
keit, dem Unvollendeten seines Lebens
zuzustimmen, zu leben mit dem, was ,,am
Ganzen“ noch fehlt.

Bei Karl Rahner findet sich im letzten
Band seiner Schriften dazu ein trostvoller
Gedanke: ,Wenn einen leibliche Schmer-
zen und seelische Verwirrung und De-
pression in einen Zustand hinabstiirzen,
in dem man einfach nicht mehr kann, wie
man - angeblich - sollte, dann hat einem
der ewige Gott in seiner Liebe schon sanft
alle Verantwortung fiir sein Leben abge-
nommen. [...] Alles kann Gnade sein,
auch dann, wenn wir nur noch hilflos Be-
siegte sind.“®

»Der Mensch geht mit seinen beiden
Filen. Er braucht zu seinem Wege beide
Beine, das rechte und das linke. [...] Aber
er braucht sie in ihrer Verbindung.“ Fiir
Friedrich Weinreb ist dieses Bild ein Abbild
der ganzen Wirklichkeit des Menschen,
der sichtbaren und der verborgenen. Zu

Friedrich Weinreb, Vom Sinn des Erkrankens. Gesundsein und Krankwerden, Bern 1979, 45.
Peter Koster, Zur Freiheit befahigen. Kleiner Kommentar zu den Grofen Exerzitien des hl. Igna-

Karl Rahner, Zum theologischen und anthropologischen Grundverstindnis des Alterns, in:

ders., Schriften zur Theologie. Bd. 15: Wissenschaft und christlicher Glaube, Ziirich 1983, 321.



Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken

141

dieser ganzen Wirklichkeit gehdren wie
Ausatmen und Einatmen, Tod und Leben,
krank und gesund, Freude und Leid.’

Der Philosoph Robert Spaemann fiihrt
diesen Gedanken weiter, vertieft ihn gleich-
sam und konkretisiert ihn, wenn er sagt:
»Zum Annehmen der Wirklichkeit gehort
die Fihigkeit, leiden zu kénnen. [...] Ein
Mensch ist dann gliicklich, wenn er das,
was er will, was er kann, verwirklicht, aber
eben nicht uferlos, ohne Grenzen, sondern
nur, wenn er gleichzeitig imstande ist, die
realen Gegebenheiten, sich selbst und die
anderen anzunehmen.“! Unser Leben ist
endlich und es bleibt immer bruchstiick-
haft. Die Erfahrung von Krankheit und
Leid, das ,Los des sicheren Todes“ er-
innern uns daran. Und es ist schmerzlich,
verstorend schmerzlich, daran erinnert zu
werden. Gott selbst aber, das ist die Hoff-
nung des Glaubens, wird das ,,gute Werk®
(Gen 1,31), das er begonnen hat, vollen-
den. Das zu hoffen nimmt uns nicht unse-
ren Lebensschmerz, es heilt ihn auch nicht.
Aber es ldsst uns ihn als ,Wundschmerz®
begreifen, der uns auf Heilung hoffen lasst.

8 ,Endlich leben - endlich leben”

Die schon erwihnten ,Geistlichen Ubun-
gen” des Ignatius von Loyola laden ein, bei
wichtigen Lebensentscheidungen einen
fundamentalen Perspektivenwechsel vor-
zunehmen: ,,Als wire ich in meiner Todes-
stunde, die Form und das Maf3 erwiégen,
die ich dann in der Weise der gegenwir-
tigen Wahl eingehalten haben wollte. Und
indem ich mich nach jener richte, soll ich

in allem meinen Entschluss treffen (GU
186).1! Nicht auf sein Ende hin, sondern
von seinem Ende her soll das Leben ange-
schaut und so als ,,ein Ganzes“ in den Blick
genommen werden. Die Stunde des Todes,
auf die wir unausweichlich ein Leben lang
oft furchtsam zugehen, bekommt damit
eine lebens- und sinnstiftende Bedeutung.
Diese ,ars vivendi“ entpuppt sich als die
wahre ,ars moriendi. Denn der Blick
»-vom Ende her will kldren helfen, wofiir
ich die mir geschenkte Lebenszeit ver-
wenden mochte. An mir liegt es letztlich
zu entscheiden, wofiir ich die mir gegebe-
ne Zeit, meine Lebenszeit einsetzten will,
jetzt, Tag fiir Tag, Stunde fiir Stunde.
Sterben ist Lebensvollzug. Sterbende
Menschen zu begleiten ist Lebensbeglei-
tung. Zu sterben ist ebenso natiirlich wie
geboren zu werden. Wir alle werden einmal
sterben miissen, weil wir jetzt leben diirfen.
Und wir miissen sterben, um zu leben. Das
eine ist das Gesetz des irdischen Lebens,
das andere die Hoffnung des Glaubens.
Die spirituelle Begleitung Sterbender ist
in spezifischer Weise Weggefahrtenschaft,
~Weg“ hier ganz im biblischen Sprach-
gebrauch verstanden, als Chiffre fiir die Ei-
gentiimlichkeit des menschlichen Daseins.

9 ,verlieren - gewinnen”

Das Leben sterbender Menschen und ihrer
Angehorigen, ihr Leben in der ,Lebens-
phase des Sterbens® ist aber entscheidend
durch die Erfahrung des Abschieds ge-
pragt. Zu ihren bedrangendsten Lebens-
themen zéhlen Verlust und Trauer, Sterben

°  Friedrich Weinreb, Vom Sinn des Erkrankens (s. Anm. 6), 41.49.

10
11

Knauer, Wiirzburg 2008, 86.

Robert Spaemann, Interview, in: Die Presse vom 5.2.1999.
Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen. Nach dem spanischen Autograph iibersetzt von Peter



142

Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken

und Uberleben, Zuriicklassen und Zu-
riickbleiben miissen. Davon wird auch ihre
Begleitung wesentlich mitbestimmt."

Ein wesentliches Kriterium spiritueller
Begleitung Sterbender ist daher die Frage,
ob sie zur Lebenshoffnung ermutigt, das
Vertrauen starkt, sich im Leben und Ster-
ben auf Gottes Treue zu verlassen. Sie ist
getragen von der Hoffnung, den Ubergang
zu bestehen, unser Lebensziel zu erreichen:
»Guter Lehrer, was soll ich tun, damit ich
ewiges Leben erbe?* (Mk 10,17). Die Frage
des ,einen® im Markustext ist tatsdchlich
die zentrale Frage ,,aller®, die wir spirituell
begleiten diirfen: Was muss ich tun, um die
»Fiille des Lebens® zu gewinnen? In diesem
Sinn ist spirituelle Begleitung ,Gefahrten-
schaft im Aufbruch, im Ubergang“ Wenn
wir Sterben als Lebensvollzug zu begreifen
vermogen, dann ist der Tod tatsdchlich

Weiterfiihrende Literatur:

Sheila Cassidy, Die Dunkelheit teilen. Spi-
ritualitdt der Sterbebegleitung, Freiburg i.
Br. 1995.

Monika Miiller, Dem Sterben Leben geben.
Die Begleitung sterbender und trauernder
Menschen als spiritueller Weg, Giitersloh
2004. Es gibt Biicher, die auch Jahre nach
ihrem Erscheinen empfehlenswert blei-
ben. Die beiden genannten gehoren beim
Thema ,,Spirituelle Begleitung Sterbender
zweifellos dazu.

Monika Renz, Hinilibergehen. Was beim
Sterben geschieht. Anndherung an letzte
Wahrheiten unseres Lebens, Freiburg
i.Br. 2011. Ein sehr interessanter Versuch
der Anndherung, nicht zuletzt wegen der
interdisziplindren Kompetenz der Autorin.

12

des biblisches Zeugnis dafiir.

seine Vollendung und Sterben das ,end-
gliltig“ werden eines Lebens.

Doch auch uns, die wir begleiten, wird
vor Augen gefithrt: Einmal werden auch
wir ,gelebt haben® Das Bild des Todes
im ,Totentanz“ fithrt uns das drastisch
vor Augen. Diese Konfrontation gehort
gewissermaflen zum Alltag der Begleitung
sterbender Menschen. Trotzdem ist der
Gedanke an den Tod kein alltaglicher, kein
gewohnlicher. An den Tod kann man sich
nicht ,,gewohnen® Nicht zuletzt deshalb
miissen wir uns der Frage stellen, wie wir
im Angesicht des Todes leben konnen. Sie
erweist sich zuerst als eine ,,Leerstelle®, die
wir lernen miissen ,,auszuhalten Das ldsst
uns vielleicht etwas von der ,,Macht des
Todes“ spiiren, denn wir sind ihm ohn-
machtig ausgeliefert. Deshalb miissen wir
mit dem Tod leben lernen, ein Leben lang.

Die spirituelle Begleitung sterbender
Menschen und ihrer Angehoérigen kann
diese Lernschritte fordern, vielleicht sogar
dazu herausfordern und sie unterstiitzen.
Wir miissen lernen, unser ,Feindbild®
vom Tod zu zerbrechen. Erst dann kann
er selbst hinter ihm hervortretend fiir uns
zum Lehrmeister werden. Wenn wir ihm
aufrichtig, aufrecht ins Auge blicken, dann
- in so mancher Begleitung diirfen wir das
miterleben - kann der Tod zum Lehrer des
Lebens werden. Er lehrt uns Menschen zu
leben, jetzt, heute. Er lehrt uns wahrhaftig
zu leben, endlich zu leben!

10 ,Osterleute — Pfingstkinder”

Die Begleitung sterbender und trauernder
Menschen fithrt die Begleitenden immer
wieder an ihre eigenen Grenzen und ver-

Die alttestamentliche Erzdhlung von der ,,Entriickung des Elija“ (2 K6n 2,1-18) ist ein sprechen-



Schweiggl / Den Blick auf das Ganze lenken

143

weist sie manchmal hart ,,auf ihren Platz*
Sheila Cassidy benennt ihn:

»Langsam lerne ich im Laufe der Jahre
die Bedeutung der Machtlosigkeit kennen.
Ich erfahre sie in meinem eigenen Leben,
und ich erlebe sie in meiner Arbeit. Das
Geheimnis liegt darin, sich nicht vor ihr zu
fiirchten, nicht davonzulaufen. Die Ster-
benden wissen, dass wir nicht Gott sind.
Alles was sie von uns erwarten, ist, dass wir
sie nicht im Stich lassen, dass wir unsere
Stellung am Fufle des Kreuzes halten. In
diesem Stadium der Reise da zu sein, ein-
fach zu sein: Das ist in vieler Hinsicht das
Schwerste.“!?

Klaus Hemmerle, der 1994 selbst an ei-
ner Krebserkrankung verstorbene Bischof
von Aachen, hat verwandte Gedanken in
Gebetsbitten gefasst: ,,Gott, gib uns Oster-
augen, die im Tod bis zum Leben zu sehen
vermogen, in der Schuld bis zur Vergebung,

in der Trennung bis zur Einheit, in den
Wunden bis zur Herrlichkeit, im Menschen
bis zu Gott, in Gott bis zum Menschen, im
Ich bis zum Du.“ - Wir konnen hinzufii-
gen: Im Bruchstiick bis zum Ganzen.

Der Autor: Klaus M. Schweiggl, Jesuit, Dr.
theol., Jg. 1950, Ordenseintritt 1973; seit
1998 Mitarbeiter im ,Kardinal Konig Haus,
Wien, im Bereich Hospiz und Palliative
Care; Seelsorger im Mobilen Hospiz und Ta-
geshospiz der Caritas der Erzdidzese Wien;
Publikationen: Sterbende spirituell beglei-
ten, Innsbruck-Wien 2007; ,,Palliative® Sor-
ge um die Mitarbeiterlnnen?, in: Giinther
Bernatzky / Reinhard Sittl / Rudolf Likar
(Hg.), Schmerzbehandlung in der Palliativ-
medizin, Wien u. a. >2012; Schweig nicht zu
meinen Trinen. Begleitung auf dem Weg der
Trauer, Innsbruck-Wien 2005; weitere Bei-
trage in Sammelbdnden und Zeitschriften.

13 Sheila Cassidy, Die Dunkelheit teilen (s. Anm. 2), 45.98.



