
1672 ThPQ 1653 2015), 162 —170

Birgıit Heller

Das gute terben Ist NIC für alle asselIDe
Interreligiöse und nterkulturelle Perspektiven

v Wenn die rage eines guten es geht, ann annn eın Blick In
die Traditionen anderer Religionen sechr hilfreich se1n, sehen, WI1Ee
vielfältig die Ansıchten sind. Dadurch wird nıcht M1UuUr das Verständnis fur
verschiedene Posıtionen 1M eigenen Umifeld erweıtert, sondern auch das
Nachdenken ber persönliche Fragen gefördert. Das trifft für diesen Be1l-
trag nıcht zuletzt deshalb weil die Autorin, Professorin fur Religions-
wissenschaft der Theologischen Fakultät In Wıen, den Schwerpunkt iıh-
rer Darlegungen auf Therapieverzicht, aktive Sterbehilfe, Todesfeststellung
und Organentnahme legt (Redaktion)

Der mıt Sterbenden und Toten für Menschen, die In einem gemeinsamen
Kulturraum en S1e biletet zunächst einIn der Art und elise der Begleitung, der

Behandlung, der Sterbehilfe, der Fest- Korrektiv für die Belastungen, die AaUuSs 11OI -

stellung des eingetretenen es bis hiın matıven Vorstellungen VO  b eiInem dealen
Fragen der Organentnahme ist Tod für Betroffene, aber auch für Profes-

anderem davon abhängig, wI1Ie die Fragen: sionelle resultieren können. Menschen le-
ben und sterben nicht ach einem Strick-„Was ist Sterben?”, „Was bedeutet der

T d?« „Was passlert eigentlich beim T d?« ustler. Erweltert die religiös-kulturelle
und „Welche Vorstellungen bestehen ber Perspektive gewinnt die Vorstellung VO

das Weiterleben ach dem T d?« beant- terben viele zusätzliche acelten.
wortelt werden. Will IHNan Bedingungen für S1e ist Ausgangspunkt der interreligiösen
ein menschliches und menschenwürdiges Herausforderung VO  b Palliative Care.!
terben SChalfen, ist auf kulturelle und Das terben VO  b Menschen also findet
religiös-weltanschauliche Differenzen VOLF dem Hintergrund unterschiedlicher
achten. 1ese Unterschiede drücken sich Vorstellungen und erte Religiö-

Lebensende In verschiedenen mensch- DZw. weltanschauliche Urilentierung
lichen Sterbekulturen aUsS und kulturelle erkun eiInes Menschen

Berufsgruppen, die Schwerkranke und sind integraler Bestandteil des
Sterbende betreuen, OrliıenlIieren sich e1- Sterbeprozesses. Mıt der Entwicklung der
Ner generellen Leitidee Sterbens. S1e modernen naturwissenschaftlichen Me-

als Zielvorstellung den Hintergrund A1lzın und Medizintechnik en sich die
ihrer Arbeit (jutes terben ist jedoch nicht traditionellen Rahmenbedingungen des
für alle asselDe. 1ese Einsicht gilt bereits Sterbens jedoch weltweit Wenn auch mıt

Vgl Birgıl Heller, Kulturen des Sterbens. Interreligiosität als Herausforderung für Palliative
Care, 1n Andreas Heller (He.) Kultur des Sterbens. Bedingungen für das Lebensende gestalten,
Freiburg Br., e1] wW. Aufl 2000, 177-192

162 ThPQ 163 (2015), 162  –170

Birgit Heller

Das gute Sterben ist nicht für alle dasselbe
Interreligiöse und interkulturelle Perspektiven

◆ Wenn es um die Frage eines guten Todes geht, dann kann ein Blick in 

die Traditionen anderer Religionen sehr hilfreich sein, um zu sehen, wie 

vielfältig die Ansichten sind. Dadurch wird nicht nur das Verständnis für 

verschiedene Positionen im eigenen Umfeld erweitert, sondern auch das 

Nachdenken über persönliche Fragen gefördert. Das trifft   für diesen Bei-

trag nicht zuletzt deshalb zu, weil die Autorin, Professorin für Religions-

wissenschaft  an der Th eologischen Fakultät in Wien, den Schwerpunkt ih-

rer Darlegungen auf Th erapieverzicht, aktive Sterbehilfe, Todesfeststellung 

und Organentnahme legt. (Redaktion)

Der Umgang mit Sterbenden und Toten – 

in der Art und Weise der Begleitung, der 

Behandlung, der Sterbehilfe, der Fest-

stellung des eingetretenen Todes bis hin 

zu Fragen der Organentnahme – ist unter 

anderem davon abhängig, wie die Fragen: 

„Was ist gutes Sterben?“, „Was bedeutet der 

Tod?“, „Was passiert eigentlich beim Tod?“ 

und „Welche Vorstellungen bestehen über 

das Weiterleben nach dem Tod?“ beant-

wortet werden. Will man Bedingungen für 

ein menschliches und menschenwürdiges 

Sterben schaffen, so ist auf kulturelle und 

religiös-weltanschauliche Differenzen zu 

achten. Diese Unterschiede drücken sich 

am Lebensende in verschiedenen mensch-

lichen Sterbekulturen aus.

Berufsgruppen, die Schwerkranke und 

Sterbende betreuen, orientieren sich an ei-

ner generellen Leitidee guten Sterbens. Sie 

prägt als Zielvorstellung den Hintergrund 

ihrer Arbeit. Gutes Sterben ist jedoch nicht 

für alle dasselbe. Diese Einsicht gilt bereits 

für Menschen, die in einem gemeinsamen 

Kulturraum leben. Sie bietet zunächst ein 

Korrektiv für die Belastungen, die aus nor-

mativen Vorstellungen von einem idealen 

Tod für Betroffene, aber auch für Profes-

sionelle resultieren können. Menschen le-

ben und sterben nicht nach einem Strick-

muster. Erweitert um die religiös-kulturelle 

Perspektive gewinnt die Vorstellung vom 

guten Sterben viele zusätzliche Facetten. 

Sie ist Ausgangspunkt der interreligiösen 

Herausforderung von Palliative Care.1 

Das Sterben von Menschen also findet 

vor dem Hintergrund unterschiedlicher 

Vorstellungen und Werte statt. Religiö-

se bzw. weltanschauliche Orientierung 

und kulturelle Herkunft eines Menschen 

sind integraler Bestandteil des gesamten 

Sterbeprozesses. Mit der Entwicklung der 

modernen naturwissenschaftlichen Me-

dizin und Medizintechnik haben sich die 

traditionellen Rahmenbedingungen des 

Sterbens jedoch weltweit – wenn auch mit 

1 Vgl. Birgit Heller, Kulturen des Sterbens. Interreligiosität als Herausforderung für Palliative 
Care, in: Andreas Heller (Hg.), Kultur des Sterbens. Bedingungen für das Lebensende gestalten, 
Freiburg i. Br., 2. erw. Aufl . 2000, 177–192.



Heller Das gute Sterben 1st nicht für alle dasselbe 1653

großen länderspezitischen Unterschieden ärungen ist In den me1lsten Kulturen
verändert. 1ese Veränderungen geben üblich Fur viele Patient/inn/en AaUuSs nicht-
Anlass vielfältigen medizinethischen westlichen Kulturen stehen die Prinziıplen
Diskussionen. DIe religiösen Traditionen utonomie und Selbstbestimmung nicht
setizen zusätzlich entsprechende Akzente ersier Stelle. Oft ist CS die religiöse
und bleten mpulse, aber auch Herausf{or- Überzeugung, die dem Autonomleprinzip
derungen für den gegenwärtigen Umgang starke (Girenzen So widerspricht efw.:
mıt terben und Tod. DIe folgenden Aus- der für Judentum und Islam gleicherma-
führungen zeigen dies exemplarisch für Ben zutlreilfiende Grundgedanke, dass der
die Problemfelder Therapieverzicht und KÖrper nicht Eigentum des Menschen
Therapieabbruch, aktive Sterbehilfe SOWI1eEe ist, sondern als eine VO  b (GJott
Todesfeststellung und Organentnahme. eihgabe behandelt werden MUuss;,” dem

utonomen Verfügungsrecht. Da auch der
Wert der Individualität vielfach dem Zu-

Therapileverzicht un sammenleben nachgeordnet wird, kommt
Therapieabbruch den nächsten Angehörigen In vielen Kul-

eine grofße Bedeutung In en Ent-
Obwohl sich die aktuelle Diskussion scheidungsprozessen Der olgende
hauptsächlich auf die sogenannte aktive Überblick vermittelt einen INAdruc. VO  b

Sterbehilfe konzentriert, stellt die Frage des der 1e der Posiıtionen, die innerhalb
Therapieverzichts DZw. Therapieabbruchs, ein und derselben Religion/Kultur und In
also der passıven Sterbehilfe, In der Taxls verschiedenen Religionen/Kulturen VCI-

sowochl In ihrer Quantität als auch In ihrer treten werden.
Qualität ein viel größeres Problem dar.* In der indischen Hindu-Gesellschaft
Der westliche Rechtsstandpunkt überant- gibt CS derzeit keine are Meinungsbil-
wortetl den Verzicht oder Abbruch einer dung ZU. Therapieverzicht DZw. erapie-
Behandlung der individuellen, utonomen bbruch So findet sich beispielsweise die
Entscheidung und sieht externe Regelun- Auffassung, dass die Anwendung lebens-
SCH 1Ur 1mM Fall der eingeschränkten oder erhaltender Ma{fßhnahmen 1mM Vorfeld gul
fehlenden Entscheidungsfähigkeit VOÖTIL. überlegen 1st. Der Abbruch bereits
Rechtsauffassungen und ethische ber- getroffener Mafßnahmen kann jedoch als
legungen beziehen sich aber In vielen Kul- problematisc. erachtet werden.“ Dem

genere auf die Frage der ulässig- terben zuhause wird der Orzug 11-
keit einer Entscheidung des betroffenen ber dem künstlich aufrecht erhaltenen
Menschen. Das Verfassen VO  b Wilenser- Leben egeben. In den klassischen Texten

Vgl ein Huseha / FEherhard Klaschik, Palliativmedizin, Berlin
Vgl YVes Nordmann, IDER Ende des menschlichen Lebens. Aspekte der jüdischen Medizinethik,
1n Ulrich KoOorfner (He.) Lebensanfang Uun: Lebensende ın den Weltreligionen, Neu-
kirchen- Vluyn 2006, 19-—-33, hier 19, un: TIhan Kilic, Wann endet das menschliche Leben? Das
muslimische Todesverständnis Uun: SeE1INE medizinethischen Implikationen, 1: ebd., 165-1
hier 169
Vgl dazu Cdie Stellungnahmen moderner hinduistischer ın den USÄ lebender Swamıs 1: http://
www.hinduismtoday.com/archives/1988/08/1988-08-08.shtml (Abruf: 14 1);http://www.
himalayanacademy.com/resources/pamphlets/karmaReincarnation.html (Abruf: 161

163

großen länderspezifischen Unterschieden – 

verändert. Diese Veränderungen geben 

Anlass zu vielfältigen medizinethischen 

Diskussionen. Die religiösen Traditionen 

setzen zusätzlich entsprechende Akzente 

und bieten Impulse, aber auch Herausfor-

derungen für den gegenwärtigen Umgang 

mit Sterben und Tod. Die folgenden Aus-

führungen zeigen dies exemplarisch für 

die Problemfelder Therapieverzicht und 

Therapieabbruch, aktive Sterbehilfe sowie 

Todesfeststellung und Organentnahme.

1 Therapieverzicht und 
Therapieabbruch

Obwohl sich die aktuelle Diskussion 

hauptsächlich auf die sogenannte aktive 

Sterbehilfe konzentriert, stellt die Frage des 

Therapieverzichts bzw. Therapieabbruchs, 

also der passiven Sterbehilfe, in der Praxis 

sowohl in ihrer Quantität als auch in ihrer 

Qualität ein viel größeres Problem dar.2 

Der westliche Rechtsstandpunkt überant-

wortet den Verzicht oder Abbruch einer 

Behandlung der individuellen, autonomen 

Entscheidung und sieht externe Regelun-

gen nur im Fall der eingeschränkten oder 

fehlenden Entscheidungsfähigkeit vor. 

Rechtsauffassungen und ethische Über-

legungen beziehen sich aber in vielen Kul-

turen generell auf die Frage der Zulässig-

keit einer Entscheidung des betroffenen 

Menschen. Das Verfassen von Willenser-

2 Vgl. Stein Husebø / Eberhard Klaschik, Palliativmedizin, Berlin 32006, 60.
3 Vgl. Yves Nordmann, Das Ende des menschlichen Lebens. Aspekte der jüdischen Medizinethik, 

in: Ulrich H. J. Körtner u. a. (Hg.), Lebensanfang und Lebensende in den Weltreligionen, Neu-
kirchen-Vluyn 2006, 19 – 33, hier 19, und Ilhan Ikilic, Wann endet das menschliche Leben? Das 
muslimische Todesverständnis und seine medizinethischen Implikationen, in: ebd.,165 –182, 
hier 169.

4 Vgl. dazu die Stellungnahmen moderner hinduistischer in den USA lebender Swamis in: http://
www.hinduismtoday.com/archives/1988/08/1988-08-08.shtml (Abruf: 14.11.2007); http://www.
himalayanacademy.com/resources/pamphlets/karmaReincarnation.html (Abruf: 16.11.2007).

klärungen ist in den meisten Kulturen un-

üblich. Für viele Patient/inn/en aus nicht-

westlichen Kulturen stehen die Prinzipien 

Autonomie und Selbstbestimmung nicht 

an erster Stelle. Oft ist es die religiöse 

Überzeugung, die dem Autonomieprinzip 

starke Grenzen setzt. So widerspricht etwa 

der für Judentum und Islam gleicherma-

ßen zutreffende Grundgedanke, dass der 

Körper nicht Eigentum des Menschen 

ist, sondern als eine von Gott anvertraute 

Leihgabe behandelt werden muss,3 dem 

autonomen Verfügungsrecht. Da auch der 

Wert der Individualität vielfach dem Zu-

sammenleben nachgeordnet wird, kommt 

den nächsten Angehörigen in vielen Kul-

turen eine große Bedeutung in allen Ent-

scheidungsprozessen zu. Der folgende 

Überblick vermittelt einen Eindruck von 

der Vielfalt der Positionen, die innerhalb 

ein und derselben Religion/Kultur und in 

verschiedenen Religionen/Kulturen ver-

treten werden.

In der indischen Hindu-Gesellschaft 

gibt es derzeit keine klare Meinungsbil-

dung zum Therapieverzicht bzw. Therapie-

abbruch. So findet sich beispielsweise die 

Auffassung, dass die Anwendung lebens-

erhaltender Maßnahmen im Vorfeld gut 

zu überlegen ist. Der Abbruch bereits 

getroffener Maßnahmen kann jedoch als 

problematisch erachtet werden.4 Dem 

Sterben zuhause wird der Vorzug gegen-

über dem künstlich aufrecht erhaltenen 

Leben gegeben. In den klassischen Texten 

Heller / Das gute Sterben ist nicht für alle dasselbe



164 Heller IDER gute Sterben 1st nicht für alle dasselbe

der Ayurveda-Medizin, die In die religiÖös- In allanı das sich Theravada-Bud-
dhismus Orlentiert, sowohl der Verzichtphilosophischen Vorstellungen der Hindu-

Traditionen eingebettet sind, wird euilic als auch der Abbruch lebenserhaltende:
verlangt, die hoffnungslos Kranken STer- medizinischer Ma{fßnahmen weitgehend
ben lassen. Der ayurvedische ÄArzt ist abgelehnt,/ ingegen ze1igt sich der 1mM
dazu angehalten, auf die Todesanzeichen Westen ebende ibetisch-buddhistische

achten und die medizinische ehand- Lehrer Sogyal inpoche diesbezüglich sehr
lung daran Orlıenleren, gegebenenfalls offen  S Er welst darauf hin, dass lebensver-
die Behandlung auch abzubrechen Das längernde Mafßnahmen oder Wiederbele-
ea des friedvollen Sterbens steht 1mM bungsversuche, die 1Ur den Todesprozess
Widerspruch einem künstlich aufrecht hinauszögern, als Störung, extreme Beläs-
erhaltenen Leben SO kann die prinzipielle tigung und Ablenkung empfunden werden
Verpflichtung der ÄArzte auf Gewaltlosig- können, aber auch die Gefahr mıt sich
keit angesichts moderner Medizintechnik bringen, 1mM Sterbenden unnötiges Fest-
heute In der e1se interpretiert werden, halten, Ärger und Frustration auszulösen.
dass nicht aggressIV die ufrecht- Der Verzicht auf lebensverlängernde medi-
erhaltung des Lebens gekämpft werden zinische Intervention und Technologie In
SO iıne besondere 1mM Umgang mıt der CHHCICM Sterbephase, deren auer mıt
Tan  el und Tod nımmt die PraxIıs des tunden oder agen wird also
Sterbefastens e1In, die als radıkale Form des 1mM Endstadium einer unhelbaren Krank-
Verzichts verstanden werden kann, jedoch heit ist ach inpoche statthaft. Jedoch
nicht mehr ZU. Bereich der passıven Ster- kann auch die künstliche Verlängerung
behilfe gehört. In den Hindu-Traditionen der Lebenszeit für einen Sterbenden mıt
stellt das Sterbefasten bestimmten posiıtiver Geisteshaltung durchaus SINN-

voll Se1INn. Der Abbruch einer bereits be-Umständen eine legitime Form des selbst
gewählten es dar. Sterbefasten ist ZW ar Behandlung ist der ähe
1mM Kontext des modernen Selbstmordver- ZUFK aktiven Sterbehilfe mıt ihren negatıven
bots 1mM heutigen Indien VECID Ont, wird aber karmischen Folgen weltaus problemati-
immer wleder praktiziert und teilweise scher und wird deshalb VO  b inpoche auf
auch Arztlich begleitet. intensivmedizinische Maßnahmen e1n-

DIe verschiedenen huddhistischen geschränkt. Angesichts der modernen Ent-
Richtungen und buddhistisch gepragten wicklung wird AaUS buddhistischer 1C. SC
Kulturen weichen In den Fragen des The- nerell ein welser und VO  b Mitleid gepragter
rapieverzichts und -a  TUCHAS eulUilic E1insatz der Technologie gefordert, der
voneinander 2 Beispielsweise werden darauf bedacht Sein I11USS, ein terben

Vgl Cromwell Crawford, Hindu Bioethics for the Twenty-first Century, Albany, New ork
2003, 198
Vgl dazu uch Jens Schlieter, Zwischen Karma, Tod un: Wiedergeburt (ID) Buddhistische Me-
dizinethik Fragen des Lebensendes, 1n Ulrich Ortner, Lebensanfang Uun: Lebensende
s Anm. 3) 209-—229, hier 277
Vgl 11 Ratanakul, 10 Aave Let (30. Ihaj Buddhist Perspectives Euthanasıia, 1n DIamien
KEeOwn (He.) Contemporary Buddhist Ethics. Richmond 2000, 169—-182
Vgl Sogyal Rinpoche, Das tibetische Buch VOoO Leben Uun: VOoO Sterben, überarb. aktualisierte
Neuausg, Bern 2003, 439

164

der Ayurveda-Medizin, die in die religiös-

philosophischen Vorstellungen der Hindu-

Traditionen eingebettet sind, wird deutlich 

verlangt, die hoffnungslos Kranken ster-

ben zu lassen. Der ayurvedische Arzt ist 

dazu angehalten, auf die Todesanzeichen 

zu achten und die medizinische Behand-

lung daran zu orientieren, gegebenenfalls 

die Behandlung auch abzubrechen. Das 

Ideal des friedvollen Sterbens steht im 

Widerspruch zu einem künstlich aufrecht 

erhaltenen Leben. So kann die prinzipielle 

Verpflichtung der Ärzte auf Gewaltlosig-

keit angesichts moderner Medizintechnik 

heute in der Weise interpretiert werden, 

dass nicht aggressiv um die Aufrecht-

erhaltung des Lebens gekämpft werden 

soll.5 Eine besondere Rolle im Umgang mit 

Krankheit und Tod nimmt die Praxis des 

Sterbefastens ein, die als radikale Form des 

Verzichts verstanden werden kann, jedoch 

nicht mehr zum Bereich der passiven Ster-

behilfe gehört. In den Hindu-Traditionen 

stellt das Sterbefasten unter bestimmten 

Umständen eine legitime Form des selbst 

gewählten Todes dar. Sterbefasten ist zwar 

im Kontext des modernen Selbstmordver-

bots im heutigen Indien verpönt, wird aber 

immer wieder praktiziert und teilweise 

auch ärztlich begleitet.

Die verschiedenen buddhistischen 

Richtungen und buddhistisch geprägten 

Kulturen weichen in den Fragen des The-

rapieverzichts und -abbruchs deutlich 

voneinander ab.6 Beispielsweise werden 

5 Vgl. S. Cromwell Crawford, Hindu Bioethics for the Twenty-fi rst Century, Albany, New York 
2003, 198.

6 Vgl. dazu auch Jens Schlieter, Zwischen Karma, Tod und Wiedergeburt (II). Buddhistische Me-
dizinethik zu Fragen des Lebensendes, in: Ulrich H. J. Körtner, Lebensanfang und Lebensende 
(s. Anm. 3), 209 – 229, hier 222 ff .

7 Vgl. Pinit Ratanakul, To Save or Let Go. Th ai Buddhist Perspectives on Euthanasia, in: Damien 
Keown (Hg.), Contemporary Buddhist Ethics. Richmond 2000, 169 –182.

8 Vgl. Sogyal Rinpoche, Das tibetische Buch vom Leben und vom Sterben, überarb. u. aktualisierte 
Neuausg, Bern 2003, 439 ff .

in Thailand, das sich am Theravāda-Bud-

dhismus orientiert, sowohl der Verzicht 

als auch der Abbruch lebenserhaltender 

medizinischer Maßnahmen weitgehend 

abgelehnt,7 hingegen zeigt sich der im 

Westen lebende tibetisch-buddhistische 

Lehrer Sogyal Rinpoche diesbezüglich sehr 

offen.8 Er weist darauf hin, dass lebensver-

längernde Maßnahmen oder Wiederbele-

bungsversuche, die nur den Todesprozess 

hinauszögern, als Störung, extreme Beläs-

tigung und Ablenkung empfunden werden 

können, aber auch die Gefahr mit sich 

bringen, im Sterbenden unnötiges Fest-

halten, Ärger und Frustration auszulösen. 

Der Verzicht auf lebensverlängernde medi-

zinische Intervention und Technologie in 

der engeren Sterbephase, deren Dauer mit 

Stunden oder Tagen gemessen wird – also 

im Endstadium einer unheilbaren Krank-

heit –, ist nach Rinpoche statthaft. Jedoch 

kann auch die künstliche Verlängerung 

der Lebenszeit für einen Sterbenden mit 

positiver Geisteshaltung durchaus sinn-

voll sein. Der Abbruch einer bereits be-

gonnenen Behandlung ist wegen der Nähe 

zur aktiven Sterbehilfe mit ihren negativen 

karmischen Folgen weitaus problemati-

scher und wird deshalb von Rinpoche auf 

intensivmedizinische Maßnahmen ein-

geschränkt. Angesichts der modernen Ent-

wicklung wird aus buddhistischer Sicht ge-

nerell ein weiser und von Mitleid geprägter 

Einsatz der Technologie gefordert, der stets 

darauf bedacht sein muss, ein Sterben zu 

Heller / Das gute Sterben ist nicht für alle dasselbe



Heller Das gute Sterben 1st nicht für alle dasselbe 165

ermöglichen, das einen spirituellen Fort- ein hoffnungslos Kranker auf natürlichem
schritt ördert. Weg ıIn Wuürde SEe1IN Leben beschließen soll.

Auch 1mM Judentum werden die Fragen, Obwohl grundsätzlich das individuelle
OD eine Behandlung, die das Leben VCI- (Jew1lssen des Menschen und SOM1! der
längert, unterlassen werden darf oder OD Patientenwille ausschlaggebend ist, gibt CS

ein Behandlungsabbruch bei Sterbenden dennoch Sahnız unterschiedliche Posıtionen
zulässig 1St, unterschiedlich beantwortet.” dazu, welche Mafßnahmen wannl abge-

brochen werden dürfen. ntier Reform-Klar ist jedenfalls, dass sich die Diskussion
1mM orthodoxen und konservativen uden- rabbinern herrscht ein breiter Konsens für
iu  3 lediglich auf den Fall einer schwer Behandlungsabbruch ıIn der etzten Ster-
kranken, sterbenden Person bezieht, deren bephase, Wenn also der Tod 1Ur künstlich
Tod unmittelbar, streng hinausgezögert wird. raglic geworden ist
(wahrscheinlich) binnen drei agen, be- TEUNC der traditionelle Ausgangspunkt,
vorsteht. iıne Minderheit VO  b orthodoxen der unmittelbar bevorstehende Tod einer
Rabbinern vertritt die Auffassung, dass Person auf dem Totenbett (goses) Ca die
alle medizinischen RKessourcen, die dem Vorstellung e1iNnes natürlich Sterbenden
sterbenskranken Patiıenten ZUFK Lebens- VO  b der modernen Medizintechnik über-
verlängerung dienen, anzuwenden sind, holt 1st. So wird eine Keinterpretation der
dUSSCHOILMN gefährliche Prozeduren Kategorie gefordert, nämlich 1mM SIn-
und Viele 1E eiInes irreversibel terminal erkranktenCXÄDerımntelle Therapien.
Iner en das Unterlassen DZw. den Menschen, Ca die heutige medizinische
Abbruch VO  u bestimmten Behandlungs- Realität keine sichere Todesprognose CI -

aulformen In Girenzsituationen für zulässig
Trklärt DIe Verlängerung des Lebens Se1 Hintergrund der Überlegungen ZU.

ZWarLr £DOL, eine Verlängerung des es Therapieverzicht 1mM Islam ist die ber-
1mM Todeskampf jedoch nicht eboten. ZCUSUNG, dass das irdische Leben 1Ur VOÖI -

Unterschieden wird zwischen der direkten Jäufig ist und der Mensch 1mM Tod (J,ott
Behandlung der terminalen Krankheit, ZUrucC  ehrt 1ne Verschiebung des es
die abgebrochen werden kann (etwa eine jeden TEe1LSs scheint er wenI1g SINN-
Chemotherapie, Dialyse etc.) und der vol]1.19 In der etzten Lebensphase kann die
„hatürlichen” Behandlung, die sich auf die Erfüllung religiöser i1chten etwa die
Lebensbedingungen des Patiıenten bezieht Pilgerfahrt ach er wichtiger
und bis zuletzt aufrecht erhalten werden werden als eine wenI1g Erfolg versprechen-
11155 nter den natürlichen Behandlungs- de erapie. 1ese Einstellung sollte aber
formen ist VOLF em die Versorgung des nicht als Fatalismus missverstanden WECI -

Patiıenten mıt den fundamentalen Lebens- den, Ca sich der Mensch immer für Sein
gutern Nahrung, Flüssigkeit und Sauer- Handeln VOL (J,ott verantworten 11155 DIe
STO verstehen. theologischen Posıtionen ZU. erapie-

Ausgangspunkt der Debatte 1mM Re- verzicht sind keineswegs eINNEINC. So
formjudentum ist die Auffassung, dass wird die unbedingte Therapiepflicht In

Vgl dazu YVes Nordmann, Zwischen Leben un: Tod Aspekte der jüdischen Medizinethik, Bern
überarb. Aufl 2000; ders., Das Ende des menschlichen Lebens (S. Anm. 3)

Vgl Than Kilic, Wann endet das menschliche Leben? s Anm 3) 167

165Heller / Das gute Sterben ist nicht für alle dasselbe

ermöglichen, das einen spirituellen Fort-

schritt fördert.

Auch im Judentum werden die Fragen, 

ob eine Behandlung, die das Leben ver-

längert, unterlassen werden darf oder ob 

ein Behandlungsabbruch bei Sterbenden 

zulässig ist, unterschiedlich beantwortet.9 

Klar ist jedenfalls, dass sich die Diskussion 

im orthodoxen und konservativen Juden-

tum lediglich auf den Fall einer schwer 

kranken, sterbenden Person bezieht, deren 

Tod unmittelbar, d. h. streng genommen 

(wahrscheinlich) binnen drei Tagen, be-

vorsteht. Eine Minderheit von orthodoxen 

Rabbinern vertritt die Auffassung, dass 

alle medizinischen Ressourcen, die dem 

sterbenskranken Patienten zur Lebens-

verlängerung dienen, anzuwenden sind, 

ausgenommen gefährliche Prozeduren 

und experimentelle Therapien. Viele 

Rabbiner haben das Unterlassen bzw. den 

Abbruch von bestimmten Behandlungs-

formen in Grenzsituationen für zulässig 

erklärt. Die Verlängerung des Lebens sei 

zwar Gebot, eine Verlängerung des Todes 

im Todeskampf jedoch nicht geboten. 

Unterschieden wird zwischen der direkten 

Behandlung der terminalen Krankheit, 

die abgebrochen werden kann (etwa eine 

Chemotherapie, Dialyse etc.) und der 

„natürlichen“ Behandlung, die sich auf die 

Lebensbedingungen des Patienten bezieht 

und bis zuletzt aufrecht erhalten werden 

muss. Unter den natürlichen Behandlungs-

formen ist vor allem die Versorgung des 

Patienten mit den fundamentalen Lebens-

gütern Nahrung, Flüssigkeit und Sauer-

stoff zu verstehen.

Ausgangspunkt der Debatte im Re-

formjudentum ist die Auffassung, dass 

9 Vgl. dazu Yves Nordmann, Zwischen Leben und Tod. Aspekte der jüdischen Medizinethik, Bern 
2. überarb. Aufl . 2000; ders., Das Ende des menschlichen Lebens (s. Anm. 3).

10 Vgl. Ilhan Ikilic, Wann endet das menschliche Leben? (s. Anm. 3), 167.

ein hoffnungslos Kranker auf natürlichem 

Weg in Würde sein Leben beschließen soll. 

Obwohl grundsätzlich das individuelle 

Gewissen des Menschen und somit der 

Patientenwille ausschlaggebend ist, gibt es 

dennoch ganz unterschiedliche Positionen 

dazu, welche Maßnahmen wann abge-

brochen werden dürfen. Unter Reform-

rabbinern herrscht ein breiter Konsens für 

Behandlungsabbruch in der letzten Ster-

bephase, wenn also der Tod nur künstlich 

hinausgezögert wird. Fraglich geworden ist 

freilich der traditionelle Ausgangspunkt, 

der unmittelbar bevorstehende Tod einer 

Person auf dem Totenbett (goses), da die 

Vorstellung eines natürlich Sterbenden 

von der modernen Medizintechnik über-

holt ist. So wird eine Reinterpretation der 

Kategorie goses gefordert, nämlich im Sin-

ne eines irreversibel terminal erkrankten 

Menschen, da die heutige medizinische 

Realität keine sichere Todesprognose er-

laube.

Hintergrund der Überlegungen zum 

Therapieverzicht im Islam ist die Über-

zeugung, dass das irdische Leben nur vor-

läufig ist und der Mensch im Tod zu Gott 

zurückkehrt. Eine Verschiebung des Todes 

um jeden Preis scheint daher wenig sinn-

voll.10 In der letzten Lebensphase kann die 

Erfüllung religiöser Pflichten – etwa die 

Pilgerfahrt nach Mekka – daher wichtiger 

werden als eine wenig Erfolg versprechen-

de Therapie. Diese Einstellung sollte aber 

nicht als Fatalismus missverstanden wer-

den, da sich der Mensch immer für sein 

Handeln vor Gott verantworten muss. Die 

theologischen Positionen zum Therapie-

verzicht sind keineswegs einheitlich: So 

wird die unbedingte Therapiepflicht in 



166 Heller IDER gute Sterben 1st nicht für alle dasselbe

medizinisch aussichtslosen Situationen Hen der Gegenwart ausmachen lässt, kann
Lebensende eingemahnt, die Zustimmung In Zzwel Thesen zusammengefasst werden. “

ebenserhaltenden medizinischen Ma({is- DIe ese lautet: Das menschliche
nahmen empfohlen oder aber freigestellt.” Leben ist wertvoll. Der daraus abgeleitete
Bereıts 1981 wurde 1mM Rahmen der Ersten Lebensschutz wird ZWarLr unterschiedlich
Internationalen Konferenz für Islamische begründet, stellt aber einen Wert dar, der
Medizin In Kuwelt für den Verzicht auf sich zumelst als Tötungsverbot DZw. (Je-
künstliche eihoden reiner Lebensver- waltlosigkeit konkretisiert. Aktive Sterbe-
längerung plädiert.*“ Demnach soll auf wird olglic VO orthodoxen und
dizinische Mafßnahmen verzichtet werden, konservativen Judentum, VO katholi-
WEnnn dadurch das terben eiInNnes Menschen schen Christentum, VO uddhismus und
verlängert wird. DIe rein künstliche Auf- Islam scharf zurückgewiesen. Geringe
rechterhaltung menschlichen Lebens stellt Spielräume für freiwillige aktive Sterbe-

eine arztliche Grenzüberschreitung bestimmten Bedingungen gibt
dar. Allerdings ist CN AaUS islamischer 1C. CS vereinzelt ıIn der katholischen Theologie,
schwierig, einen Behandlungsabbruch In Zweigen des protestantischen YT1S-
rechtfertigen, Ca als unzulässige positive entums, 1mM Reformjudentum und In der
Ma{fßnahme ZUFK Beendigung des Lebens modernen Interpretation der klassischen

Tradition des Hinduismus.interpretiert werden kann. EINn Recht auf
terben gibt CN für den gläubigen Muslim DIe zwelıte ese lautet: Das mensch-
jedenfalls nicht. 1i Leben ist relativ. Menschliches Le-

ben ist prinzipie. abhängig und wird ıIn
größere Zusammenhänge eingebettet. SO

Aktive Sterbehiülfe hat die Selbstbestimmung des Menschen
(in den einzelnen religiösen Traditionen

DIe Debatte die aktive Sterbehilfe ist allerdings CHSCIC und weitere) (GJsrenzen:
längst nicht mehr auf die modernen westi- Es gibt 1Ur ein abgeleitetes Recht auf Le-
lichen Gesellschaften beschränkt Se1lit den ben und auf Sterben, Se1 CS bezogen auf
1980er-Jahren Lragen Vertreter AaUS VOCI- eine personale göttliche Macht oder auf
schiedenen Kulturen und religiösen Tadı- einen größeren kosmischen Ex1istenzen-
tionen zunehmend ZUFK weltweiten Eutha- kreislauf, der en ist für Transzendenz.
nasie-Diskussion bel Auf internationaler (jenauso hat aber die Mac  arkel des Le-
Ebene werden die egriffe aktive) Eu- bens (Jsrenzen. DIe kritischen Perspektiven
thanasie/„(active) euthanaslia”“ und „TNCIC der Religionen ZU. modernen Umgang
killing“ als ynonyme für aktive Sterbehilfe mıt Leben und Tod seizen eigentlich
verwendet. Der kleinste gemeinsame Nen- einem Punkt welcher der Euthanasie-
NCI, der sich In der Euthanasiethematik diskussion vorausliegt. Es handelt sich
zwischen den grofßen religiösen Traditio- €e1 Jene Einstellung ZU. Leben, die

11 Vgl eb: 169
Vgl Islamic ode ofMedical FEFthics. Kuwelt Document of the 1rs International Conference
Islamic Medicine, Kuwelt 14() 0S
Eıne ausführlichere Auseinandersetzung bietet Birgıt Heller, Wiıe Religionen miıt dem Tod
gehen. Grundlagen für Cdie interkulturelle Sterbebegleitung, Freiburg Br. 2012, 196 —240

166

medizinisch aussichtslosen Situationen am 

Lebensende eingemahnt, die Zustimmung 

zu lebenserhaltenden medizinischen Maß-

nahmen empfohlen oder aber freigestellt.11 

Bereits 1981 wurde im Rahmen der Ersten 

Internationalen Konferenz für Islamische 

Medizin in Kuweit für den Verzicht auf 

künstliche Methoden reiner Lebensver-

längerung plädiert.12 Demnach soll auf me-

dizinische Maßnahmen verzichtet werden, 

wenn dadurch das Sterben eines Menschen 

verlängert wird. Die rein künstliche Auf-

rechterhaltung menschlichen Lebens stellt 

so eine ärztliche Grenzüberschreitung 

dar. Allerdings ist es aus islamischer Sicht 

schwierig, einen Behandlungsabbruch zu 

rechtfertigen, da er als unzulässige positive 

Maßnahme zur Beendigung des Lebens 

interpretiert werden kann. Ein Recht auf 

Sterben gibt es für den gläubigen Muslim 

jedenfalls nicht.

2 Aktive Sterbehilfe

Die Debatte um die aktive Sterbehilfe ist 

längst nicht mehr auf die modernen west-

lichen Gesellschaften beschränkt. Seit den 

1980er-Jahren tragen Vertreter aus ver-

schiedenen Kulturen und religiösen Tradi-

tionen zunehmend zur weltweiten Eutha-

nasie-Diskussion bei. Auf internationaler 

Ebene werden die Begriffe (aktive) Eu-

thanasie/„(active) euthanasia“ und „mercy 

killing“ als Synonyme für aktive Sterbehilfe 

verwendet. Der kleinste gemeinsame Nen-

ner, der sich in der Euthanasiethematik 

zwischen den großen religiösen Traditio-

11 Vgl. ebd., 169 f.
12 Vgl. Islamic Code of Medical Ethics. Kuweit Document of the First International Conference on 

Islamic Medicine, Kuweit 1401/1981.
13 Eine ausführlichere Auseinandersetzung bietet Birgit Heller, Wie Religionen mit dem Tod um-

gehen. Grundlagen für die interkulturelle Sterbebegleitung, Freiburg i. Br. 2012, 196 – 240.

nen der Gegenwart ausmachen lässt, kann 

in zwei Thesen zusammengefasst werden.13 

Die erste These lautet: Das menschliche 

Leben ist wertvoll. Der daraus abgeleitete 

Lebensschutz wird zwar unterschiedlich 

begründet, stellt aber einen Wert dar, der 

sich zumeist als Tötungsverbot bzw. Ge-

waltlosigkeit konkretisiert. Aktive Sterbe-

hilfe wird folglich vom orthodoxen und 

konservativen Judentum, vom katholi-

schen Christentum, vom Buddhismus und 

Islam scharf zurückgewiesen. Geringe 

Spielräume für freiwillige aktive Sterbe-

hilfe unter bestimmten Bedingungen gibt 

es vereinzelt in der katholischen Theologie, 

in Zweigen des protestantischen Chris-

tentums, im Reformjudentum und in der 

modernen Interpretation der klassischen 

Tradition des Hinduismus.

Die zweite These lautet: Das mensch-

liche Leben ist relativ. Menschliches Le-

ben ist prinzipiell abhängig und wird in 

größere Zusammenhänge eingebettet. So 

hat die Selbstbestimmung des Menschen 

(in den einzelnen religiösen Traditionen 

allerdings engere und weitere) Grenzen: 

Es gibt nur ein abgeleitetes Recht auf Le-

ben und auf Sterben, sei es bezogen auf 

eine personale göttliche Macht oder auf 

einen größeren kosmischen Existenzen-

kreislauf, der offen ist für Transzendenz. 

Genauso hat aber die Machbarkeit des Le-

bens Grenzen. Die kritischen Perspektiven 

der Religionen zum modernen Umgang 

mit Leben und Tod setzen eigentlich an 

einem Punkt an, welcher der Euthanasie-

diskussion vorausliegt. Es handelt sich 

dabei um jene Einstellung zum Leben, die 

Heller / Das gute Sterben ist nicht für alle dasselbe



Heller Das gute Sterben 1st nicht für alle dasselbe 167

ıIn etzter KONSeEquenZ den Ruf ach ak- Der Übergang zwischen terben und Tod
t1ver Sterbehilfe erst laut ertonen lässt Es ist anders als In den modernen mediz1-
ist der Wunsch ach immer mehr Leben, nischen Todesdefinitionen In den MeEeIS-
ein irdischer Unsterblichkeitswahn, der ten religiösen Traditionen fMießend und
eine medizin-technische Spirale In (Gang nicht punktuell. Niemand wird eugnen
gesetzt hat, die das Leben für einen eli- können, dass prinzipie alle estimmun-
aren Ausschnitt der Menschheit häufig SCH eiInNnes Todeszeitpunkts medizinische
In einen unerträglichen Zustand hinein) eingeschlossen weithin willkürliche Fest-
verlängert und 1U  b 1mM Umkehreffek ZUFK legungen sind, die 1mM Rahmen eiInNnes länger
Akzeptanz der (Selbst)Entsorgung drängt. dauernden Sterbeprozesses stehen. Das
eine religiöse Tradition unterstutLz den umstrıttene Hirntod-Konzept zeigt beson-
medizinisch-technischen Fortschritt und ders anschaulich, welche Schwierigkeiten
die Lebensverlängerung jeden Te1s mıt der Bestimmung VO  b Leben, terben
Das Leben ist und bleibt ndlich, unvoll- und Tod verbunden Sind.
kommen, €1| und zerbrechlich und Aus der 1C. der religiösen Tadı-
ist dennoch ber die kleine irdische e1lit- tionen äng die Einstellung Hırn-
SPahlnc hinaus bedeutsamer Teil eiInNnes grö- tod-Definition und Organentnahme VO  b

Beren (Janzen. unterschiedlichen, übergeordneten and-
punkten 3.b 14 Entscheidungskriterium e1-
Ner Ablehnung kann der Respekt VOL der

Todesfeststellung un Integrität eiInNnes sterbenden/toten Men-
Organentnahme schen Se1INn (eine tra  10N€. jüdische, aber

auch 1mM Christentum und 1mM Islam VCI-

Wer den Tod definiert, gibt damıt immer ankerte Perspektive)*” oder die Auffassung,
auch Antworten auf die Fragen: „Was dass eine derartige Intervention 1mM Sterbe-
ist das Leben?”, „Was ist die Essenz des PIOZCSS grofßen spirituellen chaden UI-

menschlichen Lebens?“ und „Was geht sachen könnte, solange sich Bewusstsein/
beim IN des es verloren?“ DIe Seele  e1s nicht VO KÖrper
Betrachtungsweise der modernen, Uur- en (eine buddhistische Perspektive)!®.
wissenschaftlich gepragten Medizin, die Im Wesentlichen basiert die Kritik der

Hirntod-Definition auf ZweIl ellern. Zumsich wiederholbaren Messergebnissen
Orlentiert, ist 1Ur ein Mosaiksteinchen In einen findet sich QUECI Urc. die religiösen
der Interpretation VO  b Leben und Tod. Traditionen (ausgenommen die Hindu-

Eiınen Überblick über Clie verschiedenen Positionen vgl eb: 169 —195
Vgl dazu arwıg Vorn Wiedebach, Hirntod als Wertverhalt. Medizinethische Bausteine AUS Joas
Cohns Wertwissenschaft Uun: Maimonides, Munster 2003, /7; Ulrich Ortner, Hirntod un:
Organtransplantation AUS christlicher, jüdischer un: islamischer Sicht, 1: 1107 Oduncu
(He.) Iransplantation. Urgangewinnung Uun: -allokation, Göttingen 2003, 102-117, hier 104;
Abdulaziz Sachedina, Hirntod un: Urgangewinnung, 1: Thomas uch (Übers.), Moderne Me-
Cdizin Uun: Islamische Ethik Biowissenschaften ın der muslimischen Rechtstradition, Freiburg
1. Br. 2008, 159 -169, hier 1653
Vgl 1wa Daishin Morgan, Gedanken zu Ihema Organtransplantation un: Sterben, 1n
Alfred Weil (He.) Im Spiegel des Todes eıtrage Tod un: Sterben AUS buddchistischer Sicht,
München 1995, 187-190

167Heller / Das gute Sterben ist nicht für alle dasselbe

in letzter Konsequenz den Ruf nach ak-

tiver Sterbehilfe erst laut ertönen lässt. Es 

ist der Wunsch nach immer mehr Leben, 

ein irdischer Unsterblichkeitswahn, der 

eine medizin-technische Spirale in Gang 

gesetzt hat, die das Leben für einen eli-

tären Ausschnitt der Menschheit (häufig 

in einen unerträglichen Zustand hinein) 

verlängert und nun im Umkehreffekt zur 

Akzeptanz der (Selbst)Entsorgung drängt. 

Keine religiöse Tradition unterstützt den 

medizinisch-technischen Fortschritt und 

die Lebensverlängerung um jeden Preis. 

Das Leben ist und bleibt endlich, unvoll-

kommen, leidhaft und zerbrechlich und 

ist dennoch über die kleine irdische Zeit-

spanne hinaus bedeutsamer Teil eines grö-

ßeren Ganzen.

3 Todesfeststellung und 
Organentnahme

Wer den Tod definiert, gibt damit immer 

auch Antworten auf die Fragen: „Was 

ist das Leben?“, „Was ist die Essenz des 

menschlichen Lebens?“ und „Was geht 

beim Eintritt des Todes verloren?“ Die 

Betrachtungsweise der modernen, natur-

wissenschaftlich geprägten Medizin, die 

sich an wiederholbaren Messergebnissen 

orientiert, ist nur ein Mosaiksteinchen in 

der Interpretation von Leben und Tod. 

Der Übergang zwischen Sterben und Tod 

ist – anders als in den modernen medizi-

nischen Todesdefinitionen – in den meis-

ten religiösen Traditionen fließend und 

nicht punktuell. Niemand wird leugnen 

können, dass prinzipiell alle Bestimmun-

gen eines Todeszeitpunkts – medizinische 

eingeschlossen – weithin willkürliche Fest-

legungen sind, die im Rahmen eines länger 

dauernden Sterbeprozesses stehen. Das 

umstrittene Hirntod-Konzept zeigt beson-

ders anschaulich, welche Schwierigkeiten 

mit der Bestimmung von Leben, Sterben 

und Tod verbunden sind.

Aus der Sicht der religiösen Tradi-

tionen hängt die Einstellung zu Hirn-

tod-Definition und Organentnahme von 

unterschiedlichen, übergeordneten Stand-

punkten ab.14 Entscheidungskriterium ei-

ner Ablehnung kann der Respekt vor der 

Integrität eines sterbenden/toten Men-

schen sein (eine traditionell jüdische, aber 

auch im Christentum und im Islam ver-

ankerte Perspektive)15 oder die Auffassung, 

dass eine derartige Intervention im Sterbe-

prozess großen spirituellen Schaden verur-

sachen könnte, solange sich Bewusstsein/

Seele/Geist nicht vom Körper getrennt 

haben (eine buddhistische Perspektive)16. 

Im Wesentlichen basiert die Kritik an der 

Hirntod-Definition auf zwei Pfeilern. Zum 

einen findet sich quer durch die religiösen 

Traditionen (ausgenommen die Hindu-

14 Einen Überblick über die verschiedenen Positionen vgl. ebd., 169  –195.
15 Vgl. dazu Harwig von Wiedebach, Hirntod als Wertverhalt. Medizinethische Bausteine aus Joas 

Cohns Wertwissenschaft  und Maimonides, Münster 2003, 77; Ulrich H. J. Körtner, Hirntod und 
Organtransplantation aus christlicher, jüdischer und islamischer Sicht, in: Fuat Oduncu u. a. 
(Hg.), Transplantation. Organgewinnung und -allokation, Göttingen 2003, 102 –117, hier 104; 
Abdulaziz Sachedina, Hirntod und Organgewinnung, in: Th omas Eich (Übers.), Moderne Me-
dizin und Islamische Ethik. Biowissenschaft en in der muslimischen Rechtstradition, Freiburg 
i. Br. 2008, 159  –169, hier 163.

16 Vgl. etwa M. Daishin Morgan, Gedanken zum Th ema Organtransplantation und Sterben, in: 
Alfred Weil (Hg.), Im Spiegel des Todes. Beiträge zu Tod und Sterben aus buddhistischer Sicht, 
München 1995, 187–190.



165 Heller IDER gute Sterben 1st nicht für alle dasselbe

Religionen eine ganzheitliche 1C des Was den Menschen beim Ableben verlässt.!”
Menschen, die sich eine Reduktion 1eser Dualismus der Erfahrung und der
auf das Gehirn wendet. Zum anderen Sprache 111U55 allerdings nicht zwangsläufig
gilt die Irennung der seelisch-geistigen als ontischer Dualismus gedeutet werden.
Dimension des Menschen VO KÖrper In aterle und Gelst, KÖrper und egele kön-
den grofßen Religionen der G egenwart und Nen auch als Zzwel aufeinander bezogene
darüber hinaus In den meılsten ethnischen Seliten derselben edaule, als Ausdrucks-
Religionen und SCHAUSO In den verschiede- formen derselben Wirklichkeit gedeutet
Hen Ausprägungen moderner Spiritualität werden.‘© So betrachtet erscheinen auch
als eigentlicher Tod des Menschen. die Bemühungen der jüdisch-christlich-

Der kleinste gemeinsame enner islamischen Traditionen einer eib-see-
terschiedlicher Seelenkonzeptionen QUCLI ischen Einheit des Menschen festzuhalten

In einem Licht. Das Modell derUrc. die Kulturen kann darıin gefunden
werden, die egele als das beschreiben, unsterblichen gele, die In einem CI-

söhnlichen (‚egensatz ZUFK aterl1e steht,
erhält mıt der etapher der leiblichen Auf-

Weiterführende Lıteratur: erstehung des Menschen ach dem Tod ein

Ulrich Kortner (Hg.) Lebens- komplementäres Pendant.
Ausschlaggebend für eine befürwor-anfang und Lebensende In den eltreli-

gionen, Neukirchen- Vluyn 2006 Einzel- tende Haltung ZUFK Organentnahme kann
die Absicht se1IN, das Leben anderer Men-1E Fachwissenschaftler tellen jJüdische,

christliche, islamische und buddhistische schen reiten. E1n starker Impuls In diese

Perspektiven 1mM Kontext medizinethischer ichtung geht VO  b modernen jüdischen
Rabbinern aUsS DIe Triebfeder alur ist derFragen Lebensanfang und Lebens-

ende dar. grofße Stellenwert, den das irdische Leben
se1it jeher 1mM Judentum besitzt. HauptmotivDirgit Heller, Wle Religionen mıt dem

Tod umgehen. Grundlagen für die 1INnter- der christlichen Befürwortung der rgan-
kulturelle Sterbebegleitung, reiburg ı. Br. spende ist ebenfalls die Taxls der Nächs-

tenliebe. Als lobenswerte wohltätige S-2012 Das Buch befasst sich mıt religiösen
Todesdeutungen, medizinethischen Fra- leistung wird die Organspende VO  b vielen

islamischen Autorılitäten bewertet, AaUSSgCcH Lebensende und den religiös-kul-
turellen und spirituellen Dimensionen VO  b hinduistischer 1C. kann S1€ sich pOsIit1v
Palliative are Indem die religiösen und auf die ünftige Existenz des Spenders/der

Spenderin auswirken. Aus buddhistischerspirituellen Fragen und Vorstellungen 1mM
mıt terben und Tod ıIn ihrer fun- Perspektive ist CN die Bereitschaft, sich

selbst opfern, die einer affirmativendamentalen Bedeutung erscheinen, wird
das terben VO  b Menschen AaUS dem medi- Haltung gegenüber der Organspende füh-
zinisch verengtien Kontext herausgelöst. Ten kann. DIe Lebensweitergabe gilt als

eine thisch hoch stehende andlung. Be-

Vgl Godula Kosack, Seelenkonzepte ın anderen Kulturen, 1: Ulrike Krasberg/ Godula Kosack
(Ho.) un: WA1S 1st mıt der Seele?” Seelenvorstellungen 1m Kulturvergleich, Frankfurt
2009, 1 / — 32, hier
Vgl Harald Walach, Spiritualität. Warum WIr Cdie Aufklärung weiterführen mussen, Klein Jase-
dow 2011, 7981

168

Religionen) eine ganzheitliche Sicht des 

Menschen, die sich gegen eine Reduktion 

auf das Gehirn wendet. Zum anderen  

gilt die Trennung der seelisch-geistigen 

Dimension des Menschen vom Körper in 

den großen Religionen der Gegenwart und 

darüber hinaus in den meisten ethnischen 

Religionen und genauso in den verschiede-

nen Ausprägungen moderner Spiritualität 

als eigentlicher Tod des Menschen. 

Der kleinste gemeinsame Nenner un-

terschiedlicher Seelenkonzeptionen quer 

durch die Kulturen kann darin gefunden 

werden, die Seele als das zu beschreiben, 

17 Vgl. Godula Kosack, Seelenkonzepte in anderen Kulturen, in: Ulrike Krasberg / Godula Kosack 
(Hg.), „… und was ist mit der Seele?“ Seelenvorstellungen im Kulturvergleich, Frankfurt a. M. 
2009, 17– 32, hier 28.

18 Vgl. Harald Walach, Spiritualität. Warum wir die Aufk lärung weiterführen müssen, Klein Jase-
dow 2011, 79 – 81.

was den Menschen beim Ableben verlässt.17 

Dieser Dualismus der Erfahrung und der 

Sprache muss allerdings nicht zwangsläufig 

als ontischer Dualismus gedeutet werden. 

Materie und Geist, Körper und Seele kön-

nen auch als zwei aufeinander bezogene 

Seiten derselben Medaille, als Ausdrucks-

formen derselben Wirklichkeit gedeutet 

werden.18 So betrachtet erscheinen auch 

die Bemühungen der jüdisch-christlich-

islamischen Traditionen an einer leib-see-

lischen Einheit des Menschen festzuhalten 

in einem neuen Licht. Das Modell der 

unsterblichen Seele, die in einem unver-

söhnlichen Gegensatz zur Materie steht, 

erhält mit der Metapher der leiblichen Auf-

erstehung des Menschen nach dem Tod ein 

komplementäres Pendant.

Ausschlaggebend für eine befürwor-

tende Haltung zur Organentnahme kann 

die Absicht sein, das Leben anderer Men-

schen zu retten. Ein starker Impuls in diese 

Richtung geht von modernen jüdischen 

Rabbinern aus. Die Triebfeder dafür ist der 

große Stellenwert, den das irdische Leben 

seit jeher im Judentum besitzt. Hauptmotiv 

der christlichen Befürwortung der Organ-

spende ist ebenfalls die Praxis der Nächs-

tenliebe. Als lobenswerte wohltätige Hilfs-

leistung wird die Organspende von vielen 

islamischen Autoritäten bewertet, aus 

hinduistischer Sicht kann sie sich positiv 

auf die künftige Existenz des Spenders/der 

Spenderin auswirken. Aus buddhistischer 

Perspektive ist es die Bereitschaft, sich 

selbst zu opfern, die zu einer affirmativen 

Haltung gegenüber der Organspende füh-

ren kann. Die Lebensweitergabe gilt als 

eine ethisch hoch stehende Handlung. Be-

Weiterführende Literatur:

Ulrich H. J. Körtner u. a. (Hg.), Lebens-

anfang und Lebensende in den Weltreli-

gionen, Neukirchen-Vluyn 2006. Einzel-

ne Fachwissenschaftler stellen jüdische, 

christliche, islamische und buddhistische 

Perspektiven im Kontext medizinethischer 

Fragen am Lebensanfang und am Lebens-

ende dar.

Birgit Heller, Wie Religionen mit dem 

Tod umgehen. Grundlagen für die inter-

kulturelle Sterbebegleitung, Freiburg i. Br. 

2012. Das Buch befasst sich mit religiösen 

Todesdeutungen, medizinethischen Fra-

gen am Lebensende und den religiös-kul-

turellen und spirituellen Dimensionen von 

Palliative Care. Indem die religiösen und 

spirituellen Fragen und Vorstellungen im 

Umgang mit Sterben und Tod in ihrer fun-

damentalen Bedeutung erscheinen, wird 

das Sterben von Menschen aus dem medi-

zinisch verengten Kontext herausgelöst.

Heller / Das gute Sterben ist nicht für alle dasselbe



Heller Das gute Sterben 1st nicht für alle dasselbe 169

tOont wird aber, dass dieses pfer freiwillig Dringlichkeit, auf kulturelle und religiöse
und bewusst erbracht werden MUSSE, Unterschiede VO  b Menschen Rücksicht
thisch relevant Se1INn. Das SCHILE auch nehmen, ist unbestreitbar und wird In
e1In, dass sich Spender/in und Empfänger/ den nächsten Jahrzehnten zunehmen. Der
In kennen. multikulturelle Zugang beinhaltet aber

DIe kontroversiellen Posıtionen der auch TODIeme und (Girenzen. ” SO hebt die
großen religiösen Traditionen Hırn- Konzentration auf kulturelle Eigenheiten
tod-Definition und Organentnahme sind das persönliche mitmenschliche Engage-
USdruc. des Kingens den Menschen, menLt, die Verbundenheit 1mM gemeinsamen

die Solidaritä mıt den Kranken einer- menschlichen ESCAIC. VO  b Krankheit,
SEITS und die schützende Unterstuützung Leiden und Tod nicht auf. DIe rein de-
der Sterbenden andererseits. Alle religiös- skriptive Information ber kulturelle und
spirituellen Traditionen gehen davon AaUs, religiöse Praktiken kann dazu beitragen,
dass der Mensch mehr ist als SEe1IN KÖrper bereits bestehende Barrleren verfesti-
und SeiIn Gehirn). DIe Unsicherheit da- SCH, indem Gefühle der Befremdung und
rüber, Was beim terben mıt dem immate- Kurlosıtat angesichts der „Salnz anderen“
jellen ern (Bewusstsein/Seele/Geist) des Umgangsformen mıt terben und Tod CI -

Menschen geschieht und In welchem Ver- werden. Faktenwissen, das ZUFK Aus-
hältnis dieser ZU. KÖrper steht, gebietet bildung VO  b Stereotypen ührt, wird
Vorsicht bei en Eingriffen In den einer Verständnisbarriere. Es gilt: eın
mittelbaren Sterbeprozess. Das 1111US55 nicht Individuum ist 1Ur Spiegel einer Kultur
zwangsläufig ZUFK prinzipiellen Ablehnung oder Religion, er ist CS nicht mıt kul-
der Organspende führen, ohl aber turell-religiösen Oormen erfassbar. Durch
einer kritischen Nachdenklichkeit araus Verallgemeinerung wird die 1e über-
kann sowohl die freiwillige und bewusste sehen SOWI1eEe der dynamische Prozess, In
Bereitschaft pfer und Hingabe CI - dem sich ein Individuum innerhalb einer
wachsen als auch die radıkale Zurückwei- bestimmten Kultur entwickelt. Auch die
SUuNg der TaxXls der Organtransplantation, spirituelle Orientierungssuche verläuft In
weil sich dieses Geschehen der (GJsrenze keiner religiösen Tradition notwendiger-
des Lebens der Messbarkeit entzieht. Wwelse In den vorgeformten Bahnen der IN -

stitutionalisierten eligion. DIe orgaben
der Tradition bilden 1Ur e1ine Möglichkeit

Probleme, Grenzen un Chancen für die individuelle Ausprägung VO  b Sp1-
des interkulturell-Interreligiösen ritualität. In modernen Gesellschaften ist
Zugangs darüber hinaus ein Wechsel zwischen

ligiösen Angeboten denkbar. em neh-
Wır en heute In multikulturellen und TIen auch nichtorganisierte Formen VO  b

multireligiösen Gesellschaften, dennoch Spiritualität Und ein beträchtlicher Teil
der Menschen definiert sich als wedersind die KONsequenzen, die sich daraus

ergeben, och längst nicht ausgelotet. DIe ligiÖs och spirituell.

Vgl dazu den wichtigen Beıltrag VOoO  3 Yasımın Gunaratnam, Kultur 1st nicht alles Multikulturali-
tat un: Palliative Care, 1: Birgıl Heller, Wiıe Religionen miıt dem Tod umgehen. Grundlagen für
Cdie interkulturelle Sterbebegleitung, Freiburg Br. 2, 256 —82

169Heller / Das gute Sterben ist nicht für alle dasselbe

tont wird aber, dass dieses Opfer freiwillig 

und bewusst erbracht werden müsse, um 

ethisch relevant zu sein. Das schließt auch 

ein, dass sich Spender/in und Empfänger/

in kennen.

Die kontroversiellen Positionen der 

großen religiösen Traditionen zu Hirn-

tod-Definition und Organentnahme sind 

Ausdruck des Ringens um den Menschen, 

um die Solidarität mit den Kranken einer-

seits und die schützende Unterstützung 

der Sterbenden andererseits. Alle religiös-

spirituellen Traditionen gehen davon aus, 

dass der Mensch mehr ist als sein Körper 

(und sein Gehirn). Die Unsicherheit da-

rüber, was beim Sterben mit dem immate-

riellen Kern (Bewusstsein/Seele/Geist) des 

Menschen geschieht und in welchem Ver-

hältnis dieser zum Körper steht, gebietet 

Vorsicht bei allen Eingriffen in den un-

mittelbaren Sterbeprozess. Das muss nicht 

zwangsläufig zur prinzipiellen Ablehnung 

der Organspende führen, wohl aber zu 

einer kritischen Nachdenklichkeit. Daraus 

kann sowohl die freiwillige und bewusste 

Bereitschaft zu Opfer und Hingabe er-

wachsen als auch die radikale Zurückwei-

sung der Praxis der Organtransplantation, 

weil sich dieses Geschehen an der Grenze 

des Lebens der Messbarkeit entzieht.

4 Probleme, Grenzen und Chancen 
des interkulturell-interreligiösen 
Zugangs

Wir leben heute in multikulturellen und 

multireligiösen Gesellschaften, dennoch 

sind die Konsequenzen, die sich daraus 

ergeben, noch längst nicht ausgelotet. Die 

Dringlichkeit, auf kulturelle und religiöse 

Unterschiede von Menschen Rücksicht 

zu nehmen, ist unbestreitbar und wird in 

den nächsten Jahrzehnten zunehmen. Der 

multikulturelle Zugang beinhaltet aber 

auch Probleme und Grenzen.19 So hebt die 

Konzentration auf kulturelle Eigenheiten 

das persönliche mitmenschliche Engage-

ment, die Verbundenheit im gemeinsamen 

menschlichen Geschick von Krankheit, 

Leiden und Tod nicht auf. Die rein de-

skriptive Information über kulturelle und 

religiöse Praktiken kann dazu beitragen, 

bereits bestehende Barrieren zu verfesti-

gen, indem Gefühle der Befremdung und 

Kuriosität angesichts der „ganz anderen“ 

Umgangsformen mit Sterben und Tod er-

zeugt werden. Faktenwissen, das zur Aus-

bildung von Stereotypen führt, wird zu 

einer Verständnisbarriere. Es gilt: Kein 

Individuum ist nur Spiegel einer Kultur 

oder Religion, daher ist es nicht mit kul-

turell-religiösen Normen erfassbar. Durch 

Verallgemeinerung wird die Vielfalt über-

sehen sowie der dynamische Prozess, in 

dem sich ein Individuum innerhalb einer 

bestimmten Kultur entwickelt. Auch die 

spirituelle Orientierungssuche verläuft in 

keiner religiösen Tradition notwendiger-

weise in den vorgeformten Bahnen der in-

stitutionalisierten Religion. Die Vorgaben 

der Tradition bilden nur eine Möglichkeit 

für die individuelle Ausprägung von Spi-

ritualität. In modernen Gesellschaften ist 

darüber hinaus ein Wechsel zwischen re-

ligiösen Angeboten denkbar. Zudem neh-

men auch nichtorganisierte Formen von 

Spiritualität zu. Und ein beträchtlicher Teil 

der Menschen definiert sich als weder re-

ligiös noch spirituell.

19 Vgl. dazu den wichtigen Beitrag von Yasmin Gunaratnam, Kultur ist nicht alles. Multikulturali-
tät und Palliative Care, in: Birgit Heller, Wie Religionen mit dem Tod umgehen. Grundlagen für 
die interkulturelle Sterbebegleitung, Freiburg i. Br. 2012, 256 – 282.



17/() Heller IDER gute Sterben 1st nicht für alle dasselbe

enere wenI1g beachtet wurde bisher Distanz und als fremde Anschauungen be-
die Geschlechterdifferenz 1mM Umgang mıt trachtet werden. Als mMenschliche rTund-
terben und E1n Unterschie: ıIn den haltungen können S1€ sowohl In dem, Was

Lebens- und Todeserfahrungen der (Je- S1e verbindet, als auch In dem, Was S1€
schlechter ist unbestreitbar. So findet sich terscheidet, ZUFK Auseinandersetzung mıt
etwa die (immer nNOC. einselt1ig auf Frau- dem Tod aNICHECN, ZUFK Ausdifferenzierung

ausgerichtete sozlale Verpflichtung ZUFK der eigenen Einstellungen beitragen und
S1€ bereichern.Uursorge und ege. egende bleiben In

der olge häufig als (meist pflegebedürf-
ige Wıtwen zurück. Frauen aber DIe Autorin: Geb 1959 In alzburg, verhei-
und sın In den me1lsten Kulturen für und Multter Von Zzweli Töchtern: Hdi-
Totenfürsorge und Irauer zuständig und In Philosophie, Theologie, Altorientalistik
seizen sich selbst In modernen Gesell- und „Indologie. Diplomabschluss (1983)
schaften, wI1Ie miragen zeigen In grö- und Promaotion (1988) In atholischer
ßBerer Zahl als Manner mıt terben und Theologie der Untversitd WIieN; mehrere
Tod auseinander. 1ese traditionell CNSC tudien- und Forschungsaufenthalte In In-
Verbindung mıt dem Tod wirkt sich nicht dien; Habilitation für Religionswissenschaft
zuletzt ıIn der Tatsache aUs, dass Frauen In (1998) der für Sozial- und
den verschiedenen Inıtlatıven der moder- Geisteswissenschaften der Untversita Han-
Hen Sterbebegleitung SCHAUSO WIE In der HOVET,; seit 1999 Professorin Institut für
Palliative are dominieren. Religionswissenschaft der Katholisch-Theo-

Der 1C. auf verschiedene Kulturen logischen der Untversita WIieN;
Konsulentin ASTLEU. Palliative Are undund religiöse Traditionen rag dazu bel,

das terben VO  b Menschen AaUS dem OrganisationsEthik der IFF-Fakultät der
medizinischen Kontext herauszulösen. Unitversita Klagenfurt und Lehrbeauftragte
terben ist SCHAUSO wenI1g eine Krankheit 11M Internationalen Masterstudium Pallia-
wI1Ie Gebären, er kann der Medizin f1Vve Are (Interreligiöse und spirituelle DE
WEnnn überhaupt nöt1ig 1Ur eine margı- mMmensionen Von Palliative are Wichtigste
ale zukommen: der tragende Boden Publikationen: Heilige Multter und (Jottes-
ist VO  u anderer Art EINn großer Teil der hraut. Frauenemanziıpation 11M modernen
Menschen, der mıt dem Tod konfrontiert Hinduismus, Wıen 1 999; Wiıe Religionen
ist, stellt Fragen ach dem SINN, dem WOo- mMit dem Tod umgehen. Grundlagen für die
her und dem Wohin menschlichen Lebens. nterkulturelle Sterbebegleitung, reiburg
DIe teils ahnlichen, teils stark voneinander ı Br 2012; SCHL mMit Andreas Heller 1F1-
abweichenden religiös-kulturellen Deu- tualität und Spiritual Are. Orientierungen
Lungen des es MUSSeN nicht 1Ur AaUuSs der und Impulse, ern 20]

Vgl dazu beispielsweise Joan Merdinger, Women, Death, an yıng, 1n Joan arry/ An-
gela Shen Kyan (Ho.) C'ross-Cultural Look AL Death, yıng, and Religion, Chicago 1996, ] —
(Reprint Sally Clhne, Frauen csterben anders. Wiıe WIr 1m Leben den Tod bewältigen, Bergisch
Gladbach 1997; David Field (Ho.) Death, Gender, and Ethnicity, London-New 'Ork 1997,
un: EHisabheth Reitinger / Sigrid Beyer (He.) Geschlechtersensible HOospiz- Uun: Palliativyvkultur ın
der Altenhilfe, Frankfurt 2010

170

Generell wenig beachtet wurde bisher 

die Geschlechterdifferenz im Umgang mit 

Sterben und Tod.20 Ein Unterschied in den 

Lebens- und Todeserfahrungen der Ge-

schlechter ist unbestreitbar. So findet sich 

etwa die (immer noch) einseitig auf Frau-

en ausgerichtete soziale Verpflichtung zur 

Fürsorge und Pflege. Pflegende bleiben in 

der Folge häufig als (meist pflegebedürf-

tige) Witwen zurück. Frauen aber waren 

(und sind) in den meisten Kulturen für 

Totenfürsorge und Trauer zuständig und 

setzen sich – selbst in modernen Gesell-

schaften, wie Umfragen zeigen – in grö-

ßerer Zahl als Männer mit Sterben und 

Tod auseinander. Diese traditionell enge 

Verbindung mit dem Tod wirkt sich nicht 

zuletzt in der Tatsache aus, dass Frauen in 

den verschiedenen Initiativen der moder-

nen Sterbebegleitung genauso wie in der 

Palliative Care dominieren.

Der Blick auf verschiedene Kulturen 

und religiöse Traditionen trägt dazu bei, 

das Sterben von Menschen aus dem engen 

medizinischen Kontext herauszulösen. 

Sterben ist genauso wenig eine Krankheit 

wie Gebären, daher kann der Medizin – 

wenn überhaupt nötig – nur eine margi-

nale Rolle zukommen; der tragende Boden 

ist von anderer Art. Ein großer Teil der 

Menschen, der mit dem Tod konfrontiert 

ist, stellt Fragen nach dem Sinn, dem Wo-

her und dem Wohin menschlichen Lebens. 

Die teils ähnlichen, teils stark voneinander 

abweichenden religiös-kulturellen Deu-

tungen des Todes müssen nicht nur aus der 

20 Vgl. dazu beispielsweise Joan M. Merdinger, Women, Death, and Dying, in: Joan K. Parry / An-
gela Shen Ryan (Hg.), A Cross-Cultural Look at Death, Dying, and Religion, Chicago 1996, 1–  8 
(Reprint ); Sally Cline, Frauen sterben anders. Wie wir im Leben den Tod bewältigen, Bergisch 
Gladbach 1997; David Field u. a. (Hg.), Death, Gender, and Ethnicity, London–New York 1997, 
und Elisabeth Reitinger / Sigrid Beyer (Hg.), Geschlechtersensible Hospiz- und Palliativkultur in 
der Altenhilfe, Frankfurt a. M. 2010.

Distanz und als fremde Anschauungen be-

trachtet werden. Als menschliche Grund-

haltungen können sie sowohl in dem, was 

sie verbindet, als auch in dem, was sie un-

terscheidet, zur Auseinandersetzung mit 

dem Tod anregen, zur Ausdifferenzierung 

der eigenen Einstellungen beitragen und 

sie bereichern.

Die Autorin: Geb. 1959 in Salzburg, verhei-

ratet und Mutter von zwei Töchtern; Studi-

en in Philosophie, Theologie, Altorientalistik 

und „Indologie. Diplomabschluss (1983) 

und Promotion (1988) in Katholischer 

Theologie an der Universität Wien; mehrere 

Studien- und Forschungsaufenthalte in In-

dien; Habilitation für Religionswissenschaft 

(1998) an der Fakultät für Sozial- und 

Geisteswissenschaften der Universität Han-

nover; seit 1999 Professorin am Institut für 

Religionswissenschaft der Katholisch-Theo-

logischen Fakultät der Universität Wien; 

Konsulentin am Institut Palliative Care und 

OrganisationsEthik der IFF-Fakultät der 

Universität Klagenfurt und Lehrbeauftragte 

im Internationalen Masterstudium Pallia-

tive Care (Interreligiöse und spirituelle Di-

mensionen von Palliative Care). Wichtigste 

Publikationen: Heilige Mutter und Gottes-

braut. Frauenemanzipation im modernen 

Hinduismus, Wien 1999; Wie Religionen 

mit dem Tod umgehen. Grundlagen für die 

interkulturelle Sterbebegleitung, Freiburg 

i. Br. 2012; gem. mit Andreas Heller: Spiri-

tualität und Spiritual Care. Orientierungen 

und Impulse, Bern 2014.

Heller / Das gute Sterben ist nicht für alle dasselbe


